
 

 

48 

Mircea BÂRSILĂ 
Universitatea din Piteşti 
 
 

«VÂRSTA DE FIER» ÎN VIZIUNEA LIRICĂ A LUI AL. PHILIPPIDE 
- FRAGMENT - 

MOTIVUL «PACTULUI CU DIAVOLUL» ÎN BALADA VECHII SPELUNCI 
 

Résumé:  Les effets engendrés par la solution du « pacte avec le diable », ayant pour but 
d’échapper à l’état d’angoisse et à « la réalité trop étroite qui nous entoure »  vont de pair avec un 
pessimisme anthropologique spécifique à « l’âge de fer » de l’humanité. 

Mots-clés :le pacte avec le diable, pessimisme, âge de fer  
 
Acţiunea acestei balade fantastice se desfăşoară, noaptea, într-o speluncă, pe o 

vreme viforoasă, concomitent cu un ritual satanic (sabatul), spre care  participanţii, cuprinşi 
de delir, se avântă nu pe mături sau călare pe animale demonice, ci pe coama vântului 
turbat: “Urlau în viforul de-afară / Toţi musafirii la sabat / Şi ne chemau neîncetat / Să ne-
avântăm cu ei afară / Pe coama vântului turbat”. Vântul dezlănţuit şi urletele celor 
“înfierbântaţi” de satanica liturghie conferă întunericului de-afară” valenţe sumbre, 
sinistre, tenebroase  (în stilul viziunilor lui E.A.Poe), valenţe ce fac din respectiva noapte “o 
împărăţie a dezordinii”, un spaţiu aorgic al demoniei şi al răului universal. Sumbrele 
imagini ale întunecării exterioare sunt concurate, între  pereţii speluncii, de imaginea fetei 
“cu ochi de diamante negre”, o “Veneră barbară”, o făptură  “de smoală” a cărei prezenţă 
înteţeşte starea de melancolie a  clienţilor săi. Melancolia (gr.melas – negru; kole – bilă, 
umoare), ca boală a sufletului, cum era considerată în Evul Mediu şi în Renaştere este, 
aşadar, o stare neagră, o stare ce exprimă conştiinţa răului sau, altfel spus, statutul 
melancolicilor de “fii ai lui Saturn” şi, respectiv, de prizonieri ai diavolului.  

Tot din perspectivă creştină, crâşma ca avanpost al Infernului, al diavolului, este 
unul din spaţiile cele mai propice  manifestării suferinţei mixte a melancolicilor. De 
asemenea, prin asocierea cu „pântecul unei galere”, spelunca dobândeşte calitatea de 
„figură” a „strâmtei realităţi din jur” (concept goethean, în Faust) din care personajele 
baladei simt imperios nevoia de a evada.  Caracterul mixt al suferinţei de acest tip constă în  
amestecul specific al tristeţii, al disperării, al angoasei, cu desfătarea oferită de “opiumul” 
visului compensativ, de reveriile utopice care elasticizează amarele şi ostilele raporturi cu 
lumea ale “fiilor lui Saturn”. Visând, melancolicul vede într-o altă lumină realitatea: în 
iluzoria şi fragmentarea lumină a unui proiect irealizabil. 

Dacă spelunca este, pe de altă parte, o “figură” a recluziunii interioare a 
melancolicilor, a prizonieratului lor, a   ocultismului propriu acelora a căror “fiinţă 
interioară se închide  în mutismul ei” (Jean Starobinski, Melancolie, nostalgie, ironie, Ed. 
Meridiane, 1993, p.44), o figură a “complexului lui Iona” de care este marcată conştiinţa 
melancolicilor, băutura tare (“apa diavolului”) şi  muzica au înţelesul, pe de o parte,  de  
agenţi ai utopiei, iar pe de alta, de agenţi ai regretelor, ai disperării, ai angoasei, toate la fel 
de “toxice” în ansamblul lor. 

Ca şi în poezia Seară tristă a lui Bacovia, femeia care cântă în speluncă şi care 
este iubita tuturor (“Fata cu şolduri dolofane/ Pe care o iubisem rând pe rând / cânta 
romanţe suburbane / Cu glasul răguşit şi blând / Al unei vechi toxicomane”) întruchipează 
echivoc (pseudo-alegoric) însăşi  Melancolia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:06:45 UTC)
BDD-A5322 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

49 

 Cântecul  “barbarei Venere”, o variantă nocturnă şi decăzută – de smoală – a 
Galateei  este însuşi cântecul melancoliei. Un cântec ce stârneşte în  “conştiinţele 
prizoniere” ale  clienţilor promisiunea – utopică – a unei  deschideri desuetele şi pateticele 
cântece ale sale deschid o fereastră spre acea „altă lume” la care visează aşa-numiţii „fii ai 
lui Saturn”. 

Îngemănarea celor două planuri – amara realitate şi visul asumat ca  alternativă a 
călătoriei propriu-zise şi a evadării din realitate – justifică atât asimilarea speluncii (element 
fix, imobil şi terestru) cu un vas ce rătăceşte pe ape, cât şi paralelismul dintre cei aflaţi în 
speluncă şi  emigranţii înghesuiţi în pântecul unei vechi galere, pe durata  anevoioasei lor  
pribegii spre “o Americă de vis”. Dorinţa călătoriei într-o Americă de vis completează cele 
două aspecte ale tematicii călătoriei în poezia lui Philippide: pe mările astrale şi spre 
„celelalte tărâmuri ale lumii”. 

Versurile referitoare la cântecul “barbarei statui” se repetă (în mai multe strofe), cu 
nuanţe semantice noi, fapt ce le conferă, în sintaxa discursului, regimul de  refren a cărui 
menire este aceea de a evidenţia valenţele de  compensaţie simbolică  ale cântecului: 
«aparentul nonsens al “frazei” muzicale [organizează] un spaţiu care, pentru conştiinţa 
prizonieră, este făgăduinţa unei deschideri”» (Ibidem, p.12). 

Eşecul utopiei lipsite de  calităţi terapeutice (Dar noi priveam cu gândul ostenit / 
Printre  banalele refrene) motivează încrederea celor din speluncă în puterile magice ale 
“noului  musafir” (apărut, miraculos, în speluncă) şi în  enigmaticele şi mincinoasele  
făgăduinţe  salvatoare ale acestei prezenţe malefice. 

Între procedeele utilizate cu dexteritate de Al. Philippide, trebuie amintit acela al  
anticipării. “Ascuţitul şi finul stilet” anticipează secvenţa   crestării braţelor şi a iscălirii cu 
sânge a pactului” (“La braţe ne-am crestat pe rând / Şi-am iscălit apoi cu sânge”), după 
cum “mlădierile feline” ale glasului (felina fiind prin excelenţă, în bestialul medieval un 
animal diavolesc) anticipează secvenţa în care cei din speluncă se lămuresc, în sfârşit, cine 
era ciudatul musafir: “Ha! Ce duhoare de pucioasă!/ Unde-i tovarăşul ciudat?/ Nu l-ai 
văzut jucând pe masă / Cu fracu-n coadă verde ridicat? / Copita din pantof ieşea 
lucioasă”. 

În realizarea portretului misterios al hibridei făpturi demonice, Al. Philippide l-a 
avut ca model pe Mefisto din  Faust-ul lui Goethe (“Aici ca tânăr nobil am venit; / Cu 
haina-n tiv de aur, purpurie, / Cu pană de cocoş la pălărie, / Cu-o mantă scurtă  de atlaz / 
şi-o lungă spadă ascuţită” îi spune Mefisto lui Faust; versurile 1536-1540; “Salut, nespus 
de fericită, / Pe cavalerul cu copită”; versurile 1140-1141); “Piciorul, nu mă pot lipsi de el, 
/ Deşi-ntre oameni doar necaz mi-atrase”; versurile 2499-2500; Goethe, Faust, ed. 
Univers, Bucureşti, 1982, trad. Stefan Aug. Doinaş). 

După iscălirea pactului cu sânge, în conformitate cu canonul unui asemenea târg, 
cei înşelaţi încep să aibă chinuitoare mustrări de cuget, stare sugerată de senzaţia că rachiul 
turnat de  statuia “cu glasul răguşit şi blând” are  gust de sânge. 

Vânzarea sufletului li se pare celor ce s-au lăsat ispitiţi de dorinţa de a emigra din  
propria condiţie un păcat de neiertat: “Blestemu-acelei vechi spelunci / Ne urmăreşte pas cu 
pas”. Spre deosebire de  Faust, unde personajul este salvat în cele din urmă de  cetele de 
îngeri şi unde pactul cu diavolul are o altă semnificaţie (bazată pe valenţele pozitive ale  
demonicului, complementare celor negative), balada lui Al. Philippide, incumbă 
semnificaţii ce converg spre morala creştină care interzice şi condamnă orice legătură cu 
făpturile din “întunecata oaste a lui Lucifer”. 

Duhoarea de pucioasă (specifică oricărei prezenţe diavoleşti, aşa cum reiese din 
înverşunatele şi oniricele rapoarte ale inchizitorilor), coada ce ridică fracul, în timpul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:06:45 UTC)
BDD-A5322 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

50 

dansului pe masă, şi copita ascunsă  în pantof îi trezesc la realitate pe cei înşelaţi de cel ce 
le păruse un magician, după felul în care vorbea şi după obiectele însoţitoare (stiletul şi 
misterioasa teacă “plină de-ncrustări arabe”). 

Interjecţia “Ha!”, formulările  exclamative şi cele interogative din ultimele două 
strofe  susţin textual starea de trezire a celor înşelaţi, o stare  ce se împleteşte cu deruta şi 
revolta. 

Potrivit moralei creştine, pactul cu  diavolul are înţelesul unui  abuz faţă de 
toleranţa divină şi chiar valenţele unei inadmisibile contestări a lui Dumnezeu.  

La acest procedeu (pactul cu diavolul) apelau, în Evul Mediu şi în Renaştere, cei 
ce profesau magia neagră şi, respectiv, cei disperaţi  şi lacomi şi care, deşi credeau în 
Dumnezeu, “se foloseau” de puterile diavolului pentru împlinirea rapidă (miraculoasă) a 
dorinţelor de  bogăţie sau de putere…( vezi Carlo Ginzburg, Istorie Nocturnă. O 
interpretare a Sabatului, Ed. Polirom Iasi, 1996 şi Michel de Certeau, Fabula Mistică, 
secolele XVI – XVII, Ed. Polirom Iaşi, 1996. 

Vechea speluncă este pentru “iubiţii” fetei “cu şolduri dolofane” (şi care are 
statutul de simbol al amăgirii sufleteşti), o capcană a diavolului. Răsplata diavolească, spre 
deosebire de cea a lui Dumnezeu (o răsplată  viitoare, adică în lumea de apoi) este, aşa cum 
susţine “ciudatul musafir”,  una  imediată. 

Naivitatea triştilor clienţi se întoarce, ca un bumerang, împotriva lor, iar   păcatul 
respectiv ia înţelesul unui păcat de neşters, prin  gravitatea lui. Pactul cu diavolul – fie şi 
involuntar – este o greşeală ireversibilă şi inadmisibilă: “Blestemu- acelei vechi spelunci / 
Ne urmăreşte pas cu pas”. Efectele induse de soluţia pactului cu diavolul, în scopul 
vindecării de starea de angoasă şi al eliberării de „realitatea strâmtă din jur” se circumscriu 
unui pesimism antropologic specific „vârstei de fier” a omenirii.  
 
Bibliografie : 
 
STAROBINSKI Jean, Melancolie, nostalgie, ironie, Ed. Meridiane, 1993, p.44 
GOETHE, Faust, ed. Univers, Bucureşti, 1982, trad. Stefan Aug. Doinaş 
Carlo Ginzburg, Istorie Nocturnă. O interpretare a Sabatului, Ed. Polirom Iasi, 1996  
DE CERTEAU Michel, Fabula Mistică, secolele XVI – XVII, Ed. Polirom Iaşi, 1996. 
BALOTĂ Nicolae, Al. Philippide, sau monologul poetului, în Umanităţi, Ed. Eminescu, 
Bucureşti, 1973 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:06:45 UTC)
BDD-A5322 © 2005 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

