
 
 

16 
 

Simona ANTOFI  
Universitatea “Dunărea de Jos”, Galaţi 
 
 

RELAŢIA AUTOHTONISM-EUROPENISM ŞI CONSTRUCŢIA 
IMAGINII IDENTITARE ROMÂNEŞTI ÎN LITERATURA PAŞOPTISTĂ. 

MODELE ROMANTICE APUSENE ŞI RELEVANŢA LOR 
 
 
 Résumé : Pendant l’époque de la Révolution de 1848 on remarque la concentration 
des forces culturelles et littéraires orientées vers la création d’une image de l’identité 
nationale fort significative par elle-même et par ses conséquences. En tant que participante à 
ce processus, la littérature de l’époque apprend un instrumentaire poétique qui circulait dans 
le romantisme occidental. Les sources et le modèles de cet ensemble de stratégies poétiques 
sont réunis, avec priorité, autour de l’idée de patrie et sont sélectionnés par des affinités et 
par l’effet d’autorité de l’intertexte romantique. L’élaboration d’une image représentative de 
la patrie implique nécessairement l’assimilation et l’adaption des modèles, tout comme 
l’élaboration d’une persona poétique. C’est pour cela que le discours poétique devient garant 
de la patrie, grâce à la littérature, garant de la littérature motivée idéologiquement et garant 
de la „voix” poétique. 
 Pour notre étude nous avons choisi deux modèles romantiques, Alphonse de 
Lamartine şi George Gordon Byron. Ce que nous intéresse est l’impact de ceux-ci (et de leurs 
oeuvres) sur deux textes, appartenant à Ion Heliade Radulescu et à Dimitrie Bolintineanu, O 
noapte pe ruinele Târgoviştii et Conrad. 

Mots-clés : autochtonisme, européenisme, patrie, discours poétique   
 
 Fenomenul romantic a suscitat, de-a lungul timpului, numeroase controverse. 
Încercările de a aduce la un numitor comun toate formele de manifestare romantice, 
din perspectivă sincronică sau diacronică, au fost, cel mai adesea, zadarnice. 
Deosebit de complex şi de mobil, fenomenul în sine refuză, parcă, înregimentarea 
conceptuală definitivă şi obligă la reevaluări terminologice şi operaţionale. Destul de 
nouă (cartea a fost tradusă în limba română în 1998), opinia lui Virgil Nemoianu1 
împarte fenomenul romantic în două categorii – High Romanticism şi Biedermeier 
Romanticism – distincte, opuse chiar una celeilalte ca romanticism înalt, cu grad 
maxim de puritate a formelor şi a manifestărilor, şi romantism îmblânzit, temperat, 
modelat în conformitate cu diferitele contexte particular-naţionale, asimilând 
elemente iluministe, clasice etc. Dacă High Romanticism stă, în totalitate, sub 
semnul expansiunii, (în spaţiu, în timp, în cadru social, la nivelul capacităţilor 
mentale etc.), aşa încât paradigma romantică să reprezinte – şi să ducă, utopic, la 
„Marele Tot recâştigat în toată puritatea sa”, romantismul Biedermeier presupune 
atenuarea progresivă a forţei de impact a modelului High, însoţită de acomodarea la 
scară umană şi de diluarea trăsăturilor de bază ale paradigmei. Recitite în revers 
negativ, trăsăturile Biedermeier ale romantismului menţin modelul atât concret – deşi 
„relativizat şi lipsit de vlagă”, cât şi ca absenţă unificatoare a literaturii europene a 
secolului al XIX-lea. Romantismul Biedermeier dovedeşte „înclinaţie spre moralitate, 
un amestec de realism şi idealism, intimitate şi idilism, lipsa pasiunii, tihna, 
sentimentul de satisfacţie, gluma nevinovată, tradiţionalismul, resemnarea” şi se 
                                                
1 Nemoianu, Virgil, Îmblânzirea romantismului. Literatura europeană şi epoca Biedermeier, Editura 
Minerva, Bucureşti, 1998 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

17 
 

corelează în mod firesc literaturii preponderent „utilitariste” – „epigrame şi 
auforisme, poeme didactice, fabule şi parabole, satire şi epistole, memorii şi 
însemnări de călătorie”, ca şi „marile specii literare deja bine statornicite”, care „tind 
să armonizeze tendenţiozitatea: romanele istorice sau peisajele din natură”, toate 
dovedindu-se „permutări nenumărate ale structurilor de tip idilic”1. 
 Incadrându-se în mod evident, după Nemoianu, în vârsta Biedermeier a 
romantismului, atât prin formele specifice de manifestare, cât şi prin cronologie 
(High Romanticism – 1790 – 1815, Biedermeier Romanticism – 1815 – 1848, 
Postromantism – 1848 – 1870), romantismul românesc dovedeşte eclectism, este 
fundamental istoric şi etnic şi poate, tocmai de aceea, să servească acreditării unei 
idei mai vechi, lipsite de fundament real, dar încă în circulaţie: „noi nu am cunoscut, 
ca alte literaturi vecine, atingerea directă cu problematica romantică”, „experienţa 
interioară a romantismului ne-a rămas străină”, întrucât „nu eram puşi în condiţii 
speciale de evoluţie, ca să ni se ivescă în chip firesc probleme morale şi literare ca în 
Apus.”2 Ideea îi aparţine lui Şerban Cioculescu şi a provocat, la rândul ei, reacţii 
contrare şi a dus din fericire, la  soluţii viabile de reconsiderare a romantismului 
românesc nu ca fenomen mimetic, ci drept o formă relativ autonomă de concretizare 
a unei paradigme, a unui nucleu romantic în virtutea căruia conceptul de romantism 
se justifică. 
 O soluţie – parţială, în ceea ce priveşte fenomenul în ansamablu, justă în 
ceea ce priveşte romantismul românesc – oferă Nicolae Manolescu (demonstraţia o 
face şi Virgil Nemoianu):  „e instructiv să observăm, deci, mai degrabă felul în care 
romantismul românesc se sincronizează cu acela din ţările care, ca şi a noastră, au 
cunoscut doar al doilea val romantic, decât să continuăm a ne raporta la culturile 
occidentale peste care au trecut amândouă valurile. Este singurul mod de a nu mai fi 
obsedaţi de vechea şi fatala paradigmă defectivă, care ne menţine, teoretic, în situaţia 
de colonie culturală.”3 
 În ceea ce ne priveşte, aderăm la punctul de vedere al lui Paul Cornea care, 
într-un articol de dată relativ recentă4 - ultimă luare de poziţie clarificatoare, din câte 
ştim, în această delicată şi controversată chestiune – pune în circulaţie un nou 
concept – romanticitatea. Distinctă de ceea ce se numeşte în mod obişnuit curent 
romantic – databil şi corelativ structurilor literare concret – constituite, 
romanticitatea se defineşte ca un ansamblu de „principii structurante”, ca un 
„numitor comun romantic” în care se reunesc atât „conştiinţa scindării dintre Eu şi 
lume, a rupturii de prezent şi formele realului”, cât şi „contestatarea intensivă sub 
raport afectiv, a diverselor constrângeri care limitează expansiunea fiinţei (în 
teologie, metafizică, artă, politică etc)”. 
 Şansa reabilitării romantismului românesc se conturează, în aceste condiţii, 
limpede. După ce demonstrează ineficienţa teoriei lui Nemoianu, în ceea ce priveşte 
romantismul românesc5, Paul Cornea face o observaţie fundamentală pentru demersul 
                                                
1 idem, p. 9-14 
2 Cioculescu, Şerban, în Istoria literaturii române moderne, Editura Didactică şi Pedagogică, 
Bucureşti, 1971. p. 7 
3 Manolescu, Nicolae, Istoria critică a literaturii române, vol. I, Editura Minerva, Bucureşti, 1990, p. 
170 
4 Cornea, Paul, Din nou despre romantismul românesc (Romantismul românesc după 20 de ani), în 
Revista de istorie şi teorie literară, nr. 1-2/1992  
5 idem, p. 3-4 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

18 
 

nostru: conceptul (de Biedermeier) acoperă [...] o fază de declin, un epigonism, pe 
când paşoptismul e un început de drum, o renaştere, o palingenezie. Deşi în cuprinsul 
său pot fi reperate elemente de idilism, acomodare, defensivă [...] dubitaţie ironică 
(la un Alexandrescu ori Asachi), nota predominantă rămâne a mesianismului 
naţional, angajamentului civic, [...] intransigenţei în urmărirea cauzei exaltării 
pasionale”1. 
 Aşadar, departe de a fi un simplu şi obedient fenomen mimetic, un derivat 
local, etnic al marelui romantism european, paşoptismul – ca început al literaturii 
române moderne – sub auspicii şi în forme romantice, obligă la a trata cu parcimonie 
transferul de forme şi structuri literare, din literatura romantică apuseană, în 
literatura română aflată la începuturile ei, şi la asumarea, fără rezerve, a unui traseu 
de auto-definire identitar – literară început mai demult, dar conştientizat abia acum, 
în paşoptism. 
 A doua generaţie a paşoptiştilor, aceea pe care Paul Cornea îi numeşte 
„revoluţionari”2, care ideologizează, politizează puternic fenomenul romantic, obligă, 
încă o dată, la resituarea justă a romantismului romantic în contextul celui european. 
„Acordaţi Europei”, capabili să judece civilizaţia şi cultura Apusului de pe poziţii de 
justă egalitate, fără să o suprasolicite, mitizând-o ca model absolut, şi fără să o refuze 
radical, aceşti „revoluţionari” pun în circulaţie concepte esenţiale ale vremii, precum 
acelea de naţiune şi de naţionalitate. Scopul, înainte de toate, era unul politic. 
Strategia pusă în practică, pentru atingerea lui, a fost una a disimulării, aşa încât 
literaturii i-a revenit, în mod firesc, am zice, funcţia de a contribui esenţial la 
elaborarea a ceea ce Ioana Bot numeşte construct identitar naţional.3  
 Instituirea acestei imagini identitare se fundamentează pe formula romantică 
specific – autohtonă, cu avatarurile ei binecunoscute (romantism „difuz şi 
protoplasmatic” înainte de 1830 şi curent dominant după 1830), alimentată de o 
direcţie romantică rezultată ca o evoluţie, firească a structurilor mentale autohtone şi 
de preluarea, acomodarea şi asimilarea modelului modelelor literare (şi culturale) 
romantice apusene.4 
 Dialectica între a fi solitar şi a fi solidar, în termenii lui Paul Cornea, a fost 
recunoscută drept caracteristică a romantismului românesc, la începuturile lui, de 
către toată egeza critică, însă procesul de elaborare a unei imagini de sine stătătoare, 
capabilă să legitimeze nu doar conceptul abstract de naţiune, ci să-i confere o 
realitate recognoscibilă şi identificabilă ca atare, este mult mai complex. „A rosti 

                                                
1 idem, p. 4-5 
2 V. Paul Cornea, Originile romantismului românesc, Editura Minerva, Bucureşti, 1972, p. 427-433. 
În aceeaşi ordine de idei, Adrian Marino militează (v. Al treilea discurs. Cultură, ideologie şi politică 
în România, Editura Polirom, Iaşi, 2001), pentru aducerea la suprafaţă a unei tradiţii – pe nedrept 
ocultate – a compromisului constructiv între europenism şi autohtonism. Corelată de Sorin Antohi 
unui “al treilea discurs”, distinct de cel autohtonist – messianic, şi de cel patronat de “complexul 
Dinicu Golescu” (complex manifestat printr-o exacerbare nejustificată a valorilor culturii apusene 
dublată de o sublicitare voită a valorilor culturale autohtone), această tradiţie începe cu programul 
paşoptist de modernizare a ţării – o formulă eficientă de sincronizare specifică, neinhibată, autonomă 
şi creatoare de valori proprii, cu lumea apuseană.   
3 V. Ioana Bot, Modelul francez în poezia patriotică românească de la 1848, în Cercetarea literară 
azi. Studii dedicate profesorului Paul Cornea, Editura Polirom, Iaşi, 2000 
4 Cornea, Paul, Originile  romantismului românesc.  Pentru dezvoltări ale ideii v. idem, cap. 
Expansiunea romantică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

19 
 

patria”, remarcă Ioana Bot1, presupune forjarea, totodată, a unei identităţi a 
subiectului ficţional (căci literatura însăşi, aflându-se la începuturile ei, îşi deprinde 
şi îşi ersează cu ceva dificultate strategiile), încă nelămurită în raport cu statutul ei de 
funcţie a textului poetic şi cu identitatea auctorială şi aceasta deoarece, potrivit 
doctrinei şi practicii scriiturii romantice, lirismul infuzează, mai mult sau mai puţin 
discret, toate sectoarele literaturii, iar conceptul de poezie cunoaşte o dilatare 
semantică amplă. 
 Totodată, conştientizând imposibilitatea expresiei depline ca şi 
imposibilitatea noutăţii absolute a acestei expresii, poeţii romantici români îşi asumă 
clişeul, ca strategie în act de articulare a textului poetic şi drept garant al discursului 
literar însuşi. În acest mod, retorica în uz a romantismului european, asumată, dă 
expresiei poetice girul autorităţii intertextuale şi se întâlneşte cu retorica puternic 
ideologizată a paşoptismului, pentru care patria va deveni „unul dintre miturile 
originare ale literaturii române” şi „ale construcţiei noastre identitare”.2 Din acest 
punct de vedere, observaţia lui Tudor Vianu, potrivit căreia romantismul românesc se 
auto-defineşte printr-o structură originară, tipologic clasică, din care nu lipseşte 
vocaţia pedagogică şi nici funcţia moralizatoare, se întâlneşte cu tripartiţia propusă 
de Paul Cornea drept cheie de boltă a lirismului paşoptist: aspectul confesiv, tendinţa 
cvasipermanentă a mitizării trecutului – în scop educativ, desigur, şi mesianismul 
orientat naţional şi umanitar3. 
 Ca urmare, recursul la modelele străine absolut necesare acestui început de 
drum denotă mai înainte pomenitul raport de autoritate intertextuală trecut prin filtrul 
unor afinităţi – în fond, poeţii români lamartinizau fără s-o ştie, după cum s-a spus – 
dar dependent şi de nevoile acute ale timpului. Ca „părinte fondator” al poeziei şi ca 
reper esenţial al unei tipologii literare – model, Alphonse de Lamartine îşi datorează 
succesul nu doar modei romantice, ci mai cu seamă „<<lamartinismului>> difuz al 
poeziei noastre din jurul anului 1840”, şi funcţionează ca un „emplu tipic de 
asimilare pe bază de afinităţi în care <<modelul>>  străin acţionează ca <<ferment>> 
creator”4. 
 Modelul lamartinian ar acţiona, în opinia Ioanei Bot, pe două coordonate 
care jalonează statornic tema patriei în literatura paşoptistă: în direcţia 
„mesianismului ideologiei revoluţionare”, înţeles drept „chemare la luptă sau rostire 
a unui viitor de aur”, care-şi asociază o retorică specifică”, cu apetenţă pentru 
amplitudini şi pentru recitative emplare”, şi în direcţia panegiricului istoric, 
„evocând sau imaginând scenele unei istorii emplare”.5 Ceea ce aduce nou şi fiază 
temeinic modelul lamartinian în literatura paşoptistă este, în primul rând, versul lung, 

                                                
1 V. art. cit., p. 297 
2 idem, p. 297-298. iar la p. 299 adaugă: “aşezată sub semnul unei ideologii naţionale, aflată într-o 
căutare febrilă de imagini identitare şi de întemeieri mitice pentru revendicări vizând libertatea şi 
unitatea naţională a provinciilor istorice, literatura este una a patrotismului asumat.” V., în acest sens, 
şi Poezia patriotică românească, Editura Humanitas, Bucureşti, 2001, a aceleiaşi autoare. 
3 Cele două puncte de vedere se regăsesc în Henri Zalis, Romantismul românesc, Editura pentru 
literatură, 1968, p. 141, respectiv în Cahiers roumains d’études littéraires, nr. 3, 1974, p. 39 
4 Cornea, Paul, Lamartine în România: mirajul operei şi mitul personalităţii, în Oamenii începutului 
de drum, Editura Cartea Românească, 1974, p. 276. Iar la p. 279, criticul afirmă: “marele romantic 
francez favoriza procesul de autoelucidare al unei generaţii care voia să-şi croiască drumul spre 
modernizare, smulgându-se din sterilitatea neoclasicismului epigonic”. 
5 Bot, Ioana, art. cit., p. 300-301 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

20 
 

de 14 şi 16 silabe, care-l va face pe Heliade – principalul promotor al cultului lui 
Lamartine în literatura română – să forjeze „alexandrinul” românesc. Mai mult, 
acelaşi Helaide este un emplu semnificativ de interiorizare, de asumare şi de 
acomodare a modelului de dincolo de orice influenţă posibilă. Fenomenul acesta 
complex, de „lamartinizare” a literaturii noastre, la începuturile ei, simultan cu 
descoperirea lamartinismului acesteia, existent avant la lettre, explică circulaţia vie a 
motivului ruinelor, de pildă, intrat în literatura română prin modelul lamartinian, şi 
chiar puternica influenţă a lui Byron, alt mare romantic selectat de ansamblul de 
afinităţi şi de nevoia imperioasă de personalităţi cu maximă autoritate, dispuse să se 
lase mitizate.1 
 Argumentându-şi ipoteza „convergenţei de afinităţi” care a dus la instalarea 
modelului lamartinian ca reper fundamental al poeziei paşoptise, Paul Cornea 
sintetizează notele lamartiniene care pre-există influenţa directă şi o fac imediat 
asimilabilă, precum şi elementele „catalizei intelectuale” care a dus la auto-
descoperirea de sine a romanticilor români.  

Întrucât lucrurile sunt bine cunoscute şi asimilate de critica de specialitate, şi 
absolut necesare demersului nostru, vom enumera câteva elemente pe care le 
considerăm utile analizei noastre: „împletirea caracteristică de declamaţii şi efuziune 
a inimii”, „tendinţa irepresibilă de a spiritualiza materia”, „arhitectura poemelor, 
întocmită fără un plan aparent, în funcţie de imperativele secrete ale logicii afective”, 
de asemenea, „nobleţea inspiraţiei, rostul înalt atribuit poeziei, setea de a depăşi 
terestritatea vulgară”, precum şi „alura neoclasică” a discursului poetic lamartinian.2 
Se adaugă aici ideologia revoluţionară a omului şi a poetului Lamartine, precum şi 
statutul său multiplu – om politic, scriitor angajat, bard şi profet, toate alimentând 
atât procesul de auto-formare a identităţii eului poetic – oglindă relativ deformatoare 
a sinelui auctorial, cât şi imaginea identitară, mai întâi culturală, apoi politică şi 
naţională. 
 A doua coordonată a autorităţii intertextuale, a modelului romantic selectat 
pe baza concordanţelor spirituale, este byronismul. Fenomen deosebit de complex, 
mult mai amplu decât suma de trăsături umane şi estetice ale reperului său din 
realitate - poetul romantic englez George Gordon Byron şi poemele sale; mai cu 
seamă Călătoriile lui Childe Harold, Corsarul, Ghiaurul, Lara, Manfred sintetizează, 
potrivit Ilenei Verzea, „melancolia nedefinită a lui Blair, meditaţia nocturnă şi 
sepulcrală a lui Young şi Gray, sentimentul pentru natură al lui Thomson şi 
Rousseau, sentimentul deşertăciunii omenescului inspirat de ruine, fascinaţia unui 
trecut legendar [...], debuturile egocentrismului ridicat la rang de măsură a 
universului, dar şi energia robustă a elanului liberator, a avântului umanitarist.3 
Punctele de converegenţă cu modelul lamartinian sunt, după cum rezultă, numeroase, 
ceea ce a dus la o asimilare conjugată a celor două modele, ambele cu funcţia de 

                                                
1 Vezi, în acest sens, Henri Zalis, op. cit., p. 114-115, şi Mihai Vornicu, Despre poezia ruinelor, în 
Structuri tematice şi retorico-stilistice în romantismul românesc, Editura Academiei R.S.R., 1976, p. 
55 
2 Cornea, Paul, Lamartine în România, în op. cit, p 290-293 
3 Verzea, Ileana, Byron şi byronismul în literatura română, Editura Univers, Bucureşti, 1977, p. 118. 
În ceea ce priveşte byronismul românesc, autoarea distinge limpede între cazurile de mimetism facil, 
“momentele manieriste plat mimetice”, “amănuntele de coincidenţă caracterologică”, şi asimilarea 
propriu-zisă a modelului – “o alcătuire din mari interferenţe de unde ale artiştilor de vocaţie”- idem, p. 
117 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

21 
 

ferment stimulator al literaturii paşoptiste şi de sursă de repere facil mitologizante, 
corelative aspiraţiilor naţionale, politice şi culturale ale epocii. Auto-revelarea 
poeţilor paşoptişti prin oglindirea în cele două modele psiho-sociale şi estetice, 
acordarea la o nouă sensibilitate, la un mod de a privi universul şi de a se situa în el, 
a reglementat raporturile cu lamartinismul şi cu byronismul şi le-au ierarhizat de la 
simpla influenţă, directă, asumată şi declarată ca atare (odele la Byron şi cele 
dedicate lui Lamartine), la împământenirea şi la autonomizarea coordonatelor 
modelelor în produse estetice de sine stătătoare.  

Considerat un element esenţial al specificului byronian în literatură, eroul 
demonic ori satanic se manifestă de timpuriu, încă din primele poeme redactate ca 
urmare a voiajurilor întreprinse de Byron în Orient. Personajul – simbol din 
Călătoriile lui Childe Harold, alter-ego evident al autorului, după cum s-a spus, în 
realitate, credem, prim reper al unei mitologii în curs de constituire care a sfârşit prin 
a-l asimila pe individ, tratează nedreptăţile din lume de pe poziţia revoltatului 
romantic, adept al libertăţii naţiilor şi inadaptat ce proferează reproşuri blasfematorii 
la adresa divinităţii, considerată sursa răului – lege de funcţionare a universului. 
Tributar antitezelor romantice, aici relevante atât pentru structura intimă a 
personajului, pentru valenţele sale simbolice, cât şi pentru reverberaţiile acestora la 
nivelul umanităţii în ansamblu şi al secolului romantic, Harold este măcinat de splin, 
damnat, purtător al semnelor unei tinereţi depravate şi posesor al unei „inimi 
bolnave”1. Nota demonică se accentuează în poemul Ghiaurul, prin personajul – 
pivot, un păcătos însingurat, învăluit în mister, situat de bună voie în afara ideii de 
iertare creştină şi în afara oricărei credinţe. 
 Conrad, pirat, personaj central al poemului Corsarul, asociază peregrinările 
pe mare cu insula – spaţiu privilegiat şi simbol al vieţii eliberate de orice servituţi, 
specifice lumii civilizate, este surghiunit (ca şi eroul lui Bolintineanu din poemul 
Conrad) şi experimentează zadarnic erosul ca paleativ, întrucât opoziţia individ uman 
– societate depăşeşte şi limitele acceptabilităţii romantice. 
 În fine, Lara, ultimul personaj – reper al traiectoriei eroului byronian selectat 
drept model pentru personajul amintit al lui Bolintineanu, atât de către critica de 
specialitate cât şi de poetul român însuşi, este seniorul generos şi blazat, copleşit de 
spleen, obosit de aventură şi de viaţă. 
 Refuzul de a se adapta oricăror convenţii sau distrugeri, „pornirea spre 
revoltă fără obiect precis”, „grelele melancoliei şi plictisul călătorilor byronieni” şi 
chiar itinerariul lor oriental, precum şi exteriorizarea specifică, prin tirade şi 
monologuri retorizate în exces, toate susţin şi fecundează activ formulele de 
manifestare literară ale byronismului românesc şi, îndeosebi, poemul lui 
Bolintineanu, Conrad. 
 Având ca reper anul 1836, O noapte pe ruinele Târgoviştii reprezintă, din 
punctul nostru de vedere, un emplu tipic de asimilare, de autonomizare şi de 
interiorizare a unor componete de bază ale modelului lamartinian, de către Heliade-
Rădulescu şi, totodată, un bun emplu de forjare simultană a mitului patriei, în datele 

                                                
1 Călin, Vera, Romantismul, Editura Univers, Bucureşti, 1970 şi, de asemenea, Elena Tacciu, 
Acentura lui G.G.Byron, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1977 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

22 
 

lui romantice şi autohtone esenţiale, şi a figurii scripturale a subiectului ficţional.1 
Adoptând ca punct de plecare şi drept conduită lirică meditaţia pe ruine, Heliade 
preia un motiv foarte puternic al preromantismului, cu circulaţie intensă şi în 
romantism, asociindu-i ritualul specific, o anume construcţie, dirijată intertextual, a 
discursului poetic, poza şi „gesticulaţia lirică instituţionalizată2, întrucât toposul 
ruinelor nu necesită un punct de plecare în realitate, el se constituie din capul locului 
drept ficţiune literară şi rămâne astfel. 
 Dispusă pe două planuri aflate în permanentă interferenţă – cel cosmic şi 
istoric şi cel subiectiv - substanţa poetic-textuală este dirijată autoritar de forţa 
scenariului iniţiatic ce presupune coborârea din noaptea naturii în noaptea istoriei, 
abolirea timpului profan şi suspendarea cronologiei, precum şi revelaţia poetului 
inspirat, vizionar în adevăratul sens al cuvântului, întrucât este capabil să 
panorameze spectacular istoria, mai precis momentele ei reprezentative din 
perspectiva ideologiei paşoptiste, şi să-i descifeze sensul ascuns. Lectura avizată a 
ruinelor, ca hieroglife ale istoriei şi păstrătoare ale semnificaţiei de profunzime a 
faptelor săvârşite de eroii neamului, este apanajul poetului inspirat şi se constituie 
într-o caracteristică esenţială a profilului subiectului ficţional. Totodată, eul poetic 
rostitor al discursului său şi, în subsidiar, al discursului de auto-investitură, asociază 
meditaţiei pe ruinele fostei cetăţi de scaun ”sensul unei întoarceri la origini, într-un 
efort auto-constructiv al subiectului” însuşi.3 
 Incipitul poemului stă sub semnul momentului incert al apusului, relevant 
atât pentru starea de spirit a eului (aşa începe, alegoric, construcţia sinelui heliadesc 
ca sine poetic), cât şi pentru starea politică incertă a naţiunii. Dizolvând contururile 
şi ambiguizând datele realului, crepusculul orientează semantica şi retorica pastelului 
de început al textului în direcţia bine ştiută a recuzitei poetice a timpului. În fond, 
”Heliade ştie cum se face poezia, combinând raţional experinţe livreşti cu ambiţia de 
a aşeza modelul definitiv al genului”4. Ca urmare, figurează aici soarele,muntele 
mândru, vântul, frunza, dealurile, râul, câmpia, alcătuind un cadru de natură complet 
şi tocmai de aceea acuzând artificialul, un spaţiu care, totuşi, tocmai prin 
aglomerarea de elemente şi de toposuri literare, poate funcţiona ca spaţiu-matrice, 

                                                
1 Ideea nu este nouă, ea a fost pusă în circulaţie şi experimentată analitic pe acest text de către Ioana 
Boţ, în art. cit., pe ale cărei idei le-am preluat şi le-am transferat în premisă de lucru pentru analiza 
noastră. Anterior, Ioana Em. Petrescu, Paul Cornea, Mihai Vornicu ş.a. au atras atenţia asupra textului 
şi asupra relevanţei acestuia la nivelul fenomenului literar românesc surprins în proces de 
autonomizarea chiar de la începuturile lui. Sugestiile preluate de noi din aceste demersuri  critice vor 
fi folosite şi semnalate la momentul potrivit. 
2 Cornea, Paul, în Structuri tematice şi retorico-stilistice în romantismul românesc, p. 20-21. Ulterior, 
la p. 44, criticul punctează: “de la Volney începe motivul apariţiei spectrului în lumina selenară, 
preluat de imitatori ca moment fix obligatoriu şi personaj purtător al «mesajului»”, iar atunci când 
apare, “geniul mormintelor şi al ruinelor, personificare a libertăţii, dizertează cu elocvenţa unui tribun 
al revoluţiei, spre a arăta umanităţii calea spre libertate şi adevăr […]”. În cazul particular al 
meditaţiei lui Heliade, subiectul liric îşi asumă ostentativ şi chiar orgolios această misiune. 
3 Bot, Ioana, art. cit., p. 301. În acelaşi sens, într-un articol publicat în Tribuna, nr. 18, an XVI, Ioana 
Em Petrescu remarcase, în poem, “[…] un sistem de corespondenţe […] în care centrală e imaginea 
trăirii dilematice a «fiinţei rătăcitoare» ce-şi caută locul în ordinea universului […] şi în ordinea 
istoriei”. 
4 Cornea, Paul, în Structuri tematice şi retorico-stilistice în romantismul românesc, p. 62. Tot aici, 
critical remarcă eficienţa imediată a modelului lamartinian: pastelul ”vine chiar din Lamartine”, “căci 
acesta, pe urma lui Chateaubriand, îşi începea contemplaţia tot de la apusul soarelui”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

23 
 

disponibil pentru mitizare. Corelată cu ideea de patrie, ruina – punct central al acestei 
geografii cu pretenţii de sacralitate, şi loc propice auto-revelării eului rostitor al 
patriei, surprins în act -  s-a naţionalizat, ca temă şi susţine, după cum se va vedea, 
un proces de auto-formare prin iniţiere întru patrie a eului poetic.1 
 Imaginaţia ascensională specifică lui Heliade organizează, în virtutea unei 
gradaţii specifice, înălţarea serii şi coborârea simultană a luminii, activând o suită de 
imagini plastice (în virtutea acelei poetici a vederii de care vorbea Ioana Em. 
Petrescu, comentând poezia paşoptistă) pe principiul regizoral al panoramării: 
„Soarele după dealuri mai străluceşte încă, / Razele-i rubinoase vestesc al lui apus / 
Şi seara, pânditoare subt fiecare stâncă, / Cu-ncet şi-ntinde umbra cutezătoare-n sus. 
// Muntele al său creştet îşi nalţă şi priveşte / Linul cobor al zilei, tainicul ei sfinţit, / 
Şi raza cea din urmă pe fruntea lui izbeşte, / Ce mândră ţine faţă cu cerul cel ruşit.”  
 Totodată, o serie de elemente poetice cu rol de semnal, distribuite strategic 
în text, încep să contureze o atmosferă de mister şi de magie, propice atât introducerii 
directe a subiectului liric, cât şi momentului revelaţiei propriu-zise: „seara 
pânditoare”, „tainicul ei sfinţit”, „frunza-nfiorează”, „râul şopteşte şărpuind”. 
Anticipată printr-o comparaţie explicită (ruinele – „Păstrează suvenirea d-o noapte 
sângeroasă / Ce mult s-asemănează cu sânu-mi cel noptos”), introducerea tipică a 
subiectului liric se dezvoltă – şi dezvoltă acestuia profilul într-o secvenţă confesivă 
care exploatează alegoric disponibilităţile semantice ale ruinelor: puterea credinţei 
menţine activă funcţia de hieroglifă a istoriei, pentru vechea cetate de scaun, şi 
coerenţa interioară a subiectului ficţional liric: „Astfel într-al meu suflet se nalţă-a 
mea credinţă, / P-a patimilor râpă ca monument s-a pus / Şi-mi ţine şovăinda, clătita 
mea fiinţă / L-a vieţi-mi viforoase prea liniştit apus”. 
 Este de remarcat aici o particularitate a rostirii lirice heliadeşti, lăsată 
dinadins în nedeterminare,2 şi care favorizează jocul permanent pe referinţă şi, drept 
urmare, plurisemantismul şi forţa subversivă a discursului poetic. Termen menţinut la 
nivelul de abstracţiune cu semantism ambiguu,  „credinţă” poate să însemne, la fel de 
bine, credinţă creştină sau credinţă în viitorul de aur al patriei. După cum se va 
vedea, nu este acesta singurul caz din textul poetic în discuţie. 
 Atrage atenţia, de asemenea, o altă particularitate a discursului poetic 
paşoptist, în general, şi a celui heliadesc, în special, şi anume numărul mare de forme 
pronominale de persoana întâi singular – semn al asumării directe a discursului de 
către subiectul ficţional. Acesta se autodefineşte explicit – în ultima strofă citată, şi-
şi asumă drept caracteristică starea de cumpănă. Faptul este de natură să lege pastelul 

                                                
1 În Eminescu şi mutaţiile poeziei româneşti, p. 351, Ioana Em Petrescu face o observaţie pertinentă 
deosebit de utilă analizei noastre: “Tematic şi prin intenţie didactică, O noapte pe ruinele Târgoviştii 
se încadrează viziunii preromantice, nuanţată în sens naţional. Târgoviştea ruinată e, pentru Heliade, 
un centru simbolic al existenţei naţionale, un spaţiu originar, care dintre o perspectivă privilegiată 
[…]. Origine, întemeiere, afirmare de sine prin martirajul libertăţii, Târgoviştea, e o hieroglifă a 
temporalităţii istorice”. 
 
2 Cornea, Paul, Itinerar printe clasici, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1984, p. 266. Demne de reţinut, în 
context, sunt şi alte observaţii ale criticului, precum: poezia heliadescă se bizuie pe “un vocabulary  
puternic, în parte de invenţie personală”, cu “număr mare de abstracţiuni”, “capabile să denumească 
un vast nomenclator conceptual” şi să ducă la “densificarea câmpului semantic” – ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

24 
 

şi confesiunea, respectiv „atmosfera exterioară şi interioară, spirituală, printr-un fluid 
ce circulă în ambele sensuri.”1 
 Chestiunea autobiografiei heliadeşti şi a impactului acesteia asupra textului 
poetic se cuvine a fi aici lămurită. Chiar dacă textul pune, în subsidiar, problema 
destinului spiritual (şi social) al poetului însuşi, subscriem opiniei lui Mircea 
Anghelescu pentru care autobiografia reprezintă doar „un material elementar de 
construcţie şi modalitatea unei exorcizări, a ispăşirii tribulaţiilor de tinereţe de care 
poetul se eliberează, asumându-şi-le.” Şi mai departe – „această autobiografie turnată 
într-un model literar este recreată într-un decor corespunzător.”2 
 În textul poetic supus analizei, starea eului ficţional, aflat în aşteptarea unei 
revelaţii şi beneficiar al strategiilor textuale subordonate acelei poetici a aripei de 
care vorbea Eugen Simion (acest eu „citeşte în orice stea”, călătoreşte cu spiritul şi 
„se scaldă în lumina eternului ceresc”), evoluează complementar gradaţiei care 
ordonează pastelul înnoptării. 
 Pe punctul de a-i fi activate capacităţile divinatorii, eul poetic îşi ersează, 
deocamdată, vederea acensională în cadrul jaloanelor preluate de la modelul 
lamartinian, care justifică asocierea dintre subiectivitatea explicită şi peisaj, 
panoramarea şi atitudinea eului – „preocupat şi visător”.3 
 Strofa mai înainte citată, înţesată de atribute cu valoare de epitet ce 
alegorizează starea eului, îşi organizează semantica în jurul unui prezent al revelaţiei, 
un timp suspendat care nu mai curge şi care, treptat, va fi interiorizat. Deşi figurile 
sunt recuzitare („sufletu-mi s-aripează”), ele participă la procesul de elaborare a 
atmosferei tainice, proces ce alegorizează, în fond, o stare de spirit. Pentru ochiul 
neiniţiat totul doarme, însă poetul, în ipostaza sa scripturală, „priveghează” şi îşi 
semnalează limpede perspectiva particulară printr-o macrofigură textuală specific 
heliadescă. Ea apare, de altfel, şi în Zburătorul sau în alte poeme şi se alcătuieşte din 
secvenţa de pastel obligatorie, întrucât aici se regăsesc, presărate în text, mărcile 
discrete ale prezenţei subiectului ficţional, dar şi procedeele de regie textuală ce duc 
la articularea mereu aceleiaşi atmosfere de mister (ca şi la Alexandrescu, în Umbra 
lui Mircea. La Cozia, şi cu acelaşi material textual-poetic): „Un rece vânt se simte c-
a morţii răsuflare, / Pe piatra cea-nverzită şuieră trecător; / Ca viaţa se răvarsă o 
mută-nfiorare, / Pustiul se insuflă d-un duh încântător. // Tot este viu în preajmă-mi: 
frunza pe zid şopteşte, / Iarba pe muşchi întreabă: «Aici cine m-a pus?» / Zidul ca o 
fantomă dasupra-mi  se lăţeşte, / Ca uriaş la spate-mi turnul se nalţă-n sus”. Se 
adaugă, apoi, secvenţa introducerii directe a subiectului ficţional în text, prin forme 
pronominale de persoana întâi singular, foarte numeroase – fapt ce semnalează (ca şi 
deprinderea alegorizantă) stadiul încă nedefinitivat al eului liric, înţeles ca funcţie a 
textului.  Semnele începutului de drum sunt, aici, numeroase. Pe lângă cele abia 
menţionate, se cuvin adăugate încă două: redundanţa evidentă a textului şi forţa 
clişeului poetic. Faptul că aceleaşi elemente ale scenariului meditaţiei pe ruine, 
aceeaşi atitudine a eului vizionar,  aceleaşi strategii retorice şi chiar aceleaşi figuri, 

                                                
1 Ţugui, Grigore, Ion Heliade Rădulescu. Îndrumătorul cultural şi scriitorul, Ed. Minerva, Bucureşti, 
1984, p. 153. 
2 V. întreaga argumentaţie în Anghelescu, Mircea, Textul şi realitatea, Ed. Eminescu, Bucureşti, 
1988, p. 71-73. V., de asemenea de acelaşi autor, Echilibrul între antiteze. Heliade – o biografie, Ed. 
Univers enciclopedic, Bucureşti, 2001, p. 78-80.  
3 Manolescu,  Nicolae, Poeţi romantici, Ed. Fundaţiei Culturale Române, Bucureşti, 1999, p. 28   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

25 
 

ca şi aceeaşi ostentativă asumare a discursului, se întâlnesc la mai toţi poeţii epocii şi 
rămân tributare modelului lamartinian, este îndeajuns de semnificativ, credem, pentru 
miza demersului nostru. 
 „Animismul fantastic şi sumbru”1 se serveşte, aici, de imagini clişeizate dar 
care reuşesc să construiască o atmosferă de mister şi de înfiorare: „a morţii 
răsuflare”, „mută-nfiorare” şi „duh încântător”, alaiul umbrelor care „trec şi retrec, se 
primblă asupră-mi pironite” sugerează faptul că învie o altă lume, rodul viziunii 
poetului inspirat.  
 O oarecare agresivitate a lumii ocultate, acum retrezite la viaţă, asaltul 
umbrelor (cu semnificaţie ambiguă în context, căci pot fi la fel de bine umbrele 
zidurilor ca şi cele ale eroilor neamului, iar translaţia de la un sens la altul se va face 
cu discreţie) fac din eul poetic un prizonier al cadrului de natură ieşit din inerţie. 
Faptul premerge invocaţiei – din nou cu funcţie de auto-definire a celui ce se rosteşte 
pe sine rostind patria –  care este menită să justifice tema poeziei2. Ca dovadă a 
faptului că Heliade  preia instrumentele poetice şi recuzita pusă în circulaţie de 
modelul lamartinian, pentru a o folosi în scopuri proprii, în partea mediană a textului 
se pune în scenă un excurs imaginar cu funcţie dublă: lămurire de sine şi, mai ales, 
creare / autentificare a sinelui poetic în ipostaza gravă de bard inspirat; este vorba 
despre o iniţiere a eului în ceea ce priveşte sensul adevărat al istoriei patriei, şi 
despre faptul că se impune cu necesitate şi iniţierea celorlalţi şi, prin urmare, funcţia 
pedagogică şi propagandistă a poeziei. Mai mult, introducerea în scenă a „actorului” 
liric echivalează unui pelerinaj spiritual la eroii neamului – modele asumate personal 
de către eul rostitor, modele de călăuzitori şi de martiri ai neamului, al căror 
descendent direct eul poetic se declară a fi: „Eu n-am venit, o umbre, să turbur pacea 
noastră,  / Fiinţa-mi rătăcită aleargă între voi; / Este ş-a mea odihnă sălăşluirea 
voastră; / Eu sunt însumi o umbră împinsă de nevoi. // Sunt de-al vostru sânge, braţu-
mi nu se armează  / D-acea armă slăvită ce voi aţi mânuit; / Muza-mi a voastre fapte 
la umbră cercetează / Ş-a voastră pomenire pana-mi a consfinţit.”  Cu menţiunea că 
jocul pe referinţă poate, şi aici, să susţină o dublă lectură a secvenţei „de al vostru 
sânge” (descendent direct sau aparţinând aceleiaşi etnii, cea română), se poate spune 
că, în timp ce-şi caută originile (spirituale), eul ficţional îşi caută o justificare, o 
menire. Iar dacă ţinem cont de faptul că raportul de filiaţie are şi un alt sens, coarda 
lirică a patriotismului asumat este completată, şi de această dată, de statutul de 
provizorat al eului liric, aflat la începutul iniţierii sale – „umbră împinsă de nevoi”. 
Chiar dacă poezia confesiunii este, aici, prezentă, chiar dacă „eroul liric se afişează 
cu ostentaţie, pare preocupat în permanenţă de impresia pe care o produce”3 („Eu 
cânt în miezul nopţii a voastre biruinţe, / Eu pe mormântul vostru laure împletesc / 
[…] / Recomande eu lumei, l-ai voştri fii vestesc”), funcţia poetului şi a poeziei este 
complexă. Menirea amândurora, conştientizată de către eu, este aceea de a da girul  

                                                
1 Ţugui, Grigore, op. cit., p. 153. În acelaşi sens, Paul Cornea, în Studii de literatură română 
modernă, Ed. pentru literatură, 1962, p. 189, remarcă “sentimental acut al pulsaţiei vitale în cadrul 
liniştii încremenite a nopţii”, care “creează o atmosferă de încordare crescândă”. 
2 Eugen Simion, comentând textul drept unul caracteristic pentru retorica heliadescă, semnalează 
construcţia limpede a poemului: cadrul (cuprinzând elementele premonitoare, specifice romantismului 
negru), invocaţia, “evocarea istoriei şi a păstorilor ei mari”,  “tema autorului”, neinspirat asociată 
interpretării simbolurilor, şi pastelul din final, ce reia “cadrul de la început sub o altă lumină” – în 
Dimineaţa poeţilor, Ed. Univers enciclopedic, Bucureşti, 1998, p. 65. 
3 Cornea, Paul, Studii de literatură română modernă, p. 189 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

26 
 

unui contemporan – „pana-mi a consfinţit” – modelelor ilustre. Iar acest gir se poate 
da numai prin scriitură, care recuperează, evocă şi redefineşte, din unghiul 
prezentului, faptele de arme eroice. Şi întrucât „fiecare gest e o hieroglifă a ideii în 
act”1, meditaţia pe ruine şi tot scenariul ei preromantic lamartinian permite, aici, 
asocierea nopţii cosmice cu noaptea istoriei, pe fondul regresiei temporale a bardului 
vizionar, fapt de natură să suprapună prezentul enunţării cu actul evocării istoriei şi 
cu abolirea cronologiei, aceasta din urmă însoţită de menţinerea unei durate pure, 
simultan aparţinând invocaţiei şi revelaţiei: „Câmpia îmi arată slăvitele războaie”, 
„Aici îmi stau în faţă eroii României”, „Ici glasul: Radu Negru! Peste Carpaţi 
răsună”, „În capul unei armii Mircea viteaz răcneşte”, „D-aci văz în Moldova toată 
slava romană”. „Aici Mihai cel Mare deşteaptă bărbăţia” ş.a.  
 Coborât în noaptea istoriei, eul liric  are revelaţia principalelor momente ale 
acesteia, dispuse în virtutea unei regii a semnificaţiilor pedagogice şi patriotice, într-
un scenariu puternic ideologizat: „Insuflă bărbăţia rumânilor soldaţi”, „Aici Mihai 
cel Mare deşteaptă bărbăţia, / Steagurile destinse slobode fâlfâiesc”. Viziunea pe care 
eul liric şi-o asumă cu orgoliul este panoramică, întrucât timpul istoric, prezentificat, 
se spaţializează şi se suprapune geografiei sacre ce întemeiază, mitic, patria: intâi 
sunt menţionaţi descălecătorii, Traian şi Radu Negru, ambii asociaţi cu ideea unităţii 
naţionale într-un discurs plin de aluzii patriotice străvezii; cel din urmă are şi 
menirea de a „pune tronul” la Târgovişte, instituind omphalos-ul mitic; urmează 
Mircea şi luptele lui cu turcii, asociaţi teritoriului dintre Istru şi Carpaţi. Vin la rând 
Ştefan şi Ţara Moldovei, însoţiţi, ca simboluri, de o translaţie discretă de la lupta 
pentru libertate la lupta contra tiranilor („D-aci văz în Moldova toată slava romană / 
A reînvia subt Ştefan şi ai vechimii ani / Iarăşi a se întoarce; a vitejiei hrană / Subt el 
îmbărbătează a-nvinge pe tirani”), şi de „slava romană”. Tot situarea pe ruinele 
Târgoviştei – spaţiu care face cu putinţă recuperarea istoriei în momentele ei emplare 
şi redimensionarea spaţio-temporalităţii ca  mit al patriei – face posibilă recuperarea 
unui alt model, Mihai Viteazul, dar şi o altă ipostază a subiectului ficţional: „păstor 
răzbunător”. Termenul de „păstor” antrenează din nou ambiguitatea semantică 
specifică discursului poetic heliadesc, întrucât se corelează sensului perceput prin 
iniţiere, al istoriei: misiunea sacră a românilor este aceea a eliberării patriei şi ţine de 
o investitură divină. Din această perspectivă, victoria însăşi va fi sacră, căci este 
victoria Crucii contra Semilunei. Tocmai de aceea va fi o victorie definitivă, precum 
cea a lui Hristos contra forţelor răului, justificată de umilirea de neacceptat a 
românilor, ce echivalează cu umilirea neamului ales, „cel hotărât la cruce”: „Dunărea 
e mormântul taberii musulmane, / Crucea în triumf zboară, Hristos e răzbunat, / 
Rumânul este spaimă trufiei otomane: / Cel hotărât la cruce în veci a triumfat”. 
Limită a spaţiului mitic, graniţă naturală şi loc al pieirii duşmanilor, Dunărea separă 
patria de zona Balcanilor, de nenumărate ori demonizaţi în literatura română.2 
 Treptat , textul poetic se ordonează, am zice, într-o structură în cercuri 
concentrice. În mijloc se află reconstituirea alegoric-vizionar-istorică. Urmează 
primul cerc, în cadrul căruia se creează atmosfera de magie propice viziunii şi 
revelaţiei şi care, reactualizată spre finalul poemului, rescrie textul în oglindă şi 
retrasează etapele gradaţiei iniţiale: „O, ziduri! Rămăşâţă din slava strămoşască! / O, 

                                                
1Em., Petrescu, Ioana, Configuraţii, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 1983, p. 113 
2 V., în acest sens, Monica Spiridon, Confins riels, confines rêvés: Les Balkans-fatalité ou 
provocation?, în Caietele Echinox, volume5, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 2003 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

27 
 

turn! de unde ochiul de mii de ori văzu / Biruinţa să zboare p-oştirea rumânească, / În 
muta voastră şoptă câte-mi vorbiţi acu! // Muşchiul acesta verde ce vremea-l 
grămădeşte, / Aste ierburi sălbatici ce în pustiuri cresc,  / La inima gemândă sunt 
laure ce creşte, / Deşteaptă bărbăţia; din ochi robii vorbesc.” Ultimul cerc este cel al 
pastelului înserării, respectiv al răsăritului – acesta din urmă încheie textul 
desăvârşind, simbolic, iniţierea înţeleasă drept adâncire în timp, pentru a-i suspenda 
curgerea, şi arhitectura macrostructurală organizată în virtutea unei figuri spaţiale 
congenere alcătuirii oricărui teritoriu mitic: „Ruşaşte răsăritul, muntele rubinează, / 
Îngânat pântre aburi dealurile verzesc; / Râul adapă câmpul ce roua însmălţează, / 
Răcoarea dă viaţă şi stelile albesc”. 
 O presimţire nefastă întrerupe temporar viziunea, iar textul se încarcă iarăşi 
de aluzii la prezent – al eului poetic şi al patriei – introdus drept termen de 
comparaţie pentru trecutul glorios; dar hieroglifele încifrând timpul, ruinele, au fost 
decriptate,  şi marea lecţie a istoriei s-a făcut auzită.  
 În ceea ce priveşte modelul byronian, reţine atenţia în peisajul complex al 
literaturii paşoptiste, poemul lui Bolintineanu, Conrad, considerat de mai toate vocile 
critice un emplu de absorbţie originală şi de autohtonizare a modelului. Virtualităţi 
ale modelului byronian existau, deja, în spirtul balcanic al literaturii noastre1 
  Amalgamând structuri descriptiv-filosofice şi ambiţionând fundamentarea 
poemului romantic de idei, Conrad este poem byronian la mai toate nivelurile, prin 
tematica propusă, tipul de erou, reconstituirile documentare marcate liric, prin 
reverie şi meditaţie pe tema ubi sunt şi vanitas mundi, chiar prin poezia marină şi 
prin pitorescul exotic uneori supralicitat.2 Punctele slabe ale textului au fost sesizate 
cu acuitate de către critica de specialitate (lungimi excesive şi repetări, prozaismul, 
tonul monocord, absenţa unui principiu coordonator coagulant, de unde impresia de 
„amorf şi dezlânat”).3 Însă motivul credem că este tensiunea care se naşte între starea 
poetică, înţeleasă ca stare psihologică fundamentală ce-l caracterizează pe 
Bolintineanu, şi rigorile poemului epic pe care intenţionează să-l creeze. Nu este 
vorba despre o conştientizare a indicilor speciei literare sau de voita asociere de 
subspecii şi de mărci ale celor trei genuri, conform doctrinei romantice (nici poemele 
byroniene de început nu dovedesc aşa ceva), ci de supunerea faţă de model – Childe 
Harold’s Pilgrimage, şi de respectarea unui orizont de aşteptare al epocii. Dincolo de 
toate acestea, Conrad este un poem dominant liric în care partiturile măştii lirice şi 
ale vocii eului liric îşi dispută întâietatea sau îşi încalcă reciproc teritoriile. În fond, 
Bolintineanu se supune unui imperativ tematic de natură personal-lirică: viaţa 
neîmplinită, tema eşecului absolut în contextul legii generale a lui vanitas 
vanitatum.4  
 Nonsensul lumii se coordonează unei reţele tematice uşor de raportat 
intertextual: feminitatea inaccesibilă, sentimentul izolării în lume, al damnării, al 
inutilităţii creaţiei, îngerul menit să reveleze spiritului demonizat esenţa din spatele 
aparenţelor fenomenale, împăcarea prin moarte.  

                                                
1 V. Elena Tacciu, Aventura lui George Gordon Byron, p. 103-104. V.,de asemenea, pentru conceptul 
de balcanism literar, Mircea Muthu, Balcanismul literar românesc, III, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 2002 
2 V., din nou, pentru conceptual de pitoresc, Mircea Muthu, op. cit. şi Viorica S. Constantinescu, 
Exotismul în litertura română din secolul al XIX-lea, Ed. Universităţii “Al. I. Cuza”, Iaşi, 1998 
3 Regman, Cornel, Confluenţe literare, Ed. pentru literatură, Bucureşti, 1966, p. 121 
4 V. Paul Cornea, Aproapele şi departele, Ed. Cartea Românească, 1990, p. 229-230 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

28 
 

 Motivul proscrisului (Bălcescu semnează, în 1852, un articol cu pseudonimul 
Konrad Albert1, un personaj al lui Byron din Corsarul se numeşte Conrad, ca şi un 
personaj al lui Mickiewicz) şi cel al călătoriilor au o dublă relevanţă ca destin 
individual trăit şi ca experienţă exponenţială pentru o întreagă generaţie, atinsă 
iremediabil de răul secolului. Silit să se expatrieze, ca revoluţionar, Conrad rătăceşte 
pe mare. Spaţiul oriental nocturn serveşte drept cadru evaziunii spirituale. Evaziunea 
este totală şi dă naştere, dincolo de peregrinarea propriu-zisă,   unei extrarealităţi 
estetice de tipul universurilor compensative (cu o sintagmă a Ioanei Em. Petrescu), ce 
motivează tablourile marine, verbul fastuos şi muzicalizat, şi ajută la condensarea, în 
ample monologuri, a lumii şi a eului liric.  
 Ion Negoiţescu a remarcat starea de inocentă uimire a eului auctorial - 
ficţionalizat problematic - în faţa manifestărilor de epifanie a luminii şi a perpetuei 
nuntiri a elementului lichid cu eterul.2  Iar melodicitatea congeneră verbului poetic a 
atras atenţia majorităţii criticilor - „strania, inefabila, armonioasa melodie a 
verbului”, pentru Paul Cornea3, fascinaţia muzicală a numelor proprii şi nevoia de un 
„auz mai pur, care ascultă muzica ideilor, a simţămintelor”, pentru Ion Negoiţescu4. 
 Eroul-mască lirică parcurge un traseu iniţiatic, am zice de autoevaluare, în 
căutarea unei motivaţii profunde a propriei existenţe şi a aceleia universale. 
Monologurile lirice de byroniană deznădejde condamnă erorile Creaţiunii şi pretind 
compensaţii de natură morală. Stările de spirit byroniene se sincronizează în 
personajul simbol, chintesenţă a principalelor atitudini de reverenţă romantică şi 
iluministă, cu preocuparea pentru soarta nefericită a patriei, pentru destinul poporului 
român, ca şi pentru întreaga umanitate. Personajului îi sunt străine dezabuzarea şi 
cinismul byronian5, dar nu şi sensul moralizator al istoriei. Din acest punct de vedere, 
poemul decade prin discursivitate şi prolixitate, prin ample digresiuni de tip excurs 
cultural retorizat în exces şi ostentativ pilduitor. 
 Sociogonia mitică este adusă până în contemporaneitate, eroul vizualizează 
ruine străvechi, reface ritualul tipic al decriptării / investirii poetice cu sens a 
vestigiilor civilizaţiilor dispărute, însă caracterul iterativ al exclamaţiei retorice - 
instituţionalizate ca poză - dă textului stereotipie. 
 Noutatea absolută, prin care Bolintineanu depăşeşte cadrele literaturii 
momentului, este inventarea lirismului ca experienţă trăită şi ca act regenerator6. 
Apariţiile feminine din poem, Julia şi Claricia, impun prototipul suav al donnei 
angelicata înainte de Eminescu. Cele două femei se oferă privirii personajului – 
simbol, privire fascinată de peisajul de care ele par a aparţine  în mod firesc.  
Hierogamia marină se  împlineşte, simbolic, prin nălucirea feminităţii. Sensul ultim 
al poemului aici credem că se află. Astfel se poate vorbi de sublimarea obsesiilor şi a 

                                                
1 Într-o scrisoare către Alecsandri, Bolintineanu notează: “Această poemă Conrad unde se răsfrânge 
ceva din caracterul Bălcescului, din viaţa lui, din inima lui, ţi-am dedicat-o împreună cu Negri” – în 
Păcurariu, Dimitrie, Clasicism şi romantism, Ed. Albatros, 1973, p. 184  
2 Negoiţescu, Ion, Scriitori moderni, Ed. pentru literatură, 1966, p. 22-34 
3 Cornea, Paul, Aproapele şi departele, p. 232 
4 Negoiţescu, Ion, Istoria literaturii române, vol. I, Ed. Minerva, Bucureşti, 1991 
5 Elena Tacciu, în Aventura lui George Gordon Byron, propune o privire comparativă a celor două 
poeme: “departe de a fi un «self-exiled» Harold, definit de Byron însuşi prin «perversiunea timpurie a 
moravurilor», proscrisul român” este “sceptic, ucis de «patimile societăţii», dar  «nu încă corupt»”, 
după cum afirmă Bolintineanu însuşi 
6 Omăt, Gabriela, în Bolintineanu, Dimitrie, Poezii alese, Ed. Minerva, Bucureşti, 1984, p. 401-402  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

29 
 

tribulaţiilor existenţiale ale autorului1. Şi tot în acest sens, se poate vorbi despre o 
mitologie personală, sintetizată în „jocul etern al umbrelor şi al luminii – veşnică 
înfruntare dintre aspiraţia spre puritate şi gravitatea telurică a fiinţei”2.  
 Debutul primului dintre cele patru câmpuri, Ionienele (urmează, în ordine, 
Sirienele, Egiptul,  şi ultimul fără titlu, dar cu o dedicaţie „ilustrului maestru 
Philarète Chasles”), începe cu o descriere lirică a mării surprinse la apusul soarelui. 
Acesta este unul dintre numeroasele pasaje în care Bolintineanu face dovada 
neptunismului său, dat de o fină intuiţie a mişcării acvatice. Eugen Simion, căruia îi 
aparţine această observaţie, vede în metamorfozele elementului marin o modalitate 
de potenţare a stărilor de spirit ale personajului - simbol3.  Impresia noastră este că, 
uneori, jubilaţia eului auctorial ficţionalizat în faţa ţărmurilor lichide îşi revendică un 
statut autonom, scăpând oricărei determinări autobiografice. Rod al privirii ingenue, 
în stare să sesizeze misterioasele corespondenţe din univers, elementul lichid – 
asociat adesea pământului văzut ca promisiune – se încarcă cu o senzualitate unică ce 
poate polemiza cu cea mai înverşunată analiză sursologică: „Pluteşte dulce vasul şi 
boarea suflă-n vele; / Scânteie-albastră mare sub ploaia sa de stele. / Şi luncile – 
eterate cu flori de foc / Plutesc strălucitoare, strein şi magic joc! / Vezuvul varsă 
focuri în aria senină / Şi unda ce primeşte văpaia de lumină / Răspunde printr-o 
ploaie de spumă şi fosfor / Pe urma care trage pe mare – un vas uşor”.  
 Din păcate reduse la două – trei versuri, „răsăririle” din ape ale unor insule 
precum Cipru, efect al hierogamiilor elementare, reprezintă secvenţe de lirism 
autentic: „Acolo s-arată marea sub soare scânteind / C-o mie de nuanţe, de aur şi 
argint. / Din sânu-i iese Cipru, plutind pe marea lină, / Ca norul p-orizonte, în umbre 
şi lumină.” Acelaşi statut îl au şi secvenţele ce redau momentele de maximă 
încărcătură emoţională, când privirea contemplă coborârea înflăcărată a soarelui în 
apă: „A nopţii lungă rochie ce lunecă pe mare / Cu stele semănată, pe splendida 
cărare / A lunii, fluturează, dar brazda de argint / Ce trage steaua rece pe mare 
strălucind, / Nu este numai dânsa atunci luminată. / Tot valul sub o ploaie de aur se 
arată! / Tot câmpul azuratic atât pe faţa sa / Cât şi în fundul mării adânc se-nflăcără; / 
Şi peştii, şi lopata, şi vasul ce pluteşte, / Şi aripa de vânturi ce undele loveşte, / 
Păreau în umbra nopţii văzute din ăst loc, / Ca printr-un vis feeric, că toate sunt de 
foc”.  
 Ruinele însele se liricizează, investite  cu funcţia unui pelerinaj sentimental 
ancorat de pretextul epic al călătoriei unui dramatic personaj – simbol care reuneşte 
antinomiile romantice ştiute: scepticismul celui refuzat de patrie, de univers, învins 
de destin şi vizionarismul. Complementul său feminin, în intenţia autorului „un 
model de perfecţiune, un înger de blândeţe, de onoare, de puritate, de speranţă, de 
idealism”4, îşi asumă misiunea angelică a mântuirii. Conrad moare în braţele iubitei – 
mai mult iluzorie decât reală, mai curând proiecţie a imaginaţiei poetice a eroului şi 
emanaţie a peisajului – împlinind, simbolic, exilul perpetuu în moarte5. 
                                                
1 Cornea, Paul,  Aproapele şi departele, p. 191 
2 Cornea, Paul, în Bolintineanu, Dimitrie, Poezii alese, p. 413-414 
3 Simion, Eugen, Dimineaţa poeţilor, p.125 
4 apud. Em., Petrescu, Ioana, Configuraţii, p. 163 
5 V. Em, Petrescu, Ioana, Configuraţii. Tot aici, la p. 160, 162 şi 165 se regăsesc o serie de observaţii 
pertinente: “Conrad are viziunea răului care zace în adâncurile vieţii”, îmbinând “mesianismul 
generaţiei paşoptiste şi scepticismul postpaşoptist”; totodată, călătoria preromantică şi ruinele permit 
atât “descifrarea destinelor umanităţii sau a destinelor fiinţei naţionale din perspectiva istoriei ce se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

30 
 

 Din punct de vedere structural, poemul dialoghează fertil cu modelul său 
byronian, dar îl şi depăşeşte. Textul poemului încearcă să armonizeze modalitatea 
lirico-descriptivă, seducţia amplei perspective istorico-filosofice, meditaţia pe tema 
fugit irreparabile tempus, oda convertită în elegie (poemul în ansamblu ar fi o suită 
de elegii ce curg una din cealaltă1) cu refle clasicizante de tip idilic-teocritian. Poet şi 
ipostază auctorială scripturală, Conrad compune şi dedică Juliei o odă în care, 
dincolo de figurile comune ale retoricii minore, răzbat accente eminesciene: „Nu e 
rază, nu e soare / Mai frumos ca dorul tău! / Corpu-ţi? roua dupe floare / Sufletu-ţi? 
prefumul său ! / [...] / Păru-ţi valuri lungi, plăcute, / Chiamă  vântul serii pur, / Care 
ca să le sărute, / Lasă valul lui d-azur”. În aceeaşi ordine de idei merită amintit 
delicatul pastel al înserării pe mare din cântul Sirienelor („Marea sub poleiul dulce / 
Mestecat cu trandafiri, /  Tremură, scânteie, luce, / Sub săruturi de zefiri / […] / Colo 
sub râpoase maluri, / Faţa mărei s-a umbrit; / Dincolo dorminde valuri / Gem sub 
maluri de granit”), legenda lui Hero şi a lui Leandru şi cântecul de pahar, ce alunecă 
uşor în meditaţie amară, din ultimul cânt al poemului. 
 Voiajul lui Conrad se dovedeşte a fi, în ultimă instanţă, un „voiaj al poeziei 
în jurul unui vast şi măreţ imperiu mitologic”2. 
 
Bibliografie : 
 
ANGHELESCU, M, Echilibrul între antiteze. Heliade – o biografie, Ed. Univers enciclopedic, 
Bucureşti, 2001 
ANGHELESCU, M, Textul şi realitatea, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1988 
BOLINTINEANU, D., Poezii alese, Ed. Minerva, Bucureşti, 1984 
BOT, I., Modelul francez în poezia patriotică românească de la 1848, în Cercetarea literară azi. 
Studii dedicate profesorului Paul Cornea, Editura Polirom, Iaşi, 2000 
BOT, I., Poezia patriotică românească, Editura Humanitas, Bucureşti, 2001 
CALIN, V., Romantismul, Editura Univers, Bucureşti, 1970 
CIOCULESCU, Ş., în Istoria literaturii române moderne, Editura Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 
1971 
CONSTANTINESCU, S., V., Exotismul în litertura română din secolul al XIX-lea, Ed. Universităţii 
“Al. I. Cuza”, Iaşi, 1998 
CORNEA, P., Aproapele şi departele, Ed. Cartea Românească, 1990 
CORNEA, P., în Cahiers roumains d’études littéraires, nr. 3, 1974 
CORNEA, P., Din nou despre romantismul românesc (Romantismul românesc după 20 de ani), în 
Revista de istorie şi teorie literară, nr. 1-2/1992  
CORNEA, P., Itinerar printe clasici, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1984 
CORNEA, P., Lamartine în România: mirajul operei şi mitul personalităţii, în Oamenii începutului 
de drum, Editura Cartea Românească, 1974 
CORNEA P., Originile romantismului românesc, Editura Minerva, Bucureşti, 1972 
CORNEA, P., (coord.) Structuri tematice şi retorico-stilistice în romantismul românesc, 
Editura Academiei R.S.R., 1976 
CORNEA, P., Studii de literatură română modernă, Ed. pentru literatură, 1962 
Em., PETRESCU, I., Configuraţii, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 1983 
Em, PETRESCU, I., Eminescu şi mutaţiile poeziei româneşti, Ed. Minerva, Bucureşti, 1988 

                                                                                                                        
prefigurează” sub semnul exilului, cât şi asimilarea pribegiei şi a ruinării simbolice ca “două forme 
ale aceleiaşi alunecări spre moarte”.  
1 Negoiţescu, Ion, Istoria literaturii române, vol. I, p.75 
2 Simion, Eugen, op. cit. p. 133 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești



 
 

31 
 

MANOLESCU, N., Istoria critică a literaturii române, vol. I, Editura Minerva, Bucureşti, 1990 
MANOLESCU,  N., Poeţi romantici, Ed. Fundaţiei Culturale Române, Bucureşti, 1999 
MARINO A., Al treilea discurs. Cultură, ideologie şi politică în România, Editura Polirom, Iaşi, 
2001 
MUTHU, M., Balcanismul literar românesc, III, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 2002 
NEGOIŢESCU, I., Istoria literaturii române, vol. I, Ed. Minerva, Bucureşti, 1991 
NEGOIŢESCU, I., Scriitori moderni, Ed. pentru literatură, 1966 
NEMOIANU, V., Îmblânzirea romantismului. Literatura europeană şi epoca Biedermeier, Editura 
Minerva, Bucureşti, 1998 
PĂCURARIU, D., Clasicism şi romantism, Ed. Albatros, 1973 
REGMAN, C., Confluenţe literare, Ed. pentru literatură, Bucureşti, 1966 
SIMION, E., Dimineaţa poeţilor, Ed. Univers enciclopedic, Bucureşti, 1998 
SPIRIDON, M., Confins riels, confines rêvés: Les Balkans-fatalité ou provocation?, în Caietele 
Echinox, volume5, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 2003 
TACCIU,  E., Aventura lui G.G.Byron, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1977 
ŢUGUI, G., Ion Heliade Rădulescu. Îndrumătorul cultural şi scriitorul, Ed. Minerva, Bucureşti, 1984 
VERZEA, I., Byron şi byronismul în literatura română, Editura Univers, Bucureşti, 1977 
ZALIS, H., Romantismul românesc, Editura pentru literatură, 1968 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:43 UTC)
BDD-A5319 © 2005 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

