
109 

 

 

TRADUIRE LA PAROLE DE DIEU :  

MÊLER LE PROFANE AU SACRÉ ? 

 

Lilia BELTAÏEF1 

 

Abstract : Can we translate the sacred texts ? Like any ancient text, the Qur’an, for 

example, is subject to the time factor. One factor that affects the language at several 

levels : lexical, semantic, syntactic etc. Indeed, this text, written in the Arabic 

language of the 8th century, is not always the most reachable, at least for the non-

scholar reader. Whence the need to translate it, so that the message, that it carries, 

continues to be transmitted. But, there are some parts and aspects of the Qur’anic 

text that make the translation difficult, and sometimes impossible. Proponents of 

world languages share them several meanings, but how to say remains specific to 

each language. And the Qur’an is no exception to this rule. We will demonstrate, 

through specific examples, that the specificity of this text appears at lexical, stylistic 

and rhythmic levels. 

 

Keywords : sacred texts, translating, necessity, accessibility, linguistic specificity. 

 

 Traduire ou ne pas traduire le texte sacré, une question qu’on ne 

cesse de poser et entre temps les traducteurs traduisent et les opposants se 

révoltent et s’indignent. 

 Mais, à bien y penser, si on veut que le texte sacré perdure et que 

son message se répande partout dans le monde, il faut se mettre à l’évidence 

et accepter l’enjeu de la traduction. C’est bien de mémoriser le Coran, c’est 

encore mieux d’en saisir le sens, de comprendre les mots qu’on récite.  

 Mon point de départ sera donc l’accessibilité du texte sacré. On a 

d’un côté le commun des lecteurs, aux compétences linguistiques limitées. 

C’est le destinataire. De l’autre côté, et pour prendre l’exemple du Coran, un 

texte écrit au VIIème siècle. La langue arabe, langue du Coran, ne s’est pas 

éteinte comme beaucoup d’autres langues. Une perpétuité qui doit 

beaucoup à la présence du texte coranique, texte sacré, vigoureusement 

protégé par les musulmans. 

                                                 
1 Institut Supérieur des Langues de Tunis, Université de Carthage, Tunisie, 

 liliatn2013@gmail.com. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



110 

 

 Néanmoins, le dire du VIIIème siècle n’est plus vraiment celui du 

XXIème siècle. L’arabe, langue du Coran, n’est plus la langue maternelle du 

sujet parlant arabophone, héritier de cette langue de père en fils. En fait, il y 

a la langue du texte écrit et la langue de la communication au quotidien. Si 

ce quotidien a changé, il est évident que le moyen de le dire a aussi changé. 

Ces variations se manifestent au moins à trois niveaux : celui du lexique, 

celui du sens et celui de la syntaxe. 

 L’arabe que nous parlons est une variante, parmi tant d’autres, de la 

langue arabe, dite classique ou littéraire. Cette langue est aujourd’hui une 

langue de savoir. Elle  n’est accessible qu’à partir des premières années de 

scolarité. Une langue que nous apprenons à l’école, à l’âge de 5 ou 6 ans. Un 

laps de temps pendant lequel le sujet parlant enfant a déjà mémorisé un 

lexique, une syntaxe et une sémantique particulières. 

 Ce facteur, ajouté à celui du temps (les 14 siècles d’écart), rend la 

lecture de certains versets du Coran d’une accessibilité relative. Tous les 

versets ne sont pas comme le chapitre La Fatiha ou La Foi Pure (الإخْلاص) : 

مَدُ ( 1) قلُْ هوَُ اللهُ أحَد     .4)لمْ يكَُنْ لهَُ كُفؤَُ أحَدٌ و ( 3)لمَْ يلَدِْ و لمَْ يوُلدَْ ( 2)الله الصَّ

 Un énoncé fluide, à la portée du commun des mortels : des mots de 

ceux qu’on utilise encore et d’une manière assez courante. 

Malheureusement, ce n’est pas toujours le cas.  

 La question qui se pose alors : est-ce que tout est traduisible ? La 

réponse est non. Le Coran ouvre la voie au traducteur, le profane, mais 

garde jalousement sa part de sacralité dans l’intraduisible. 

 La traduction intervient pour donner un coup de main au lecteur 

non érudit. Je vais parler dans ce cadre de l’intérêt de la traduction bilingue, 

où le texte traduit se présente en vis-à-vis par rapport au texte original. Je 

m’appuierai essentiellement sur la traduction française de Sadok Mazigh 

(Mazigh : 2006) et parallèlement sur celle réalisée par le centre du Complexe 

Roi Fahd, Royaume d’Arabie Saoudite, 1424 de l’Hégire. 

 

A. La nécessité de traduire 

 

I. Le lexique : Les mots qu’on perd ou qu’on ignore 

Il y a des mots dans le texte coranique qui semblent sortis d’usage, des mots 

d’une autre époque pour le commun des mortels. En voici quelques 

exemples :  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



111 

 

La source La traduction 

 les cités maudites [al mo ʔ tafika]( 53القمر )أهَْوى  المُؤْتفَكَِةَ و 

اقا  و  حميما  إلاّ   eau chaude et pus immonde [ġassε:q] [ħami:m]  (25النباء ) غَسَّ

 un mont [Ṭu:r] (2التيِن )سنين  طوُرو 

اوَ تاَكُْلوُنَ التُّراثَ أكَْلا    goulûment      [lamman]( 19الفجر) لمَ  

 un temps de disette [masġaba] (14البلد ) مَسْغَبةَ  يومٍ ذي 

 qui tue (celui) [bε; ẖiˤ] (6الكهف )نفَْسَكَ  باخِغ  فلعَلَّكَ 

 les flocons de laine [al ˤihn] (5القارعة )المَنْفوُش  كالعِهْنِ 

 l’événement décisif [al Ḥa:qatu]( 2-1الحاقة )ما الحاقةَُ  - الحاقةَُ 

 le nuage de poussière [naqˤan] (4العاديات ) نقَْع افأثرَْنَ بهِ 

 le feuillage des plantes [ˤasf]( 4الفيل )مأكول  كَعَصْف  

 brimer [jaduˤu] (2الماعون )اليتيمَ  يدَُع  ذلكَِ الَّذي 

 ingrat [kεnu:d] (8العاديات ) لكََنوُد  إنَّ الإنسَانَ لرَِبِّهِ 

 

 Pour comprendre ces mots et tant d’autres, la traduction, faite en 

langue contemporaine, nous est d’un grand secours pour saisir le message 

de Dieu. Dans le chapitre Joseph, s’adressant aux concitoyens du prophète, 

membres d’une communauté arabophone, Dieu insiste sur l’importance de 

la langue dans l’acte de la compréhension du message divin. Il leur dit dans 

le verset 2 : Nous fîmes, le révélant, une lecture en langue arabe, pour que vous puissiez 

le comprendre. ( كُمْ تعَْقلِوُنإنَّا أنْزَلْناهُ قرُْآن ا عَرَبيِّ ا لعََلَّ  ). 

 

II.  Les sens qu’on affine ou qu’on confine 

En lisant le Coran, nous rencontrons des mots dont le sens a changé soit en 

s’élargissant soit en se restreignant. 

 

L’exemple Le sens dans le 

Coran 

Le sens commun 

 ʔ]( 32طور )بهِذَا  أحْلامُهُمْ امَْ تاَمُْرُهمُْ 

aḤlε:m] 

le bon sens les rêves 

 (74مريم ) قرَْن  وَكَمْ أهَْلكَْنا قبَْلهَمُْ مِنْ 

[qarn] 

générations siècle 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



112 

 

ا  الت راثَ وَ تأكلون   (19الفجر )أكَْلا  لمَّ 

[tura: ṯ] 

l’héritage  le patrimoine  

اإنَّهُ كانَ   (51مريم )و رَسُولا نبَيِّ ا  مُخْلصِ 

[moẖliṢ] 

(l’)élu du Seigneur fidèle 

 saint ami (un) [Ṣadi:q]( 57مريم )نبَيّ ا  صَديق اكانَ 

 (8العاديات )لشََديدٌ  الخَيْرِ إنهُّ لحُِبِّ 

[ẖajr] 

les biens 

terrestres 

le bien (vs le mal) 

  (7الهمزة )على الأفْئدَةِ  تطََّلعُِ 

[taṬaliˤu] 

s’emparer de prendre 

connaissance de 

فْعِ و   le pair et l’impair des prières chez les [aHHafˤ]( 3الفجر )و الوَتْرِ  الشَّ

musulmans  

 égaler être équitable [jaˤdilu:n] (1الأنعام ) يعَْدِلوُنَ بْرَبِّهمُْ 

 engagements contrats [ˤuqu:d]( 1المائدة ) بالعُقوُدأوفوا 

 

 Il y a des expressions qui pourraient prêter à confusion, si on ne 

distingue pas le véritable sens de tel ou tel mot. Prenons l’exemple de ce 

verset : وَإنَّهُ لحُِبِّ الخَيْرِ لشََديدٌ    (Les Coursiers, العادِيات, verset 8). De nos jours, le 

mot خَيْر signifie le bien par opposition au mal. Il est pris dans son sens 

abstrait et non concret. A partir de là, le lecteur contemporain aurait un 

penchant vers une interprétation du genre : il aime beaucoup faire du bien. 

Or, la traduction de S. Mazigh dit : il est d’une soif insatiable pour les biens 

terrestres. Le mot خَيْر est pris donc dans son sens concret. Un sens auquel, 

l’arabe moderne réserve davantage la forme du pluriel (الخَيْرات).  

 

III. Les structures qui déroutent 

La syntaxe du Coran n’est pas toujours celle d’usage chez le lecteur 

ordinaire, celui qui n’est pas un érudit de la langue arabe, notamment celle 

classique. Il y a certains faits de langue qui diffèrent de l’usage actuel de la 

langue arabe. 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



113 

 

III.1. L’élision  

L’élision est très frappante dans la phrase coranique. Elle peut concerner 

n’importe quel constituant de la phrase : le sujet, le verbe, le complément, le 

connecteur, etc. 

( :1المرْسلات ) عُرْف ا والمُرْسَلاتِ   -   

 Le terme مُرْسَلاتال  [morsalε:t] désigne un nom de patient : celles qui 

ont été envoyées. Qui est l’agent de l’action d’envoyer ? Qui ou qu’a-t-il 

envoyé ? L’élision du substantif « vent » rend le déchiffrement de la phrase 

difficile, surtout si le dictionnaire nous dit que ce mot peut désigner soit les 

vents, soit les anges, soit les chevaux, des mots qui sont loin d’être des 

synonymes. Comment identifier alors les différents composants du message 

visé à travers ce verset ?  

 La même structure elliptique se retrouve dans les phrases qui suivent 

ce verset :  

ا والنَّاشِراتِ  -   : نشَْر 

 Qui répand quoi ? La traduction parle de nuages, mais en se basant 

exclusivement sur le texte coranique, comment, le lecteur, non érudit, peut-

il savoir que  ِالنَّاشِرات  [annε:Hira:t] veut dire nuages ? 

ا لمُلْقيِاتِ فاَ -  :  ذكْر 

 Qui porte le rappel divin ? Comment deviner que l’action de porter 

est accomplie par les anges ? Difficile à dire. 

 Tout ce qu’on peut dire de cet agent, c’est qu’il est féminin pluriel, 

sans plus. L’implicite est très présent dans le texte. En voici d’autres 

exemples :  

 ( 179ص ) وَأبَْصِرْ فسََوْفَ يبُْصِرُون- 

 Le verbe  ْأبَْصِر [ʔ abṢara] est employé d’une manière absolue, sans 

complément d’objet. Qui ou quoi devrait être vu ? Le verset ne le dit pas, 

même celui qui le suit. 

ا - ا  -فأَثَرَْنَ بهِِ نقَْع     (  5-4العاديات )فوََسَطْنَ بهِِ جَمْع 

 Le pronom personnel (ه [hi]) n’a pas d’antécédent dans cette phrase 

ni dans celles qui la précèdent. D’où la difficulté d’identifier le référent qui 

est désigné par ce pronom.  

اعَةَ قرَيبٌ  -  ( 17الشُّورى )لعََلَّ السَّ

 Le problème de cette phrase est qu’elle joint un nom féminin ( َاعَة  السَّ

[assε: ˤa]) à un adjectif masculin ( ٌقرَِيب [qari:b]). L’absence de concordance 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



114 

 

entre les genres du nom et celui de l’adjectif donne l’impression qu’il y a une 

faute d’accord. Chose inimaginable, puisque cet écrit est l’œuvre du 

Seigneur. En fait, si problème il y a c’est suite à l’élision d’un mot masculin 

le véritable déterminé de "  ٌقرَيب ", un mot comme par exemple " مَوْعِد " 

[mawˤid].  

ا  ا مَحْجُور  ( :22الفرقان )يوَْمَ يرََوْنَ الملائكَةَ لا بشُْرَى يوَْمَئِذٍ للمُجْرِمِينَ وَيقَوُلوُنَ حِجْر   - 

 Le problème se pose dans la dernière proposition de cette phrase : 

ا ا مَحْجُور   [wa yaqu:lu:na Ḥi Ʒ ran maḤ Ʒ u:ran]  وَيقَوُلوُنَ حِجْر 

encore une fois on a une détermination qui n’est pas accompagnée de son 

déterminé. Qu’est-ce qui est qualifié de (ا ا مَحْجُور    ? (حِجْر 

ا قالَ سَلامٌ قوَْمٌ مُنْكَرُون  (25الذاريات )وَقاَلوُا سَلامَ 
1
 :   - 

 Quel rapport y a-t-il entre les  deux premières propositions et la 

dernière ? Difficile à dire. Vu la flexion du nom  ٌقوَْم [qawmon], on serait 

tentée de le mettre en rapport avec  ٌسَلام [sεlε:mon], mais quelle relation entre 

les deux ? On a l’impression que c’est un cas de parataxe : un SNE ( ٌقوَْم

 qui syntaxiquement ne semble avoir aucun ([qawmon monkaru:n] مُنْكَرُون

rapport avec les autres constituants.  

 En fait, le verbe    َقال [qa:la]  a deux compléments :  ٌسَلام [sεlε:mon] et 

 mais le premier s’inscrit dans un discours ,[qawmon monkaru:n] قوَْمٌ مُنْكَرُون

énoncé par le locuteur explicitement à l’attention de ses interlocuteurs, en 

réponse à leur salutation. Quant au deuxième, c’est ce que le locuteur se dit 

à lui-même : il y a eu élision de l’expression qui distingue ces deux propos. 

(Ils le saluèrent. / Salut, leur répond-il / Mais ce sont des étrangers, se dit-il à lui-

même). 

 L’élision a encore une fois brouillé les pistes du lecteur profane, non 

érudit de la langue arabe, notamment celle du Coran. Heureusement, la 

traduction est là pour nous éclairer sur la structure syntaxique de ces phrases 

et pour nous faciliter la lecture et la compréhension. 

 

III.2. L’ambiguïté syntaxique  

Ce titre peut paraître contradictoire avec le verset 1 du chapitre La Caverne : 

Louange à Dieu qui a révélé le livre à son serviteur, et le fit exempt d’ambiguïté2. Mais, 

avec le temps, la langue a changé. Ce qui était limpide et univoque au VIIème 

                                                 
1 Traduction : Ils le saluèrent.  Salut, leur répond-il. Mais ce sont des étrangers, se dit-il à lui-même. 
2 Texte d’origine :  َاالحَمْدُ لّلِّ الذِّي أنْزَل علي عَبْدِهِ الكِتابَ ولمْ يَجْعَلْ لهُ عِوَج  . 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



115 

 

siècle, ne l’est pas toujours au XXIème siècle. En effet, certaines structures 

syntaxiques sont ambivalentes et cette ambivalence crée une confusion et 

parfois risque de fausser la lecture de certains énoncés. En voici quelques 

exemples. 

  ,1)الأنْعام (ثمُّ اللَّذِينَ كَفرَُوا برَِبِّهمُْ يعَْدِلوُن -

 Voici une structure avec deux verbes conjugués (كَفرَُوا [kafaru:]) et 

 Ce .([birabbihom] برَِبِّهمُْ ) Entre les deux se trouve le SP .[jaˤdilu:n] (يعَْدِلوُن)

SP, vu sa flexion, est un complément du verbe, mais lequel des deux ? De 

par le principe de la compatibilité sémantique entre le verbe et son 

complément,  ُْبرَِبِّهم peut compléter aussi bien كَفرَُوا que يعَْدِلوُن, d’autant plus 

que les deux présentent la même construction verbale : ils sont tous les deux 

transitifs.  

 La balance pourrait pencher pour le premier verbe :  ُْكَفرَُوا برَِبِّهم, et ce 

pour deux raisons :  

‒ la contiguïté syntaxique : le complément est postposé à son verbe, comme 

le veut la règle. Contrairement au deuxième verbe qui est postposé au SP 

complément.  

‒ l’usage : la récurrence de la construction ( ُْكَفرَُوا برَِبِّهم), contrairement à celle 

de ( ُْيعَْدِلوُنَ برَِبِّهم). En outre, dans l’usage courant, le verbe s’emploie 

d’ordinaire avec la préposition   َبيَْن  [bajna] et non  ب [bi]. Généralement, on 

dit :  . َعَدَلَ بيَْن  

 Encore une fois, la traduction dissipe l’ambiguïté : Mais les incrédules 

donnent toujours des égaux à leur Seigneur. Donc, il faut comprendre " عْدِلونَ يَ 

 .et relier le complément d’objet au deuxième verbe et non au premier "برَِبِّهمُْ 

ا قالَ سَلامٌ " -  " : وَقالوُا سَلام 

 Le même verbe et le même type de complément, mais deux flexions 

différentes : قالوُا [qa:lu:] /  َقال [qa:lε] et ا سَلامٌ   / [sεlε:man] سَلام  [sεlε:mon]. 

Comment expliquer cette différence flexionnelle entre ا  alors que ,سَلامٌ  et سَلام 

tous les deux semblent fonctionner comme compléments d’objet du verbe 

 Une ambiguïté que même la traduction n’explique pas, même si elle ? قالَ 

tente de dévoiler le sens du verset !  

 Prenons un autre exemple, celui du verset 9 du chapitre (القارِعَة)    

هُ    [fa ʔ ommuhu hε:wijεton] هاوِيةٌَ   فأَمُُّ

 Le mot ٌَهاوِية [hε:wijεton] prête à confusion et une confusion qui 

déroute le lecteur : tel qu’il est employé, à la forme indéterminée, il laisse 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



116 

 

penser qu’il s’agit d’un adjectif qui qualifie le substantif (ُأم) [ʔ om]. Mais, 

alors que vient faire sa mère dans tout ça ? C’est lui qui commet le péché et 

c’est sa mère qui est punie !? Un problème de cohérence difficile à résoudre 

pour un non érudit de la langue arabe. Heureusement que la traduction est 

là : (il) sera voué à l’abîme. Une ambiguïté syntaxique qui fausse la lecture.  

 Enfin une dernière structure qui peut aussi prêter à confusion. Il 

s’agit de constructions où le verbe est précédé du morphème  لا [la:] Ce 

terme a une double valeur qui n’est pas sans impact sur la signification du 

reste de l’énoncé. Il passe de la négation à l’affirmation. Autrement dit, en 

s’unissant à un verbe, il peut soit le nier soit l’affirmer,  
1

(1العلق )و اسْجُدْ لا تطُِعْهُ   : verbe à la forme négative : ne lui obéis pas 

(1البلد )بهِذا البلَدَِ أقُْسِمُ  لا  : verbe à la forme affirmative : je jure (dit avec 

insistance)  

 Comment savoir quelle valeur assigner au verbe ? Un autre 

problème que peut dissiper l’opération de traduction, parce qu’elle vise le 

sens du Coran et non les mots du texte. 

 

B. L’impossible à traduire 

On a beau traduire le Coran, en cherchant le sens ou en trouvant des 

équivalents à certains mots, il y a toujours quelque chose qui échappe à la 

traduction, soit volontairement soit involontairement. 

 

I. Un lexique intraduisible 

Il y a des mots dans le Coran qui ne sont pas traduits. Et ce pour deux 

raisons : ou bien, ils sont estimés intraduisibles ou alors  les traducteurs 

refusent de les traduire. 

I.1. Les mots-lettres 

Pour commencer, nous citerons comme exemple un cas assez particulier 

dans le texte coranique : les lettres de l’alphabet, qui sont employées dans la 

structuration textuelle, au même titre que les monèmes. Leur nombre peut 

varier entre un et quatre. 

   ( ,chapitre Qāf) [qa:f]  ق .1

           (ص ,chapitre Sâd) [Ṣa:d] ص .2

 (يس ,chapitre Yāsīn) [ja:si:n]  يس  .3   

                                                 
1 Le caillot de sang, 19, َالعَلق. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



117 

 

4. آ لر   [ʔ ali:f la:m ra;] (chapitre Abraham, إبْراهيم),                

عْد ,chapitre Le Tonnerre) [;ʔ ali:f la:m mi:m ra] آ لمر .5   ( الرَّ

عَراء ,chapitre Les Poètes) [Ṭa: si:n mi:m]   6.طسم               ,(الشُّ

 (الأعْراف ,chapitre Al A‘rāf) [ʔ ali:f la:m mi:m Ṣa:d] آ لمص  .7

 Ces lettres servent d’ouvertures à certains chapitres. D’autres, 

comme les exemples 1, 2 et 3, non seulement elles ouvrent le chapitre, mais 

elles lui donnent aussi son nom : sourate Qāf, sourate Sâd et sourate Yāsīn. 

Comment traduire ces lettres de l’alphabet ? Opération difficile, à moins de 

déchiffrer l’énigme qui se cache derrière ces lettres. La traduction vise soit 

les mots soit leur sens. Quant aux lettres de l’alphabet, elles restent 

intraduisibles. 

 

I.2. Les mots-clés 

Certains traducteurs choisissent de ne pas traduire certains mots cités dans 

le Coran. Il s’agit surtout de mots-clés dans la pensée islamique. Ce sont des 

mots comme :  

‒ Allah : l’équivalent de ce mot existe dans pratiquement toutes les langues 

qui se sont ouvertes sur le monde de la théologie et du divin. A chacun son 

dieu et à chacun son mot pour le dire. Si certains refusent de traduire le mot 

allāh par dieu, peut-être y voient-ils non pas un nom commun désignant le 

concept du Créateur, mais le nom du Créateur, en quelques sortes son nom 

propre. Et comme tous les noms propres, il se refuse à la traduction. 

‒ Salāt et zakāt : Alors que Sadok Mazigh emploie les mots prière et aumône, 

les traducteurs du centre saoudien préfèrent dire salāt et zakāt. Les 

équivalents français existent, mais ce choix émane peut-être de l’idée que le 

mot salāt par exemple a un sens spécifique qui n’est pas vraiment véhiculé 

par le mot prière. Celui-ci désigne tout acte implorant un dieu. La prière du 

musulman n’est pas celle du chrétien, ni celle du juif, ni celle du bouddhiste. 

 Le traducteur préfère lui réserver une appellation spécifique, quitte à 

garder le mot d’origine.   

 Il en est de même pour d’autres mots, comme sourate au lieu de 

chapitre et āya au lieu de verset. Encore une fois des mots qui décrivent la 

spécificité du texte coranique qu’on voudrait inimitable. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



118 

 

II. Un Style inimitable 

 

II.1. Un écrit particulier 

La spécificité du style coranique se manifeste aussi bien au niveau du signifié 

qu’au niveau du signifiant. En effet, en comparant les traductions avec le 

texte d’origine, on se rend compte qu’il y a une variante qui reste hors de la 

portée des traducteurs. Les tenants des langues du monde partagent entre 

eux plusieurs signifiés, mais la façon de les dire reste spécifique à chaque 

langue. Et le coran ne fait pas exception à cette règle.  

 Je citerai à ce propos le chapitre Les Mécréants (الكافرُِون). Les versets 

2, 3. 4 et 5 sont construits sur un parallélisme syntaxique et sémantique 

frappant.  

ولا أنا عابدٌِ ما ( 3)وَلا أنَْتمُْ عابدُِونَ ما أعْبدُُ ( 2)لا أعَْبدُُ ما تعَْبدُُونَ ( 1) قلُْ يا أيُّها الكافرُِونَ 

 (.6) لكَُمْ دينكُُمْ وليَِ دِينيِ( 5) وَلا أنتم عابدُِونَ ما أعْبدُ( 4) عَبدَْتمُْ 

[qol ya ʔ ajohalka:firu:n (1) la: ʔ aˤbudu ma: taˤbudu:n (2) wa la: ʔ antom 

ˤabidu:na ma: ʔ aˤbudu (3) wa la: ʔ ana: ˤa:bidon ma: ˤabadtom (4) wa la: ʔ 

antom ˤa:bidu:na ma: ʔ aˤbudu (5) lakom di:nukom wa lija di:ni: (6)] 

 Voici comment se manifeste ce parallélisme. Chaque verset est 

formé de deux propositions :  

Les deux propositions :  

‒ elles sont construites autour du même verbe  ََعَبد [ˤabada] (adorer, vouer un 

culte),  

‒ la deuxième est toujours le complément d’objet du verbe de la première 

Les verbes :  

‒ les deux formes verbales sont conjuguées tantôt à la première personne 

du singulier (ُأعَْبد)  tantôt à la deuxième personne du pluriel ( َتعَْبدُُون) 

‒ le singulier et le pluriel s’alterne : أنا [ʔ εna:] (je) /  ُْأنْتم [ʔ εntom] (vous) 

‒ le premier verbe est à la forme négative (précédé de l’outil de la négation  

 quant au deuxième, il est à la forme affirmative ,([:la]لا

 Le champ lexical qui tourne autour du verbe  ََعَبد a son impact sur le 

sens. On est en plein dans العِبادة  (le culte):  ََعابدٌِ  ,عَبد : le verbe et son agent. 

Tous les deux tournent autour de la même sphère. Est-ce que cette 

résonance syntaxique et sémantique peut se retrouver dans la traduction ? 

Voici la version de Sadok Mazigh :  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



119 

 

 « Je ne voue point de culte à vos dieux. (1) « Pas plus que vous n’adorez ce que j’adore ! 

(2) « Et point à l’avenir n’adorerai vos dieux. (3) « Pas plus que vous n’adorerez le 

mien ! (4).  

 Pour traduire  ََعَبد, Sadok Mazigh a choisi le verbe adorer. Pour tout 

francophone, ce verbe est l’équivalent approprié pour exprimer ce concept. 

Mais, il y a un sème contenu dans  ََعَبد qu’on ne retrouve pas dans adorer :  ََعَبد 

signifie adorer mais aussi servir, d'où les termes : 

 : serviteur, esclave عَبْدٌ  -

 : le serviteur / l’esclave de Dieu اللهَّ  عَبْدُ - 

 Dans le mot adorer, il y a l’amour voué à Dieu. Mais l’idée que 

l’homme est le serviteur de Dieu n’est pas visible dans la traduction. Or, 

cette idée est fondamentale dans la pensée musulmane. L’homme adore et 

sert Dieu, les deux à la  fois. Combinatoire difficile à réaliser pour le 

traducteur francophone. Bref, c’est bien dit, mais c’est peu dire. 

 Voici une autre traduction, celle du centre saoudien (Le Complexe 

Roi Fahd, Royaume d’Arabie Saoudite, 1424 de l’Hégire) :  

Je n’adore pas ce que vous adorez (1) Et vous n’êtes pas adorateurs de ce que j’adore (2) 

Je ne suis pas adorateur de ce que vous adorez (3) Et vous n’êtes pas adorateurs de ce que 

j’adore (4). 

 Comparée à la version précédente, celle-ci reproduit en quelque 

sorte le parallélisme syntaxique dont nous avons parlé plus haut. En fait, les 

traducteurs ont procédé à une traduction littérale, mot par mot, structure 

par structure. Ils ont réussi à garder un aspect du texte d’origine. Mais, 

comme la traduction précédente, adorer ne rend pas vraiment le sens 

contenu dans le verbe arabe  ََعَبد. 

 

II.2. Une oralité exceptionnelle 

Le texte Coranique est très riche en musicalité. Il y a beaucoup de sons qui 

s’interpellent à travers tout le texte, et ce de différentes manières. 

 

II.2.1. Assonance et allitération 

ارَ لفَي جَحيمٍ ( 13) إنَّ الأبَْرارَ لفَي نعَِيمٍ  ينِ ( 14) وَإنَّ الفجَُّ وَماهمُْ عَنْها ( 15) يصَْلوَْنهَاَ يوَْمَ الدِّ

 (المُطفَِّفين (Les Fraudeurs ,(. 16)   بغِائبيِنَ 

[ʔ innal'abra:ra lafi: naˤi:m (13) wa ʔ innalfo Ʒ Ʒ a:ra lafi: ga7i:m (14) 

jaṢlawnaha: jawmaddi:n (15) wa ma: hom ˤalajha: biġa: ʔ ibi:n (16)] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



120 

 

 Il y a une forte assonance en /i/ dans ces versets qui met en relief 

les mots-clés de ces phrases : دين ,جحيم ,نعَِيم et  َغائبيِن. Mais, elle disparaît dans 

la traduction française :  

Les justes, en vérité, connaîtront le délice suprême. (1) Les impurs seront voués à l’Enfer, 

(2) Où ils seront précipités au Jour du Jugement, (3) Et ne pourront plus jamais en sortir 

(4). 

Le chapitre Les Hommes (النَّاس) est un autre exemple où le vocalique s’unit au 

sémantique pour édifier le sens global de l’énoncé.   

الذّي  (4) مِنْ شَرِّ الوَسْواسِ الخَنَّاسِ ( 3) إلاه الناّسِ ( 2) مَلكِِ الناّسِ ( 1)  قلُْ أعَُوذُ برَِبِّ النَّاسِ 

 (.6)مِنَ الجِنَّة و الناّسِ ( 5) النَّاسِ  يوَُسْوِسُ في صُدُورِ 

 [qol ʔaˤu:dhu birabbinnε:si (1) malikinnε:si (2) ʔ ilε:hinnε:si (3) min 

Harilwaswε:silẖanε:si (4) ʔ allaḏi juwaswisu fi: Ṣudu:rinnε:si (5) minal Ʒ 

inneti wannε:si (6)]. 

 L’allitération en /s/ est très présente à travers tout le chapitre. Une 

allitération qui nous ramène vers le verbe   َوَسْوَس [waswasa[ qui signifie tenter 

quelqu'un et lui suggérer de faire le mal, un mot-clé dans ce chapitre. 

Malheureusement, cette pertinence stylistique se perd dans la traduction : 

 

Je cherche la protection du Maître des hommes (1) Du roi des hommes (2) Du 

Dieu des hommes (3) Contre les maléfices du tentateur, prompt à s’esquiver (4) 

Qui suggère insidieusement le mal aux hommes (6). 

 

 Dans le verset 21 du chapitre L’Aurore (الفجَْر), il y a une allitération 

en /k/ qui mime le sémantisme contenu dans le verbe  ] َّدَك dakka[ qui 

rappelle le bruit de l’acte physique de la destruction :  ا إذَا دُكَّتْ الأرَْضُ دَكّ 

ا  .(quand la terre s’effritera en poussière) [iḏa dukkatil arḏu dakkan] دَكَّ

 

II.2.2. Le rythme 

Le rythme est une composante très présente dans l’écriture du texte 

coranique. Par ses effets de style, il participe à la cohésion et à la cohérence 

du texte. En voici quelques exemples :  

(4) والمُلْقيِاتِ ذِكْرَا (5)   ً   فاَلفارِقاتِ فرْقاَ   (3) ا  والنَّاشِراتِ نشَْر  فاَلعاصِفاتِ عَصْف ا  (2)   (1)  

 والمُرْسَلاتِ عُرْف ا

(Les Envoyés  المُرْسَلات) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



121 

 

[walmorsilε:ti ʿorfan (1) falˤa: Ṣifε:ti ˤaṢfan (2) wannε:Hira:ti naHran (3) 

falfε:riqa:ti farqan (4) wal molqiε:ti ḏikran (5).] 

 Les cinq versets se rejoignent non seulement dans la similarité de 

leurs constructions syntaxiques, mais aussi dans le décompte syllabique de 

chacun d’entre eux. Chaque verset compte 7 syllabes. Une régularité 

rythmique qui s’associe au syntaxique pour renforcer l’unité entre les 

différents versets. Une succession dans le rythme qui mime la succession 

des actions décrites dans le texte. 

 Un autre exemple de régularité rythmique dans le chapitre Les 

Hommes (النَّاس) où s’alternent le verset de 9 syllabes avec celui de 5 syllabes, 

comme suit : 

   qol- ʔ a-‘u:- ḏu:-bi-rab-bi- nε:-si[ : 9 syllabes[ قلُْ أعُوذُ برَِبِّ النَّاسِ 

 ma-li-kin-nε;-si[  : 5 syllabes[ مَلكِِ النَّاسِ 

إلاهِ النَّاسِ [  ʔ i-la:-hin-nε:-si[  : 5 syllabes  

  min-Har-ril-was-wε:-sil-ẖan-nε:-si[ : 9 syllabes[  مِنْ شَرِّ الوَسْواسِ الخَناّسِ 

 

II.2.3. Les rimes  

La rime n’est pas une exclusivité du texte poétique. Elle peut se trouver 

aussi dans le texte en prose. Selon le Dictionnaire de linguistique, on parle de 

rime « quand à la fin de certains mots voisins ou peu distants, ou à la fin de 

certains groupes rythmiques, on rencontre la même voyelle » (Dubois & 

alii : 1973).  

 Si la rime est présente dans le texte coranique, c’est parce qu’elle 

constitue, entre autres, l’un des facteurs qui facilitent la mémorisation du 

texte coranique.  

ينِ  (15)                      ارَ لفَي جَحيمٍ   (14) يصَْلوَْنهَاَ يوَْمَ الدِّ وَإنَّ الفجَُّ  إنَّ الأبَْرارَ لفَي نعَِيمٍ  (13) 

- 

         (Les Fraudeurs (المُطفَِّفين), versets13-16 )                .(16)  َوَماهمُْ عَنْها بغِائبيِن 

[ʔ innal ʔ abra:ra lafi: naˤi:m (13) wa ʔ innalfo Ʒ Ʒ a:ra lafi: Ʒ aḤi:m (14) 

jaṢlawnaha: jawmaddi:n (15) wa ma: hom ˤalajha: biġa: ʔ ibi:n (16)] 

Les rimes : AA / BB      

بْحِ إذا تنَفََّسَ  (17) والليّْلِ إذا عَسْعَسَ  (16) الجِوارِ الكُنَّسِ   (15) فلَا أقُْسِمُ باِلخُنَّسِ  -   (. 18) والصُّ

(L’Obscurcissement, التكّْوير) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



122 

 

[fala: ʔ oqsimu bilkonnεsi (15) al Ʒ iwa:rilkonnεsi (16) wal lajli iḏa ˤasˤasa 

(17) wassobḤi iḏa tanaffasa (18)] 

Les rimes : AA/BB 

 En fait, en lisant le Coran, on remarque la grande fréquence des 

rimes analogiques : la même rime se poursuit sur plusieurs versets 

successifs. Riche, suffisante ou même pauvre, elle est présente. Cette 

fréquence peut aller de deux versets à toāut un chapitre. Prenons l’exemple 

du chapitre Le Pays ( البلَدَ)  . 

- du verset 1 au verset 7, la même rime en /ad/ :  

 [balad]  َبلَد, [walad] َوَلد , [kabad] كَبَد ,  [aḤad] أحََد  

- du verset 8 au verset 10 : une rime en /ajn/ :  

 [ˤajnajn]   نجَْدَيْن [na Ʒ dajn], شَفتَيَْن  [Hafatajn],  عَيْنيَْن

- du verset 11 au verset 16 : rime en /aba/ :  

[ˤaqaba] َعَقبَة, [raqaba] رَقبَةَ   ,[masaġaba]  مَسْغَبَة ,[matraba]    مَتْرَبةَ   

Le chapitre Le Soleil est construit sur la même rime /a:ha:/ du début jusqu’à 

la fin : 

 [ḌoḤa:ha:]  .etc , يغْشاها [jaġHa:ha], جلاها [Ʒ alla:ha ], تلاها [tεla:ha],   ضُحاها

 L’analogie qui se manifeste à travers la régularité lexicale, syntaxique, 

rythmique et sonore facilitent la mémorisation du texte coranique, texte 

voué initialement à la lecture.   

 Dieu a demandé au prophète de lire et non d’écrire. Une fois lu, 

l’écrit acquiert une autre dimension, celle de l’oralité avec tout ce qu’elle 

implique dans sa musicalité et son rythme, comme suggestion et 

symbolique. C’est une invitation au lecteur et une incitation à se recueillir et 

à méditer. Deux aspects que le traducteur n’a pas pu reproduire.  

 

Conclusion 

Un texte sacré, comme le Coran, n’échappe pas au facteur temps : le temps 

qui change l'histoire des hommes, leurs idéologies, leurs comportements et 

bien sûr leur langage. Des mots se perdent, d’autres se créent, la syntaxe 

change, etc. D’où la nécessité de traduire ce type de textes pour qu’ils soient 

toujours accessibles aux lecteurs et continuer à transmettre ce pourquoi ils 

ont été produits. 

Néanmoins, certains passages et certains aspects du texte coranique se 

refusent à la traduction, soit parce qu’ils n’ont pas leurs équivalents dans les 

autres langues, soit parce que les traducteurs, eux-mêmes, refusent de les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava



123 

 

traduire par peur de porter atteinte à la sacralité du texte et de le "déformer", 

pour ne pas dire le trahir.  

 

Bibliographie : 

Eco, Umberto (2007) : Dire presque la même chose (traduction de Bouzaher M.), Paris, 

Grasset. 

Klimkiewicz, A. (2003) : « Problématique de la fidélité en traduction », in Post-

scriptum n° 3, Traduction : médiation, manipulation, pouvoir, www.post-

scriptum.org.  

Le noble coran et la traduction en langue française de ses sens,  par le Complexe du Roi 

Fahd, Royaume d’Arabie Saoudite, 1424 de l’Hégire. 

Mouadih N., Benamar N. et Benamar M. A. (2010) : « L’adoption entre texte 

profane et texte sacré », in Traduire la diversité, Colloque International, 

Université de Liège, Haute École de la Ville de Liège, , article disponible sur 

le lien : http://www.l3.ulg.ac.be/colloquetraduction2010/textes.html. 

Neuve-Eglise A. (2006) : « Les traductions françaises du Coran : 

de l’orientalisme à une lecture plus musulmane ? », in La Revue de Téhéran, 

n° 11,document disponible en ligne http://www.teheran.ir/spip.php 

?article470. 

Nouss, A. (2007) : « La traduction des textes sacrés », in Théologiques, vol. 15, n° 2, 

p. 5-13. 

Sadok, Mazigh (2006) : Le Coran, les éditions du Jaguar, 1985, 2ème éd.  

Şerban A. (2008) : « Enjeux et défis de la traduction des textes religieux : 

prolégomènes à une étude des choix identitaires en Transylvanie », in Cahiers 

d’Études du Religieux ‒ Recherches interdisciplinaires 4 - 2008, http://cerri.revues. 

org/583. 

Texte et Traduction : Du Sacré Chez Jacques Derrida, document pdf disponible sur le 

lien : http://www.infoamerica.org/documentos_pdf/derrida03.pdf. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:09 UTC)
BDD-A5192 © 2013 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

