
33 
 

 
 

HISTORIOGRAPHIE DE LA TRADUCTION ET 
CULTURE-MONDE 

 
 

Michaël OUSTINOFF1  
 
 

Abstract :  The history of the West is to a large extent a history of translation, 
not only of knowledge (translatio studii) but also of power (translatio 
imperii). This paper analyses the centrality of Translation Studies and the issue 
of untranslatability in the context of contemporary globalization in a 
growingly dissoccidentalized world from a neo-humboldtian perspective. 
Since every language is a worldview (Weltansicht) in itself, what cannot be 
translated is just as important as what actually gets translated. The only 
discipline which may deal specifically with both sides of the issue is 
Translation Studies and that is why it is key in the context of interdisciplinary 
research today.  

 
Keywords : Translation studies, untranslatability, cultural history, 
globalization, worldview 

 
 
Nous vivons à l’heure de la « culture-monde » qui nous 

désoriente dans la mesure où, « transcendant les frontières et brouillant 
les anciennes dichotomies (économie/imaginaire, réel/virtuel, 
production/représentation, marque/art, culture commerciale/haute 
culture) », celle-ci étend son empire de manière tentaculaire et 
« reconfigure le monde que nous vivons et la civilisation qui vient » 
(Lipovetsky, Serroy, 2008 : 7). Rien désormais n’échappe à son emprise en 
raison de l’accélération de la mondialisation en cours, à notre époque dite 
« hypermoderne », caractérisée par une extrême fluidité (Bauman, 2000).  

Face à une telle complexification du monde et des transferts 
culturels qui nous assaillent de toutes parts à l’échelle planétaire, il est 
logique de se tourner vers les historiens. Or que nous disent-ils ? Que la 
question de la traduction est pour eux désormais centrale, ce qui, par 
voie de conséquence, rend incontournable le recours à une discipline 
récente, puisqu’elle s’est constituée de manière autonome à la fin du 
XXe siècle, à savoir la traductologie.  

                                                   
1 Université Paris 3 Sorbonne Nouvelle / ISCC (CNRS), France, 

michael.oustinoff@wanadoo.fr  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava



34 
 

C’est là une donnée initiale à prendre en compte mais qui amène 
à considérer deux autres dimensions, tout aussi essentielles. La 
première, c’est la question de l’intraduisibilité radicale des langues et 
ses incidences sur les transferts culturels, au sens néo-humboldtien du 
terme. La deuxième, c’est l’importance du changement de paradigme à 
l’œuvre aujourd’hui dans l’appréhension des phénomènes, à l’heure de 
la mondialisation et de la désoccidentalisation du monde, et du rôle clé 
joué par la traductologie dans un cadre interdisciplinaire et plurilingue. 
C’est à tout sauf une « fin de l’histoire » (Fukuyama, 1992) à laquelle 
on assiste en la matière, celle qu’aurait entraînée la généralisation du 
tout-anglais.  

 
Centralité des Translation Studies pour l’histoire culturelle 
 

L’historien britannique Peter Burke n’y va pas par quatre 
chemins : « La traduction est en réalité centrale pour l’histoire 
culturelle » (Burke, 2005)1 (Translation is actually central to cultural 
history). Mais ce n’est pas sans poser des problèmes de frontières 
disciplinaires. Peter Burke n’élude pas la question, bien au contraire. 
Après avoir souligné le regain d’intérêt pour la traduction, notamment 
en raison de l’émergence des Translation Studies en tant que nouvelle 
discipline à part entière (dont la place est bien plus importante dans le 
monde anglophone qu’en France, soit dit au passage), il en vient à 
justifier sa position :  

 
J’entends démontrer que l’histoire mérite qu’on lui accorde une 

large place au sein des Translation Studies tout autant que l’étude de 
la traduction au regard de l’histoire. (I should like to argue that history 
deserves a large place in Translation Studies and that studies of 
translation deserve a large place in history).  

 
C’est qu’un historien peut en effet être considéré comme un 

traducteur assurant le passage entre le passé et le présent, même si c’est 
avec l’anthropologue que la comparaison semble la plus juste, puisque 
lui aussi va d’une culture – plutôt que d’une langue – à l’autre. 
Néanmoins, à l’instar des traducteurs opérant sur des textes,  

 
   les historiens et les anthropologues se doivent de naviguer à l’écart 
des écueils opposés que représentent l’infidélité à la culture à partir de 
laquelle ils traduisent et l’inintelligibilité à l’égard de leur public-cible. 
( All the same, like the translators of texts, historians and 

                                                   
1 Toutes les traductions sont de nous.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava



35 
 

anthropologists need to steer between the opposition dangers of 
unfaithfulness to the culture from which they translate and 
unintelligibility to their target audience ).  
 
C’est à l’école de l’anthropologue Edward Evans-Pritchard 

(1902-1973) que l’on doit le terme de « traduction culturelle » (cultural 
translation), pour décrire les processus en jeu lorsque deux cultures 
entrent en contact et qu’elles essaient de se comprendre mutuellement. 
De ce point de vue, il y a continuité en la matière depuis les années 
1970 et aujourd’hui, à en juger par les ouvrages cités en référence par 
Peter Burke, de Thomas Beidelman (dir.), The Translation of Cultures 
(Londres, 1971) à Paula G. Rubel et Abraham Rosman (dir.) 
Translating Cultures : Perspectives on Translation and Anthropology 
(Oxford, 2003) et bien d’autres encore.  

 Néanmoins, du point de vue épistémiologique, ce n’est là qu’un 
premier pas, dont les implications méthodologiques restent limitées. On 
se tournera par conséquent vers un autre article de Peter Burke, à savoir 
« Cultural History as Polyphonic History », qui date, lui, de 2010. Le 
titre fait bien sûr allusion aux écrits de Bakhtine :  

 
What is polyphonic history? It might be useful to begin by defining it 

negatively, in opposition to historical “monody”. It is polyglot rather 
than monoglot, presented as dialogue rather than monologue, and 
tells multiple stories rather than a single Grand Narrative. One of the 
great changes in the humanities in the last half-century has been the 
multiplication of the voices expressed in texts, or to switch from an 
aural to a visual metaphor, the multiplication of perspectives or points 
of view, in anthropology, sociology, literature and other disciplines as 
well as in history. (Burke, 2010).  
 
Ce que l’on peut constater, c’est que Peter Burke se place du 

point de vue de sa propre discipline, à savoir l’histoire culturelle et, plus 
précisément encore, de sa spécialité, la période moderne (Early modern 
history). En revanche, il n’hésite pas à emprunter les outils théoriques 
d’autres disciplines, et, en particulier, ceux des Translation Studies et 
même de la traductologie française, puisqu’il cite, à plusieurs reprises, 
Antoine Berman.  

Mais cet emprunt va au-delà d’un simple collage, d’un emprunt 
extérieur : Peter Burke intègre les concepts et la méthodologie des 
Translation Studies à ses fins propres, qui sont de l’ordre de 
l’interdisciplinarité interne, pour ainsi dire : ses méthodes d’analyse, 
dont la dominante est l’histoire, s’enrichissent de nouveaux instruments 
empruntés ailleurs.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava



36 
 

Pour l’exprimer autrement, Peter Burke n’est pas un traductologue 
qui fait de l’histoire quand il utilise la traductologie : dans son propre 
champ disciplinaire, c’est l’histoire qui est centrale, et la traductologie qui 
est périphérique, tout comme les autres disciplines qu’il cite et auxquelles il 
fait au besoin appel, comme l’anthropologie ou la sociologie.   

On ne saurait le lui reprocher. Néanmoins, dans un tel cadre, 
qu’on nous pardonne l’oxymore, les Translation Studies jouissent d’une 
« centralité périphérique » dont nous ne saurions nous satisfaire. C’est 
donc à nous que revient la tâche de faire en sorte que la traductologie 
dispose, par contraste, d’une « centralité centrale », formulation qui 
tient moins du pléonasme qu’on ne pourrait le penser de prime abord.  

En effet, pour qu’une discipline émergente gagne droit de cité, il 
ne suffit pas qu’elle se définisse ou qu’elle soit reconnue en tant que 
telle. Encore faut-il qu’elle se dote d’une méthodologie et d’un objet qui 
lui soient, certes, propres, mais également qu’elle puisse être considérée 
véritablement comme l’égale des autres (et l’on se rappelle Animal 
Farm d’Orwell, où tous les animaux sont égaux entre eux, à la 
différence que certains étaient plus égaux que d’autres….) voire comme 
« incontournable » dans la résolution de certains problèmes – non pas 
mineurs, mais majeurs.  

Il ne suffit donc pas que l’on se trouve en présence d’une 
discipline, dûment constituée (Thomson-Klein, 1996). Il s’agit là, bien 
sûr, d’une question de reconnaissance institutionnelle, à analyser en 
termes sociologiques ou historiques. On a déjà évoqué la différence de 
statut existant entre les Translation Studies dans le monde anglophone et la 
traductologie en France, et l’on pourrait passer en revue les différents 
contextes nationaux : dans le monde francophone, par exemple, il faudrait 
prendre en compte le cas de la Suisse ou du Canada etc.  

Pour intéressante que soit la question, ce n’est pas sur ce plan 
que l’on se situera, mais sur un autre, dont on conviendra aisément qu’il 
est plus fondamental encore : celui de l’épistémologie.  

Dès lors, la question est la suivante : en quoi la traduction et la 
traductologie peuvent-elles fournir un apport à la fois indispensable et 
qu’elles sont seules en mesure de le faire en raison même de leur objet ? 
On l’aura deviné, cette spécificité, aussi bien pratique que théorique, 
c’est la prise en compte de l’intraduisibilité radicale à laquelle toute 
traduction se confronte, quelle que soit l’époque considérée.  

 
Transferts culturels et historicité de l’intraduisible 
 

Peter Burke a cette formule frappante: « Translation is a kind of 
litmus paper that makes the process of cultural transfer visible » 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava



37 
 

(Burke, 2005:4)1. Elle nous frappe aujourd’hui par sa justesse. Si l’on 
déplace le curseur du temps pour nous reporter à d’autres époques, il en 
va tout autrement. 

Comme le signale le Vocabulaire européen des philophies. 
Dictionnaire des intraduisibles (Cassin, 2004), la Grèce de l’Age 
classique - creuset de la culture occidentale - n’avait pas de nom 
correspondant au mot « traduire ». Il n’y avait aucune place pour la 
traduction, car seule n’avait de sens à leurs yeux qu’une seule langue et 
qu’une seule culture : la leur. La phrase de Peter Burke n’aurait pour 
eux par conséquent aucun sens.  

On ne s’étonnera donc pas que l’on ne trouve aucune trace de la 
moindre traduction dans la Grèce antique : il faut attendre l’époque 
héllénistique, et la traduction de la Septante en grec par la communauté 
juive d’Alexandrie au IIIe siècle avant Jésus-Christ pour que le mot – et 
sa pratique – apparaissent.  

A l’inverse, la traduction est au cœur de la culture de l’Empire 
romain, qui a emprunté massivement à la Grèce dans tous les domaines, et 
les premiers textes du monde occidental à s’interroger sur la meilleure 
manière de traduire portent sur la façon dont il convient de rendre les auteurs 
grecs en latin. C’est ainsi qu’il faut comprendre Cicéron lorsqu’il déclare 
dans son Libellus de optimo genere oratorum (46 av. J.-C.) : 

 
 « Je ne les ai pas rendu[e]s en simple traducteur (ut interpres), mais 

en orateur (ut orator) respectant leurs phrases, avec les figures de mots 
ou de pensées, usant quelquefois de termes adaptés à nos habitudes 
latines »2.  
 
Il ne traduit pas mot à mot (« verbum pro verbo »), distinction 

que reprendra saint Jérôme dans De optimo genere interpretandi (395 
ap. J.-C.) :  

 
« Oui, quant à moi, non seulement je le confesse, mais je le professe 

sans gêne tout haut : quand je traduis les Grecs – sauf dans les Saintes 
Écritures où l’ordre des mots est aussi un mystère –, ce n’est pas un 
mot par un mot, mais une idée par une idée que j’exprime. »3. 
 

                                                   
1 « La traduction est une sorte de papier tournesol qui rend visible le processus du 

transfert culturel. » 
2 Trad. Henri Bornecque, dans Inês Oseki-Dépré, Théories et pratiques de la 

traduction littéraire, Paris, Armand Colin, 1999, p. 19.  
3 Trad. Henri Bornecque, citée dans Inês Oseki-Dépré, Théories et pratiques de la 

traduction littéraire, Paris, Armand Colin, 1999, p. 19. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava



38 
 

Ces faits sont connus, et l’on en déduit généralement 
l’opposition entre la « lettre » et l’« esprit », les deux étant 
indissociablement liées dans l’original, qui prime sur tout le reste. C’est 
pourquoi saint Jérôme préconisait d’aller à la « source » (ad fontes) de 
la hebraica veritas et non de passer par la Septante grecque. En réalité, 
loin de constituer des distinctions universelles ou absolues, ces 
conceptions sont des constructions historiques. On a tendance, 
d’ailleurs, à simplifier la question. On sait peu que saint Augustin avait 
une vision diamétralement opposée à celle de saint Jérôme :  

 
Contemporain et correspondant de Jérôme, Augustin rejette la règle 

de l’hebraica veritas. Pour lui, le texte grec des Septante est 
« inspiré par l’Esprit saint » : c’est la meilleure version qui soit. Ce qui 
signifie que, si vérité originelle il y a, c’est en elle qu’elle se trouve. 
Cette Bible grecque a vraiment annoncé le Christ (par exemple, en 
introduisant l’adjectif parthenos […], « vierge », pour traduire le mot 
hébreu signifiant « jeune femme », à propos de la mère de 
l’Emmanuel, en Isaïe, 7, 14), et l’Église a faite sienne cette traduction. 
Augustin croyait au progrès de l’humanité dans l’histoire, que le 
Christ, dernière étape, ne fait qu’ « achever »1.  

 
Comme le signale Roman Jakobson dans un ouvrage 

fondamental pour la traductologie (Jakobson, 1985) mais méconnu en 
dehors des slavisants, la théorie de la traduction s’appuie sur la tradition 
de saint Jérôme, c’est-à-dire celle de l’Empire romain d’Occident en 
ignorant l’héritage de l’Empire d’Orient, à savoir la tradition byzantine 
et orthodoxe. Bien avant la traduction de la Bible par Luther et celle de 
l’ Authorized Version anglaise, Cyrille et Méthode traduisent au IXe 
siècle la Bible en vieux slave, alors que seules trois langues (l’hébreu, le 
latin et le grec) étaient tenues pour sacrées, car figurant sur la croix du 
Christ : tres sunt autem linguae sacrae, his enim tribus linguis super 
crucem Domini a Pilato fuit causa eius scripta2. Aux « trilingues », 
Cyrille (appelé aussi Constantin le Philosophe) oppose le don des 
langues de la Pentecôte et Marc 16 :17 où il est dit que ceux qui ont cru 
au Christ « chasseront les démons » et « parleront de nouvelles 
langues ». De plus, prolongeant la réflexion augustinienne, il rappelle 
que l’hébreu, le grec ou le latin précèdent la venue du Christ, d’où leur 
relative impureté par rapport aux langues apparues plus tard. C’est là, 
on le voit, un renversement de perspective majeur.  

                                                   
1 Clara Auvray-Assayas et al., entrée « Traduire », Vocabulaire européen des 

philosophies, op. cit., p. 1312. 
2 Citation d’Isidore de Séville (v. 560-636). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava



39 
 

Les deux points de vue sont, en réalité, complémentaires. En 
prenant comme référence absolue l’original, une traduction ne saurait, 
au mieux, que chercher à l’égaler. Tout texte est alors, par définition, 
intraduisible. Si, au contraire, c’est la traduction qui sert de référence, 
en tant qu’aboutissement d’un processus dont l’original n’est qu’un 
moment, la traduction est en mesure de surpasser l’original. Aucun texte 
n’est alors intraduisible. Comment concilier ces deux versants, 
apparemment irréductibles, l’un à l’autre ? Barbara Cassin nous en 
fournit la clé :  

 
Parler d’intraduisibles n’implique nullement que les termes en 

question, ou les expressions, les tours syntaxiques et grammaticaux, ne 
soient pas traduits et ne puissent pas l’être - l’intraduisible, c’est plutôt 
ce qu’on ne cesse pas de (ne pas) traduire1.  
 
Traduire l’équivalent de « jeune fille » en hébreu par parthenos 

en grec, c’est, hors contexte, une erreur de traduction élémentaire, pour 
ne pas dire une bévue d’écolier : la lettre de l’original a été 
manifestement trahie. Si, à l’inverse, on se place sur le plan de l’exégèse 
ou de la théologie, comme le fait saint Augustin, l’inanité de s’en tenir à 
cette explication crève, littéralement, les yeux. 

En cela, plus généralement, saint Auguste anticipe la conception 
des Romantiques allemands en la matière sur le plan profane : comme 
l’a si bien montré Antoine Berman (Berman, 1984), la traduction est 
pour eux une « potentialisation » de l’original, ou un « élargissement » 
(Erweiterung) pour parler comme Wilhelm von Humboldt, qui voyait 
dans la langue, non pas une structure figée, un ergon, mot grec qu’il 
rendait par Werk (anglais work, français œuvre/ouvrage) mais au 
contraire une energeia, qu’il rendait par « activité » (Thätigkeit). 
Renversant la perspective héritée en Occident du monde gréco-romain, 
la langue n’est pas qu’un simple instrument au service du concept ou de 
l’idée : elle informe la pensée, et c’est en ce sens qu’il faut comprendre 
la conception humboldtienne de la langue en tant que « vision du 
monde » (Weltansicht).  

On en tirera deux conséquences. La première, c’est que la notion 
de traduisibilité ou d’intraduisibilité est incompréhensible en dehors de 
sa dimension historique. La deuxième, c’est qu’il est impossible de 
séparer la traduction de la question de la langue, comme l’exprime 
élégamment Edward Sapir :  

 

                                                   
1 Barbara Cassin, Présentation, Vocabulaire européen des philosophies, op. cit., p. xvii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava



40 
 

« The literature fashioned out of the form and substance of a 
language has the color and texture of its matrix. »1 
 

Désoccidentalisation du monde et imaginaire des langues 
 

La parution du premier volume de l’Histoire des traductions en 
langue française, consacrée au XIXe siècle est le reflet des avancées de 
la traductologie contemporaine, comme on peut s’en apercevoir dans ce 
passage de l’Avant-propos par Yves Chevrel et Jean-Yves Masson : 

 
  Or la traduction est, par essence, un objet historique. Comme 

l’œuvre « originale », mais plus encore qu’elle, elle est datée. La 
succession des traductions d’une même œuvre dans le temps forme 
une histoire qui mérite d’être écrite : une traduction nouvelle ne 
remplace pas l’ancienne, mais vient s’y ajouter. (Chevrel, D’Hulst, 
Lombez, 2012 : 11). 
 
 Ce n’est pas enfoncer une porte ouverte que le dire : c’est la 

première fois qu’un ouvrage est consacré à la question en France dans 
cette optique à cette échelle.  

En effet, si l’on considère que seule compte l’œuvre originale et 
que toutes les traductions sont secondaires par rapport à elle, faire 
l’historiographie des traductions passées, présentes et à venir n’a aucune 
importance. A l’intemporalité des chefs-d’œuvre de la littérature répond 
le rejet de leurs traductions hors du champ de l’histoire.  

Cette vision ahistorique est aujourd’hui remise en cause :  
 

 Chaque traduction est le témoignage de la manière dont une époque 
perçoit une œuvre : nécessairement, la traduction appelle tôt ou tard la 
retraduction, la correction, voire la polémique par laquelle le nouveau 
traducteur justifie sa tentative en critiquant celles de ses prédécesseurs. Le 
traducteur, lui aussi, est un auteur : un auteur second ou, en quelque sorte, 
un « réécrivain » » (ibid.). L’inclusion de la traduction dans l’histoire 
entraîne qu’on lui accorde le statut de version à part entière de l’œuvre dont 
elle dérive, ce qui implique également qu’on réévalue le rôle du traducteur, 
généralement condamné à l’invisibilité (Venuti, 1995).  
 
La langue aussi est à reconsidérer à cette aune :  
 

 L’histoire de la langue elle-même a presque toujours été écrite en ne 
prenant en compte que des œuvres < originales >. Or, une langue se 
                                                   

1 Cité par Roman Jakobson, op. cit., p. 64. « La littérature façonnée par la forme et 
la substance d’une langue a la couleur et la texture de sa matrice ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava



41 
 

construit – telle est notre conviction – par sa capacité à accueillir les 
pensées étrangères. (Chevrel, D’Hulst, Lombez, 2012 : 10). 
 
Les langues sont parfois, comme dans le cas du grec classique, 

isolées les unes des autres, mais c’est loin d’être toujours vrai. Dans le 
cas du roumain, par exemple, l’influence des langues slaves est 
manifeste, comme on sait, et notamment du slavon : 

 
Le slavon, la variété d’ancien slave utilisée comme langue liturgique 

par l’Église orthodoxe, a été introduit au 10e s. en Roumanie, et il y a joué 
le rôle d’une langue de culture jusqu’au milieu du 17e s. L’accès à la 
scripturalité du roumain même est passé par ce canal : des premiers textes 
en langue vernaculaire (16e s.)  jusqu’au 19e s., le roumain s’est toujours 
écrit en caractères cyrilliques. On peut dire sans exagération que le slavon 
a rempli pour le roumain le rôle que le latin a joué pour la constitution des 
langues romanes d’Europe occidentale, et cela notamment dans 
l’élaboration du vocabulaire abstrait (Buchi, 2003 : 1627-1638).   
 
Mais c’est plutôt ici sur le mode des poupées gigognes que les 

langues s’emboîtent les unes aux autres, car le slavon a lui-même été 
forgé sur le modèle d’une autre langue : comme le démontre Roman 
Jakobson, c’est une traduction « calquée à la vitre » (pour reprendre 
l’expression de Chateaubriand à l’égard de sa traduction de Milton) que 
Cyrille et Méthode ont produite à partir de textes en grec.  

L’empreinte laissée par cette langue est si forte qu’elle n’a pas 
épargné la tradition latine, quand il s’est agi de la traduire en russe : 

 
un grand nombre des termes latins ont été hellénisés, les noms 

propres latins ont été régulièrement remodelés selon les normes 
grecques, certains procédés stylistiques byzantins ont été introduits en 
contrebande, et parfois même ce sont des extraits en grec que l’on a 
insérés (Jakobson, 1985 : 50)1.  

 
L’imbrication des langues ne s’arrête pas là : à son tour, la 

Septante porte des traces de l’original hébraïque, c’est-à-dire de la 
langue considérée par saint Jérôme comme matrix omnium linguarum, 
au point de lui valoir des critiques :  

 
Un large discrédit a longtemps affecté la LXX [Septante] comme 

œuvre littéraire : elle n’est qu’une traduction, utilisant trop de tours 

                                                   
1 « many of the Latin terms were Hellenized, Latin proper names were regularly 

remodeled in the Greek manner, certain Byzantine stylistic devices were smuggled in, 
and at times even Greek excerpts were inserted ».  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava



42 
 

étrangers à la langue grecque (les littéralismes) pour qu’on lui 
reconnaisse une valeur littéraire (Dorval, 1994 : 259). 
 
Il n’est donc pas rare que les langues s’emboîtent ainsi les unes 

aux autres, que ce soit sur le plan conceptuel, littéraire, culturel, voire 
politique tout au long de l’histoire. C’est pourquoi, dans l’Histoire des 
traductions en langue française (op. cit.), il n’y a pas que la littérature 
qui soit traitée, mais également la philosophie, les textes juridiques, les 
textes religieux (qui sont souvent des monuments littéraires, à 
commencer par la Bible (Frye, 1981), sans parler des autres religions).  

A cet égard, on n’oubliera pas de signaler que la civilisation 
occidentale se confond, dans une très large mesure, avec l’histoire des 
traductions : retirez l’héritage grec et hébraïque, transmis ensuite à Rome et 
à Byzance, pour ensuite essaimer dans l’Empire d’Occident et d’Orient - ce 
que l’on appelait au Moyen-Age  translatio studii (transfert du savoir) - et 
que reste-t-il ? Or cette « translation » s’accompagnait d’une autre, la 
translatio imperii, celle du pouvoir. Certes, les « mouvements de 
traduction » sont plus ou moins importants selon les époques, mais il se 
trouve que nous sommes à l’heure de la mondialisation et de la 
désoccidentalisation du monde (El Karoui, 2011), ce qui n’est pas sans 
incidences majeures, comme le montre Edouard Glissant : 

 
Je pense que dans l’Europe du XVIIIe et du XIXe siècle, même 

quand un écrivain français connaissait la langue anglaise ou la langue 
italienne ou la langue allemande, il n’en tenait pas compte dans son 
écriture. Les écritures étaient monolingues. Aujourd’hui, même quand 
un écrivain ne connaît aucune autre langue, il tient compte, qu’il le 
sache ou non, de l’existence de ces langues autour de lui dans son 
processus d’écriture. On ne peut plus écrire une langue de manière 
monolingue. On est obligé de tenir compte des imaginaires des 
langues. (Glissant, 1996 : 91).   
 
Comment faire, lorsque l’on ne connaît qu’une seule langue ? La 

réponse s’impose d’elle-même : par l’intermédiaire de la traduction, 
dont le rôle aujourd’hui est donc bel et bien central.  

 
Conclusion 
 

La dernière leçon d’un manuel d’apprentissage du roumain se 
termine opportunément par une réflexion profonde d’Eminescu :  

 
Această parte netraductibilă a unei limbi formează adevărata ei 

zestre de la moşi-strămoşi, pe când partea traductibilă este comoara 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava



43 
 

gândirii omeneşte în genere. (« Cette partie intraduisible d’une langue 
constitue la véritable dot de ses ancestres, tandis que la partie 
traduisible représente le trésor de la pensée humaine en général ») 
(Pop, 2003 : 252), 
 

 suivie d’une analyse de Constantin Noica, extraite de Creaţie şi frumos 
în rostirea românească (« création et beauté dans le parler roumain »).  

 
En réalité, ces deux parties ne sont pas étanches : c’est justement 

le rôle de la traduction de faire communiquer entre eux les « imaginaires 
des langues » chers à Edouard Glissant. Même les mots en apparence 
les plus courants, voire les plus universels, tels que « Etat », par 
exemple, sont à la fois traduisibles et intraduisibles. En roumain, c’est 
stat ; en anglais, state ; en allemand, Staat. Tous ces mots ont la même 
étymologie, en l’occurrence latine. Pourtant, ils ne disent pas la même 
chose, car la conception de l’Etat n’est pas la même selon la langue, le 
pays et la culture (notamment politique) considérée. Quant à 
l’équivalent russe gosudarstvo, il se construit sur gosudar’, qui signifie 
« souverain », ce qui en dit long sur le rôle de l’Etat pour la Russie.  

Les langues sont, en tous points et en chaque mot, à la fois 
traduisibles et intraduisibles. A l’heure de la mondialisation, c’est une 
question cruciale, car il ne suffit pas de traduire (Oustinoff, 2011) : 
encore faut-il comprendre ce qui se cache derrière des équivalences 
telles que Etat = stat = state = Staat = gosurdarstvo, etc. La 
traductologie est, à cet égard, par définition la discipline par excellence, 
car c’est un objet d’étude qui lui est spécifique.  

Il est temps qu’elle prenne pleinement conscience de ce rôle 
fondamental et que l’on le lui reconnaisse dans le concert des autres 
disciplines, au moment où la question des transferts culturels se pose en 
termes inédits à l’échelle planétaire.  

 
 
 

Bibliographie :  
 
BAUMAN, Zygmunt (2000) : Liquid Modernity, Cambridge, Polity.  
BERMAN, Antoine (1984) : L’Epreuve de l’étranger. Culture et 

traduction dans l’Allemagne romantique, Paris, Gallimard.  
BUCHI, Eva (2003) : « Contacts linguistiques : langues slaves et 

langues romanes / Sprachkontakte : Slavisch und Romanisch » in 
ERNST, Gehrard et al. (dir.) Romanische Sprachgeschichte : ein 
internationales Handbuch zur Geschichte der Romanischen Sprachen. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava



44 
 

Histoire linguistique de la Romania : manuel international d’histoire 
linguistique de la Romania, Berlin New York, Walter de Gruyter.  

BURKE, Peter (2010) : « Cultural History as Polyphonic History 
», Arbor, CLXXXVI, 743, mai-juin 2010. 

BURKE, Peter, (2005) : « Lost (and Found) in Translation: A 
Cultural History of Translators and Translating in Early Modern Europe 
», NIAS, Wassenaar (Pays-Bas). 

CASSIN, Barbara (dir.) (2004) : Vocabulaire européen des 
philosophies. Dictionnaire des intraduisibles, Paris, Le Robert/Le Seuil.  

CHEVREL, Yves, D’HULST, Lieven et LOMBEZ, Christine 
(dir.) (2012) : Histoire des traductions en langue française. XIXe siècle. 
1815-1914, Lonrai, Verdier.  

DORIVAL, Gilles et al. (1994) : La Bible grecque des Septante. 
Du judaïsme hellénistique au christianisme ancien, Paris, Éditions du 
CERF / Éditions du CNRS.  

EL KAROUI, Hakim (2011) : Réinventer l’Occident. Essai sur 
une crise économique et culturelle, Paris, Flammarion.  

FRYE, Northorp (1981) : The Great Code. The Bible and 
Literature, New York, Harcourt.  

FUKUYAMA, Francis (1992) : The End of History and the Last 
Man, New York, Free Press.  

GLISSANT, Edouard (1996) : Introduction à une poétique du 
divers, Paris, Gallimard. 

JAKOBSON, Roman (1985) : Selected Writings: Early Slavic 
Paths and Crossroads. Volume VI, Berlin/New York, Mouton de 
Gruyter.  

LIPOVETSKY, Gilles, SERROY (2008) : Jean, La Culture-
monde. Réponse à une société désorientée, Paris, Odile Jacob. 

OSEKI-DEPRE, Inês (1999) : Théories et pratiques de la 
traduction littéraire, Paris, Armand Colin.  

OUSTINOFF, Michaël (2011) : Traduire et communiquer à 
l’heure de la mondialisation, Paris, CNRS Editions. 

POP, Liana (2003) : Româna cu sau fără profesor, Cluj, Echinox. 
THOMSON-KLEIN, Julie (1996) : Crossing Boundaries. 

Knowledge, Disciplinarities, Interdisciplinarities, University Press of 
Virginia, Charlottesville (USA).  

VENUTI, Lawrence (1995) : The Translator’s Invisibility. A 
History of Translation, Londres, Routledge.  

 
 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:49 UTC)
BDD-A5169 © 2012 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

