IL 'Y A DE LA TRADUCTION DANS L’AIR
LE CAS DES ECRIVAINS LIBANAIS D’EXPRESSION
FRANCAISE

Henri AWAISS

Université « Saint-Joseph » de Beyrouth, Liban
hawaiss@usj.edu.lb

Gina ABOU FADEL SAAD

Université « Saint-Joseph » de Beyrouth, Liban
gina.aboufadel@usj.edu.lb

Abstract: In this article, the authors study the case of French-speaking
Lebanese writers. As the latter possess two cultures and two languages, they
transpose in their written works the aspects of their native culture and mother
tongue as if they were translating, to the French reader, the tradition from
which they derive. Translating them into Arabic would be like erasing the
cultural foreign aspect that constitutes the charm of their writing. The
translator will try to compensate this loss and to save the impact on the Arab
reader by working on the aesthetics of the writing. In the writer as well as the
translator, the acts of writing and translating unite in order to give birth
sometimes to the source text and sometimes to the target text.

Keywords: writer between two languages, translation of their literary works.

Etre francophone ne se limite pas au fait de parler le francais. Ca
n’est pas non plus parler le francais comme un Francais. FEtre
francophone, c’est se laisser transpercer par la richesse d’une autre
culture qui n’est pas la sienne au départ mais qui le devient un peu plus
tous les jours ; c’est se laisser imprégner par le parfum de cet Autre
auquel on s’identifie un peu plus tous les jours. Mais devenir
francophone ne veut pas pour autant dire abandonner sa culture
d’origine, effacer de son cceur et de sa mémoire la couleur de ses
montagnes, le gazouillement des oiseaux dans ses prairies, les contes de
sa grand-meére et le golit des douceurs qu’on déguste, les soirs d’été, au
clair de lune. Comme il est permis a tout citoyen d’étre titulaire d’une
double nationalité, il n’est pas interdit a I’étre humain d’appartenir a
deux cultures et de porter une double identité.

83

BDD-A5081 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)



Tel est sans doute le cas des écrivains et des poétes qui
appartiennent a un pays et qui adoptent, dans leurs écrits, la langue d’un
autre pays. Dans ce propos, nous étudierons le cas des écrivains et
poctes libanais d’expression frangaise. Parfaits bilingues, Charles
Corm', Nadia Tuéni’, Georges Schéhadé®, Amin Maalouf*® et bien
d’autres, ont dans leur écriture ce je ne sais quoi qui laisse trainer
comme un parfum d’exotisme qui attire les lecteurs francais et qui rend
ces auteurs libanais si différents des auteurs francais. Quand un lecteur
libanais se penche sur leur littérature, il s’y retrouve, il y retrouve des
aspects de sa propre culture mais exprimés dans une autre langue qui
impose une autre maniere de dire différente de celle a laquelle il est
habitué. Il en découle un semi étonnement et sans doute une sorte de
traduction qui s’effectue en sourdine dans son esprit ; il reconnait alors
les choses qu’il connait déja et cette reconnaissance laisse en lui un
impact certain. Le kichk, yaourt séché en fin d’été sur les terrasses des
maisons pour étre conservé et consommeé en hiver, est si joliment décrit
en frangais, et pour le lecteur francais, par Amin Maalouf’, qu’il ne
manque guere de laisser indifférent le lecteur libanais, lequel est
pourtant un grand habitué¢ de cette tradition qui n’a aucun golt
d’exotisme pour lui, et méme de lui faire monter 1’eau a la bouche. Cet
effet n’est pas le seul fruit de la reconnaissance de ce plat connu mais
aussi celui de la découverte émerveillée « en frangais » de ce méme plat.
Cet effet se répercute a I’infini et pourrait résulter de la description en
frangais de tout autre aspect culturel, allant du vestimentaire au
comportemental en passant par I’architecture, les us et les coutumes. Le
lecteur francais, lui, est atteint d’un éfonnement complet. Dans une
langue qu’il connait parfaitement bien, il découvre les aspects d’une
autre culture, tout un monde qu’il ne connait guere et vers lequel la
langue si finement ciselée par I’auteur francophone lui assure un voyage

! Charles Corm est un poéte et un dramaturge libanais (1894-1963).

? Nadia Tuéni est une poétesse libanaise d'expression frangaise née a Baakline au
Liban en 1935 et morte a Beyrouth en 1983. Parmi ses recueils, citons : Les textes
blonds, L’dge d’écume, Liban : vingt poémes pour un amour.

? Georges Schéhadé, né le 2 novembre 1905 a Alexandrie et mort le 17 janvier 1989 a
Paris, est un pocte et auteur dramatique libanais d'expression francaise.

* Amin Maalouf est un écrivain franco-libanais né le 25 février 1949 prés de Beyrouth.
Parmi ses ceuvres les plus connues : Léon I’Africain, Samarcande, le Rocher de Tanios.

> La description du Kichk chez Maalouf est longue; en voici un extrait : « On obtient
ainsi la pate appelée Kichk vert, dont les enfants raffolent, et qu’on étale sur une peau
de mouton tannée pour la laisser sécher sur les terrasses; alors les femmes la récoltent
dans leurs mains et D’effritent avant de la passer au tamis pour obtenir la poudre
blanchatre qui se garde dans des sacs en toile tout au long de I’hiver.» Amin
MAALOUF, Le Rocher de Tanios, Grasset, Paris, 1993, p. 76.

84

BDD-A5081 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)



de tout repos et tout de merveilles vers d’autres horizons. Cette
expérience lui aurait-elle pour autant assuré un bain d’exotisme? Et dans
ce cas-1a, quel est le degré d’authenticité de cet exotisme simulé ? Pour
un étranger X, découvrir un aspect culturel Y véhiculé par la langue X
serait-il identique au fait de découvrir le méme aspect culturel Y
véhiculé par la langue Y ? Autrement dit, les noodles mangés avec
couteau et fourchette ont-t-ils le méme golt que celui des noodles
mangés avec des baguettes ? Ou encore déguster le kichk dans un hotel
cinq étoiles est-ce comme le manger dans un village libanais en y
trempant le pain villageois? Langue et culture sont un tandem
inséparable ; la langue porte la culture qui lui est inhérente
naturellement alors que simulée est la maniére avec laquelle la langue
porte une culture qui lui est étrangere.

Simuler cependant n’est pas chose facile ; cela suppose, chez
I’auteur francophone, une double activité d’écriture et de traduction. En
effet, lorsqu’il veut transmettre en francais son vécu libanais, il s’opére
dans son esprit un acte de traduction qui passe forcément par des
procédés bien connus de traduction, notamment 1’explicitation et
I’étoffement®. Le cas de ces « productions de francophones » souléve
deux questions :

1. Dans ce genre d’écrits, comment délimiter les frontiéres entre
I’acte d’écrire et celui de traduire ? Autrement dit, Nadia Tuéni,
Georges Schéhadé¢, Amin Maalouf, a titre d’exemples, sont-ils des
¢écrivains ou des traducteurs ?

2. Comment est cens¢ réagir le traducteur qui voudrait faire
revenir 1’écrivain et sa production francophone en terre natale ?
Opération qui pourrait paraitre facile de prime abord étant donné que
I’écrivain ne semble pas avoir quitté sa terre d’appartenance, mais qui
en fait ne ’est pas.

¢ « Etoffement : Procédé de traduction qui consiste a utiliser dans le texte d’arrivée un
pus grand nombre de mots que n’en compte le texte de départ pour réexprimer une
idée ou renforcer le sens d’un mot du texte de départ dont la correspondance en langue
d’arrivée n’a pas la méme autonomie. ».

« Explicitation : Résultat d’un étoffement qui consiste a introduire dans le texte
d’arrivée, pour plus de clarté ou en raison de contraintes imposées par la langue
d’arrivée, des précisions sémantiques non formulées dans le texte de départ, mais qui
se dégagent du contexte cognitif ou de la situation décrite. » In DELISLE, Jean, LEE-
JAHNKE, Hannelore, CORMIER, Nicole, Terminologie de la traduction, John
Benjamins Publishing Company, Amsterdam, 1999, p. 37.

85

BDD-A5081 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)



Double « je »

Cette réflexion, qui se veut scientifique et objective, ne peut que
partir d’un vécu : celui d’un étudiant en master’ ; nous le revoyons
encore penché sur son sujet de mémoire intitulé Islam et tradition
bédouine a travers deux poétes arabes. Ftudiant en lettres arabes a
I’Université Saint-Joseph de Beyrouth dans les années soixante-dix, il
devait nécessairement rédiger son mémoire en francais. Vous imaginez
alors le ballet qu’il était tenu d’entretenir entre les poémes arabes qu’il
analysait d’une part et la réflexion qu’il portait dessus en langue
frangaise. Comble d’ironie, cet étudiant installé dans son village natal
perché dans les montagnes libanaises, rédigeait ses réflexions au rythme
d’une mélodie frangaise. Trente ans plus tard, voici la méme situation
qui se reproduit mais a I’envers. A Genéve, une étudiante libanaise®
rédige en arabe sa thése sur les courants traductologiques en Europe,
bercée par une mélodie occidentale. Comment expliquer ce phénomene
ou les deux langues s’entrelacent dans 1’esprit comme si en fait elles
n’en faisaient qu’une, phénomeéne qui traverse le temps et reste
inchangé? Faudrait-il rechercher cette explication dans la spécificité des
habitants des villes portuaires, ouvertes au grand large ; habitants
prédisposés a 1’échange, a ’accueil, a la communication, perméables a
la nouveauté, a « I’étranger », a tout ce qui est autre ?

Tel est le cas des écrivains de cette région ; de langue et de
culture arabes, ayant été des leur plus jeune age, a leur insu d’abord,
puis par un choix conscient, au contact de la langue et de la culture
francaises, ils présentent une grande perméabilité a ces dernieres. Cette
perméabilité n’est cependant pas totale ; elle reste partielle et se décline
en degrés. En effet, bien qu’ils aient choisi le francais comme langue
d’expression, qu’ils maitrisent parfaitement bien d’ailleurs, nos
écrivains conservent au fond d’eux-mémes une couche étanche,
imperméable, qui préserve leur authenticité foncicre, leur «je» qui
n’est nullement « jeu ». Schéhadé et compagnie ne « jouent » pas aux
poetes francais, ils n’imitent pas, ni dans leurs rythmes, ni dans leurs
structures, encore moins dans leurs images, les poctes frangais; ils sont
poétes libanais d’expression frangaise. A ce niveau, leur « je » est un
amalgame culturel et identitaire harmonieux.

Par ailleurs, leur « je » est aussi une fusion d’entités : ils sont
tout a la fois, €écrivains et traducteurs. Pour rendre compte en francais de

711 s’agit d’Henri Awaiss qui préparait en 1972 son mémoire de Master en Lettres
Arabes.
¥ 11 s’agit de Gina Abou Fadel qui préparait sa thése de Doctorat en Traductologie.

86

BDD-A5081 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)



leur culture libanaise, ils se doivent de passer par une traduction qui
s’opere, consciemment ou inconsciemment, dans leur esprit. Cette
traduction est reflétée, dans leur écriture, par un étoffement, une sorte
d’explicitation ou d’explication de 1’¢lément étranger au lecteur
francais. Voild par exemple comment Jocelyne Awad explique la maté
ou le burghol :

C’était aprés le diner. Les verres de maté, cet épais breuvage aux
vertus si bénéfiques, avaient circulé parmi 1’assistance, créant une
atmosphére détendue.’

Leur labeur était surtout d’ordre agraire. A la saison des figues, qu’il
fallait cueillir puis enfiler en d’immenses colliers a faire sécher au
soleil, succédait le temps de la fabrication du burghol, aliment de base
des paysans. On faisait bouillir du blé dans de grandes cuves. Puis on
I’étendait sur des terrasses pendant plusieurs jours. Ensuite
commengait 1’épuisante ronde des moulins a main.'

Loin de verser dans la schizophrénie, du fait de ce « double je »
qui leur est propre, les écrivains qui optent pour une langue qui n’est pas
leur langue natale, se trouvent enrichis par cet heureux amalgame dont
ils sont le foyer. C’est qu’ils arrivent a concilier, a créer un dosage
équilibré entre ce qui leur est sien et ce qui est autre. Ce don, dont n’est
pas doté qui veut, fait d’eux d’excellents médiateurs au service de ’acte
de communication.

Billet de retour

Faire revenir un auteur en langue étrangere a sa terre natale est
toujours un défi a relever par le traducteur. L’auteur use et abuse
d’emprunts arabes, étoffe et explicite, comme nous 1’avons vu plus haut
quand il s’agit de décrire une tradition ou une sceéne de son pays, tire des
métaphores de son imaginaire qui s’est développé au contact de sa
culture source et crée des constructions grammaticales proches de celles
de sa langue source. Transposer en arabe un poeme écrit en frangais par
Tuéni ou Schéhadé par exemple, risque d’effacer toute trace d’exotisme
et de produire un texte cible plat, dénudé aux yeux du lecteur arabe,
habitué aux mots et aux images arabes, de tout charme et de toute
magie. Mais ce serait compter sans 1’habileté de tout traducteur digne de
ce nom. Loin de vouloir donner des recettes censées sauvegarder

? Jocelyne Awad, Khamsin, Albin Michel, Paris, 1994, p. 35.
10 Jocelyne Awad, Khamsin, Albin Michel, Paris, 1994, p. 131.

87

BDD-A5081 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)



I’exotisme du texte de départ, nous pouvons tracer quelques pistes de
réflexion.
Les auteurs affectionnent tout particuliérement les emprunts

arabes qui leur semblent porter une pincée d’exotisme, la senteur de leur
terre natale''. Il y en a qui sont déja rentrés dans I'usage courant de la
langue frangaise ; on en compte plus de 270 mots empruntés a I’arabe
tels que amiral, calife, coton, safran, élixir, émir, sucre, algebre, alcool,
cheikh, henné, muezzin, ambre, pour n’en citer que les plus connus.
Mais il y en a qu’on ne trouve dans aucun dictionnaire et que 1’auteur
décide de son propre chef de glisser dans son texte. Par ailleurs, des
images familiéres au libanais mais complétement étrangéres au lecteur
francais émaillent ses écrits. Sans parler de certaines tournures de
phrases qui « sentent » la syntaxe arabe. Pour mieux comprendre ce
dont on parle, voici quelques exemples.

Lisons d’abord ces strophes extraites du poeme La Montagne
inspirée de Charles Corm'” :

[...] Combien étaient heureux dans leur digne misére

Et la simplicité du bon temps de jadis

Ceux qui n’avaient chez nous qu’un coin pour la litiére
D’une seule brebis.

Comment, dans nos sentiers, dodelinaient leurs tétes,

Les grands pins attentifs, lorsqu’au bruit d’un grelot,

Nos moucres, les pieds nus, prés du sabot des bétes,
Psalmodiaient un sanglot.

[...] Comment la jouvencelle, au bord d’une terrasse,
Pour I’ami de son cceur soignait le basilic ;
Et comment son haleine avait I’odeur vivace

Du musc et du mastic ;

[...] Comment fine et pareille aux princesses lointaines,
La jeune fille svelte, et droite sans raideur,
La jarre sur le front, portait a la fontaine

Son rire et sa candeur;

'« Puisqu’un terme exilé d’escales en escales,
Porte son ciel natal de roulis en roulis, / Puisqu’il garde I’odeur et la couleur locale,

De son propre pays! » CORM, Charles, Vol. 1, 2004, p. 121.
12 Charles Corm, La Montagne Inspirée, (1934), Ed. de La Revue phénicienne,
Beyrouth, 1964, p. 58-59.

88

BDD-A5081 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)



[...] Comment nos nuits d’été semblent des crépuscules
Qui n’ont pas eu le cceur d’abandonner nos yeux ;
Que leur splendeur atteste en lettres majuscules

La présence de Dieu !

Moucre n’est certes pas un mot frangais ; ce n’est pas non plus
un emprunt qui soit entré dans 1’'usage de la langue frangaise. C’est un
mot arabe mkeri qui a été altéré pour mieux sonner francais et qui
désigne le muletier qui se déplagait de village en village sur le dos de sa
monture, transportant divers fardeaux et marchandises. Dans la
littérature libanaise d’expression arabe, nombre d’auteurs ont consacré
ce personnage, dessinant son portrait et décrivant sa relation intime avec
samule” : les « mkeris » faisaient dans le temps office de compagnie de
transport dans toutes les occasions (mariage, transport de marchandises,
ambulance, etc.) :

Combien étaient heureux ... ceux qui n’avaient chez nous qu’un coin
pour la litiecre d’une seule brebis » est une expression courante
devenue un proverbe connu et répété dans la tradition libanaise. Elle
tire ses racines d’un fait historique : suite aux conflits sanglants qui
avaient opposé Druzes et Maronites en 1861, le régime de la
“’Moutassarifiah <’'* fut proclamé au Mont-Liban et alors que le reste
de la région était toujours en ébullition, le Mont-Liban connut, sous ce
régime, paix et prospérité, ce qui amena les uns et les autres a envier
ceux qui avait ne serait-ce qu’une petite maison dans cette montagne,
maison exprimée dans le proverbe par la métaphore de « la litiére de la
brebis.

Par ailleurs, la répétition du « Comment » au début de chaque
strophe rappelle la structure du discours arabe. L’orateur arabe a
tendance a recourir a la répétition pour mieux capter 1’attention de son
auditoire et marquer le passage d’une idée a I'autre dans une sorte
d’accumulation qui va crescendo pour atteindre son apogée dans une
finale qui tombe en coup sec. Le poete ne manque pas ici d’utiliser ce
style, a la maniere des orateurs arabes; il répete et accumule les
« Comment » pour arriver a la finale qui tombe tel un coup de
guillotine : « Que leur splendeur atteste... la présence de Dieu !»
Notons au passage que cette finale rappelle la shahada des musulmans

'3 Dans son ouvrage Au coeur du Liban, 1’écrivain Amine Rihani n’hésite pas a donner le
méme prénom au « Mkeri » (Jamil) et a sa mule (Jamileh, qui est le féminin de Jamil).

'* La Moutassarifiah est un régime instauré en 1860 par I’Empire Ottoman et qui a
segmenté le Mont-Liban en départements autonomes.

89

BDD-A5081 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)



qui professent - ou attestent - leur foi en ces termes : « J atteste que seul
Allah est Dieu et que Mahomet est le prophete d’Allah. ».

Les emprunts, les métaphores et les tournures syntaxiques arabes
sont autant d’éléments étrangers pour le lecteur francais. Ils perdent
toutefois leur étrangeté, une fois ramenés, par le biais de la traduction, a
leur terre natale. Pour compenser cette perte, il ne resterait plus au
traducteur qu’a recourir 4 la magie des mots". Le traducteur littéraire
n’est-il pas aprés tout un magicien des mots ? Il maitrise parfaitement
bien son sujet avec tous les aspects culturels sous-jacents. Pour étonner
son lecteur arabe et conserver le charme de 1’impact voulu par 1’auteur,
il jouera sur le matériau de la langue ; ne pouvant plus charmer par
I’étrangeté du culturel, il charmera par la beauté de 1’expression. Son
écriture deviendra alors une sorte d’ « écriture de laboratoire »,
travaillée, fignolée, émaillée de fioritures linguistiques.

Dans ce propos, nous avons voulu faire des constatations. Il nous
est apparu que 1’écrivain libanais d’expression frangaise est certes
écrivain en frangais a part entiére et que le traducteur fait son travail de
traduction honnétement sans prétendre qu’il est écrivain. Mais chez I’un
comme chez ’autre, 1’écriture se combine a la traduction dans un
heureux mélange et a des doses différentes. Toute la question est de
savoir ou commence I’écriture et ou finit la traduction ? Question
épineuse qui mérite analyse et réflexion.

' Cf. Les Annales de I'Institut de Langues et de Traduction, Université Saint-Joseph,
numéro 8, Beyrouth, 2001-2002, intitulé : « Al-Kimiya - La magie des mots ».

90

BDD-A5081 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)


http://www.tcpdf.org

