
 
 

IL Y A DE LA TRADUCTION DANS L’AIR 
LE CAS DES ÉCRIVAINS LIBANAIS D’EXPRESSION 

FRANÇAISE 
 
 

Henri AWAISS  
Université « Saint-Joseph » de Beyrouth, Liban 
hawaiss@usj.edu.lb 
Gina ABOU FADEL SAAD 
Université « Saint-Joseph » de Beyrouth, Liban 
gina.aboufadel@usj.edu.lb
 
 
Abstract: In this article, the authors study the case of French-speaking 
Lebanese writers. As the latter possess two cultures and two languages, they 
transpose in their written works the aspects of their native culture and mother 
tongue as if they were translating, to the French reader, the tradition from 
which they derive. Translating them into Arabic would be like erasing the 
cultural foreign aspect that constitutes the charm of their writing. The 
translator will try to compensate this loss and to save the impact on the Arab 
reader by working on the aesthetics of the writing. In the writer as well as the 
translator, the acts of writing and translating unite in order to give birth 
sometimes to the source text and sometimes to the target text. 
 
Keywords: writer between two languages, translation of their literary works. 
 
 

Être francophone ne se limite pas au fait de parler le français. Ça 
n’est pas non plus parler le français comme un Français. Être 
francophone, c’est se laisser transpercer par la richesse d’une autre 
culture qui n’est pas la sienne au départ mais qui le devient un peu plus 
tous les jours ; c’est se laisser imprégner par le parfum de cet Autre 
auquel on s’identifie un peu plus tous les jours. Mais devenir 
francophone ne veut pas pour autant dire abandonner sa culture 
d’origine, effacer de son cœur et de sa mémoire la couleur de ses 
montagnes, le gazouillement des oiseaux dans ses prairies, les contes de 
sa grand-mère et le goût des douceurs qu’on déguste, les soirs d’été, au 
clair de lune. Comme il est permis à tout citoyen d’être titulaire d’une 
double nationalité, il n’est pas interdit à l’être humain d’appartenir à 
deux cultures et de porter une double identité. 

 83

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)
BDD-A5081 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



Tel est sans doute le cas des écrivains et des poètes qui 
appartiennent à un pays et qui adoptent, dans leurs écrits, la langue d’un 
autre pays. Dans ce propos, nous étudierons le cas des écrivains et 
poètes libanais d’expression française. Parfaits bilingues, Charles 
Corm1, Nadia Tuéni2, Georges Schéhadé3, Amin Maalouf4 et bien 
d’autres, ont dans leur écriture ce je ne sais quoi qui laisse traîner 
comme un parfum d’exotisme qui attire les lecteurs français et qui rend 
ces auteurs libanais si différents des auteurs français. Quand un lecteur 
libanais se penche sur leur littérature, il s’y retrouve, il y retrouve des 
aspects de sa propre culture mais exprimés dans une autre langue qui 
impose une autre manière de dire différente de celle à laquelle il est 
habitué. Il en découle un semi étonnement et sans doute une sorte de 
traduction qui s’effectue en sourdine dans son esprit ; il reconnaît alors 
les choses qu’il connaît déjà et cette reconnaissance laisse en lui un 
impact certain. Le kichk, yaourt séché en fin d’été sur les terrasses des 
maisons pour être conservé et consommé en hiver, est si joliment décrit 
en français, et pour le lecteur français, par Amin Maalouf5, qu’il ne 
manque guère de laisser indifférent le lecteur libanais, lequel est 
pourtant un grand habitué de cette tradition qui n’a aucun goût 
d’exotisme pour lui, et même de lui faire monter l’eau à la bouche. Cet 
effet n’est pas le seul fruit de la reconnaissance de ce plat connu mais 
aussi celui de la découverte émerveillée « en français » de ce même plat. 
Cet effet se répercute à l’infini et pourrait résulter de la description en 
français de tout autre aspect culturel, allant du vestimentaire au 
comportemental en passant par l’architecture, les us et les coutumes. Le 
lecteur français, lui, est atteint d’un étonnement complet. Dans une 
langue qu’il connaît parfaitement bien, il découvre les aspects d’une 
autre culture, tout un monde qu’il ne connaît guère et vers lequel la 
langue si finement ciselée par l’auteur francophone lui assure un voyage 

                                                 
1 Charles Corm est un poète et un dramaturge libanais (1894-1963). 
2 Nadia Tuéni est une poétesse libanaise d'expression française née à Baakline au 
Liban en 1935 et morte à Beyrouth en 1983. Parmi ses recueils, citons : Les textes 
blonds, L’âge d’écume, Liban : vingt poèmes pour un amour. 
3 Georges Schéhadé, né le 2 novembre 1905 à Alexandrie et mort le 17 janvier 1989 à 
Paris, est un poète et auteur dramatique libanais d'expression française. 
4 Amin Maalouf est un écrivain franco-libanais né le 25 février 1949 près de Beyrouth. 
Parmi ses œuvres les plus connues : Léon l’Africain, Samarcande, le Rocher de Tanios. 
5 La description du Kichk chez Maalouf est longue; en voici un extrait : « On obtient 
ainsi la pâte appelée Kichk vert, dont les enfants raffolent, et qu’on étale sur une peau 
de mouton tannée pour la laisser sécher sur les terrasses; alors les femmes la récoltent 
dans leurs mains et l’effritent avant de la passer au tamis pour obtenir la poudre 
blanchâtre qui se garde dans des sacs en toile tout au long de l’hiver. »  Amin 
MAALOUF, Le Rocher de Tanios, Grasset, Paris, 1993, p. 76. 

 84

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)
BDD-A5081 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



de tout repos et tout de merveilles vers d’autres horizons. Cette 
expérience lui aurait-elle pour autant assuré un bain d’exotisme? Et dans 
ce cas-là, quel est le degré d’authenticité de cet exotisme simulé ? Pour 
un étranger X, découvrir un aspect culturel Y véhiculé par la langue X 
serait-il identique au fait de découvrir le même aspect culturel Y 
véhiculé par la langue Y ? Autrement dit, les noodles mangés avec 
couteau et fourchette ont-t-ils le même goût que celui des noodles 
mangés avec des baguettes ? Ou encore déguster le  kichk  dans un hôtel 
cinq étoiles est-ce comme le manger dans un village libanais en y 
trempant le pain villageois? Langue et culture sont un tandem 
inséparable ; la langue porte la culture qui lui est inhérente 
naturellement alors que simulée est la manière avec laquelle la langue 
porte une culture qui lui est étrangère. 

Simuler cependant n’est pas chose facile ; cela suppose, chez 
l’auteur francophone, une double activité d’écriture et de traduction. En 
effet, lorsqu’il veut transmettre en français son vécu libanais, il s’opère 
dans son esprit un acte de traduction qui passe forcément par des 
procédés bien connus de traduction, notamment l’explicitation et 
l’étoffement6. Le cas de ces « productions de francophones » soulève 
deux questions :  

1. Dans ce genre d’écrits, comment délimiter les frontières entre 
l’acte d’écrire et celui de traduire ? Autrement dit, Nadia Tuéni, 
Georges Schéhadé, Amin Maalouf, à titre d’exemples, sont-ils des 
écrivains ou des traducteurs ? 

2. Comment est censé réagir le traducteur qui voudrait faire 
revenir l’écrivain et sa production francophone en terre natale ? 
Opération qui pourrait paraître facile de prime abord étant donné que 
l’écrivain ne semble pas avoir quitté sa terre d’appartenance, mais qui 
en fait ne l’est pas.  

 
 
 

                                                 
6 « Étoffement : Procédé de traduction qui consiste à utiliser dans le texte d’arrivée un 
pus grand nombre de mots que n’en compte le texte de départ pour réexprimer une 
idée ou renforcer le sens d’un mot du texte de départ dont la correspondance en langue 
d’arrivée n’a pas la même autonomie. ». 
« Explicitation : Résultat d’un étoffement qui consiste à introduire dans le texte 
d’arrivée, pour plus de clarté ou en raison de contraintes imposées par la langue 
d’arrivée, des précisions sémantiques non formulées dans le texte de départ, mais qui 
se dégagent du contexte cognitif ou de la situation décrite. » In DELISLE, Jean, LEE- 
JAHNKE, Hannelore, CORMIER, Nicole, Terminologie de la traduction, John 
Benjamins Publishing Company, Amsterdam, 1999, p. 37. 

 85

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)
BDD-A5081 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



Double « je » 
 
Cette réflexion, qui se veut scientifique et objective, ne peut que 

partir d’un vécu : celui d’un étudiant en master7 ; nous le revoyons 
encore penché sur son sujet de mémoire intitulé Islam et tradition 
bédouine à travers deux poètes arabes. Étudiant en lettres arabes à 
l’Université Saint-Joseph de Beyrouth dans les années soixante-dix, il 
devait nécessairement rédiger son mémoire en français. Vous imaginez 
alors le ballet qu’il était tenu d’entretenir entre les poèmes arabes qu’il 
analysait d’une part et la réflexion qu’il portait dessus en langue 
française. Comble d’ironie, cet étudiant installé dans son village natal 
perché dans les montagnes libanaises, rédigeait ses réflexions au rythme 
d’une mélodie française. Trente ans plus tard, voici la même situation 
qui se reproduit mais à l’envers. À Genève, une étudiante libanaise8 
rédige en arabe sa thèse sur les courants traductologiques en Europe, 
bercée par une mélodie occidentale. Comment expliquer ce phénomène 
où les deux langues s’entrelacent dans l’esprit comme si en fait elles 
n’en faisaient qu’une, phénomène qui traverse le temps et reste 
inchangé? Faudrait-il rechercher cette explication dans la spécificité des 
habitants des villes portuaires, ouvertes au grand large ; habitants  
prédisposés à l’échange, à l’accueil, à la communication, perméables à 
la nouveauté, à « l’étranger », à tout ce qui est autre ?  

Tel est le cas des écrivains de cette région ; de langue et de 
culture arabes, ayant été dès leur plus jeune âge, à leur insu d’abord, 
puis par un choix conscient, au contact de la langue et de la culture 
françaises, ils présentent une grande perméabilité à ces dernières. Cette 
perméabilité n’est cependant pas totale ; elle reste partielle et se décline 
en degrés. En effet, bien qu’ils aient choisi le français comme langue 
d’expression, qu’ils maîtrisent parfaitement bien d’ailleurs, nos 
écrivains conservent au fond d’eux-mêmes une couche étanche, 
imperméable, qui préserve leur authenticité foncière, leur « je » qui 
n’est nullement « jeu ». Schéhadé et compagnie ne « jouent » pas aux 
poètes français, ils n’imitent pas, ni dans leurs rythmes, ni dans leurs 
structures, encore moins dans leurs images, les poètes français; ils sont 
poètes libanais d’expression française. À ce niveau, leur « je » est un 
amalgame culturel et identitaire harmonieux.  

Par ailleurs, leur « je » est aussi une fusion d’entités : ils sont 
tout à la fois, écrivains et traducteurs. Pour rendre compte en français de 

                                                 
7 Il s’agit d’Henri Awaiss qui préparait en 1972 son mémoire de Master en Lettres 
Arabes. 
8 Il s’agit de Gina Abou Fadel qui préparait sa thèse de Doctorat en Traductologie.  

 86

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)
BDD-A5081 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



leur culture libanaise, ils se doivent de passer par une traduction qui 
s’opère, consciemment ou inconsciemment, dans leur esprit. Cette 
traduction est reflétée, dans leur écriture, par un étoffement, une sorte 
d’explicitation ou d’explication de l’élément étranger au lecteur 
français. Voilà par exemple comment Jocelyne Awad explique la maté 
ou le burghol : 

 
C’était après le dîner. Les verres de maté, cet épais breuvage aux 
vertus si bénéfiques, avaient circulé parmi l’assistance, créant une 
atmosphère détendue.9

 
Leur labeur était surtout d’ordre agraire. À la saison des figues, qu’il 
fallait cueillir puis enfiler en d’immenses colliers à faire sécher au 
soleil, succédait le temps de la fabrication du burghol, aliment de base 
des paysans. On faisait bouillir du blé dans de grandes cuves. Puis on 
l’étendait sur des terrasses pendant plusieurs jours. Ensuite 
commençait l’épuisante ronde des moulins à main.10

 
Loin de verser dans la schizophrénie, du fait de ce « double je » 

qui leur est propre, les écrivains qui optent pour une langue qui n’est pas 
leur langue natale, se trouvent enrichis par cet heureux amalgame dont 
ils sont le foyer. C’est qu’ils arrivent à concilier, à créer un dosage 
équilibré entre ce qui leur est sien et ce qui est autre. Ce don, dont n’est 
pas doté qui veut, fait d’eux d’excellents médiateurs au service de l’acte 
de communication. 
 
Billet de retour 

 
Faire revenir un auteur en langue étrangère à sa terre natale est 

toujours un défi à relever par le traducteur. L’auteur use et abuse 
d’emprunts arabes, étoffe et explicite, comme nous l’avons vu plus haut 
quand il s’agit de décrire une tradition ou une scène de son pays, tire des 
métaphores de son imaginaire qui s’est développé au contact de sa 
culture source et crée des constructions grammaticales proches de celles 
de sa langue source. Transposer en arabe un poème écrit en français par 
Tuéni ou Schéhadé par exemple, risque d’effacer toute trace d’exotisme 
et de produire un texte cible plat, dénudé aux yeux du lecteur arabe, 
habitué aux mots et aux images arabes, de tout charme et de toute 
magie. Mais ce serait compter sans l’habileté de tout traducteur digne de 
ce nom. Loin de vouloir donner des recettes censées sauvegarder 
                                                 
9 Jocelyne Awad, Khamsin, Albin Michel, Paris, 1994, p. 35. 
10 Jocelyne Awad, Khamsin, Albin Michel, Paris, 1994, p. 131. 

 87

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)
BDD-A5081 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



l’exotisme du texte de départ, nous pouvons tracer quelques pistes de 
réflexion. 

Les auteurs affectionnent tout particulièrement les emprunts 
arabes qui leur semblent porter une pincée d’exotisme, la senteur de leur 
terre natale11. Il y en a qui sont déjà rentrés dans l’usage courant de la 
langue française ; on en compte plus de 270 mots empruntés à l’arabe 
tels que amiral, calife, coton, safran, élixir, émir, sucre, algèbre, alcool, 
cheikh, henné, muezzin, ambre, pour n’en citer que les plus connus. 
Mais il y en a qu’on ne trouve dans aucun dictionnaire et que l’auteur 
décide de son propre chef de glisser dans son texte. Par ailleurs, des 
images familières au libanais mais complètement étrangères au lecteur 
français émaillent ses écrits. Sans parler de certaines tournures de 
phrases qui « sentent » la syntaxe arabe. Pour mieux comprendre ce 
dont on parle, voici quelques exemples. 

Lisons d’abord ces strophes extraites du poème La Montagne 
inspirée de Charles Corm12 : 
 

[…] Combien étaient heureux dans leur digne misère 
Et la simplicité du bon temps de jadis 
Ceux qui n’avaient chez nous qu’un coin pour la litière 

    D’une seule brebis. 
 

Comment, dans nos sentiers, dodelinaient leurs têtes, 
Les grands pins attentifs, lorsqu’au bruit d’un grelot, 
Nos moucres, les pieds nus, près du sabot des bêtes,  

    Psalmodiaient un sanglot.  
 

[…] Comment la jouvencelle, au bord d’une terrasse, 
Pour l’ami de son cœur soignait le basilic ;  
Et comment son haleine avait l’odeur vivace 

    Du musc et du mastic ; 
 

[…] Comment fine et pareille aux princesses lointaines, 
La jeune fille svelte, et droite sans raideur, 
La jarre sur le front, portait à la fontaine 

Son rire et sa candeur; 
 

                                                 
11 « Puisqu’un terme exilé d’escales en escales,  
Porte son ciel natal de roulis en roulis, / Puisqu’il garde l’odeur et la couleur locale, 
De son propre pays! » CORM, Charles, Vol. 1, 2004, p. 121. 
12 Charles Corm, La Montagne Inspirée, (1934), Ed. de La Revue phénicienne, 
Beyrouth, 1964, p. 58-59.  

 88

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)
BDD-A5081 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



[…] Comment nos nuits d’été semblent des crépuscules 
Qui n’ont pas eu le cœur d’abandonner nos yeux ; 
Que leur splendeur atteste en lettres majuscules 

La présence de Dieu !  
 

Moucre n’est certes pas un mot français ; ce n’est pas non plus 
un emprunt qui soit entré dans l’usage de la langue française. C’est un 
mot arabe mkeri qui a été altéré pour mieux sonner français et qui 
désigne le muletier qui se déplaçait de village en village sur le dos de sa 
monture, transportant divers fardeaux et marchandises. Dans la 
littérature libanaise d’expression arabe, nombre d’auteurs ont consacré 
ce personnage, dessinant son portrait et décrivant sa relation intime avec 
sa mule13 : les « mkeris » faisaient dans le temps office de compagnie de 
transport dans toutes les occasions (mariage, transport de marchandises, 
ambulance, etc.) : 
 

Combien étaient heureux … ceux qui n’avaient chez nous qu’un coin 
pour la litière d’une seule brebis » est une expression courante 
devenue un proverbe connu et répété dans la tradition libanaise. Elle 
tire ses racines d’un fait historique : suite aux conflits sanglants qui 
avaient opposé Druzes et Maronites en 1861, le régime de la 
‘’Moutassarifiah ‘’14 fut proclamé au Mont-Liban et alors que le reste 
de la région était toujours en ébullition, le Mont-Liban connut, sous ce 
régime, paix et prospérité, ce qui amena les uns et les autres à envier 
ceux qui avait ne serait-ce qu’une petite maison dans cette montagne, 
maison exprimée dans le proverbe par la métaphore de « la litière de la 
brebis.  

 
Par ailleurs, la répétition du « Comment » au début de chaque 

strophe rappelle la structure du discours arabe. L’orateur arabe a 
tendance à recourir à la répétition pour mieux capter l’attention de son 
auditoire et marquer le passage d’une idée à l’autre dans une sorte 
d’accumulation qui va crescendo pour atteindre son apogée dans une 
finale qui tombe en coup sec. Le poète ne manque pas ici d’utiliser ce 
style, à la manière des orateurs arabes; il répète et accumule les 
« Comment » pour arriver à la finale qui tombe tel un coup de 
guillotine : « Que leur splendeur atteste… la présence de Dieu ! » 
Notons au passage que cette finale rappelle la shahada des musulmans 

                                                 
13 Dans son ouvrage Au cœur du Liban,  l’écrivain Amine Rihani n’hésite pas à donner le 
même prénom au « Mkeri »  (Jamil) et à sa mule (Jamileh, qui est le féminin de Jamil). 
14 La Moutassarifiah est un régime instauré en 1860 par l’Empire Ottoman et qui a 
segmenté le Mont-Liban en départements autonomes. 

 89

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)
BDD-A5081 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



qui professent - ou attestent - leur foi en ces termes : « J’atteste que seul 
Allah est Dieu et que Mahomet est le prophète d’Allah. ».  

Les emprunts, les métaphores et les tournures syntaxiques arabes 
sont autant d’éléments étrangers pour le lecteur français. Ils perdent 
toutefois leur étrangeté, une fois ramenés, par le biais de la traduction, à 
leur terre natale. Pour compenser cette perte, il ne resterait plus au 
traducteur qu’à recourir à la magie des mots15. Le traducteur littéraire 
n’est-il pas après tout un magicien des mots ? Il maîtrise parfaitement 
bien son sujet avec tous les aspects culturels sous-jacents. Pour étonner 
son lecteur arabe et conserver le charme de l’impact voulu par l’auteur, 
il jouera sur le matériau de la langue ; ne pouvant plus charmer par 
l’étrangeté du culturel, il charmera par la beauté de l’expression. Son 
écriture deviendra alors une sorte d’ « écriture de laboratoire », 
travaillée, fignolée, émaillée de fioritures linguistiques. 

Dans ce propos, nous avons voulu faire des constatations. Il nous 
est apparu que l’écrivain libanais d’expression française est certes 
écrivain en français à part entière et que le traducteur fait son travail de 
traduction honnêtement sans prétendre qu’il est écrivain. Mais chez l’un 
comme chez l’autre, l’écriture se combine à la traduction dans un 
heureux mélange et à des doses différentes. Toute la question est de 
savoir où commence l’écriture et où finit la traduction ? Question 
épineuse qui mérite analyse et réflexion. 

 

                                                 
15 Cf. Les Annales de l’Institut de Langues et de Traduction, Université Saint-Joseph, 
numéro 8, Beyrouth, 2001-2002, intitulé : « Al-Kimiya - La magie des mots ». 

 90

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:39 UTC)
BDD-A5081 © 2009 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

