
 
31 
 

                                                

LE MOINE TRADUCTEUR: RENCONTRE AVEC LE 
PERE ARCHIMANDRITE PLACIDE DESEILLE  

Felicia DUMAS 
Université « Alexandru Ioan Cuza » de Iaşi, Roumanie 

« Moines orthodoxes appelés à vivre en terre de France la 
tradition de la Sainte Montagne de l’Athos, nous savons 
que la mission du moine  « n’est pas de faire quelque 
chose par ses possibilités, mais de porter par sa vie le 
témoignage que la mort a été vaincue. Et cela, il ne le fait 
qu’en s’enterrant lui-même comme un grain dans la 
terre »1  

 

Abstract : Translation practice involves certain difficulties for a meticulous 
translator, depending on the peculiarities of the languages aimed at in the 
process of translation. As for the problems that arise in the process of 
translating Orthodox Romanian texts into French, they are quite a challenge, 
especially in terms of the lack of concordance between the confessional 
paradigms regarded as culturally representative for the two languages. We 
can definitely speak of a Catholic terminology in French. We have shown in 
another paper that the research in religious (Christian) terminology is 
promoted in French in particular.  

Key-words: religious terminology, paradigm, Catholic, Orthodox. 

L’Archimandrite Placide Deseille est né à Paris en 1926, au sein 
d’une famille profondément chrétienne, tel qu’il l’affirmera lui-
même à plusieurs occasions: « Je fus formé au sein de ma famille, à 
l’école de la grande tradition liturgique et patristique de l’église »2. Il 

 
1 Archimandrite Placide (Deseille), Témoignages : chemins vers 

l’orthodoxie, Etapes d’un pèlerinage, dans Le messager orthodoxe, no 
95, 1984, citant de l’archimandrite Basile, higoumène de Stavronikita, 
dans Contacts, no 89, 1975, p.101. 

 
2 Idem, ibidem.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
32 
 

                                                

est l’higoumène et le fondateur du monastère orthodoxe Saint-
Antoine-le-Grand, situé à Saint-Laurent- en-Royans, en Dauphiné, 
dans une vallée profonde du Vercors. Ce monastère est une 
dépendance, un métochion français, du monastère athonite de 
Simonos Petra. Géronda3  Placide Deseille est l’un des plus grands 
pères spirituels et théologiens orthodoxes français de l’époque 
contemporaine. Fondateur de la collection "Spiritualité Orientale" aux 
éditions de l'abbaye de Bellefontaine, il est l'auteur et le traducteur de 
plusieurs ouvrages sur l'histoire du monachisme et de la spiritualité 
orthodoxe, dont il est l’un des plus grands spécialistes à l’heure 
actuelle. Il a enseigné pendant plusieurs années la patrologie à 
l’Institut de Théologie Orthodoxe « Saint-Serge » de Paris. Le 
révérend père nous a très aimablement accueilli chez lui, dans sa 
cellule-bureau du monastère de la Protection de la Mère de Dieu, 
« chez les soeurs », un autre monastère-métochion de Simonos Petra 
dont il est le fondateur, monastère de moniales, situé dans le Gard, en 
France. C’était après la liturgie du 6 août 2008, la grande fête de la 
Transfiguration du Seigneur. Outre la profondeur, la clarté et la 
simplicité de ses réponses, nous avons été particulièrement touchée 
par son humilité, cette grande vertu dont les moines aiment se revêtir 
pour leur parcours spirituel de vie menée dans la prière, et son 
sourire.  
 La Roumanie est un pays de tradition orthodoxe. Le 
monachisme (orthodoxe) y est quelque chose de normal, d’habituel. 
Mais ce n’est pas le cas de la France. Qu’est-ce que cela veut dire 
d’être moine orthodoxe en France l’époque contemporaine ? Dans un 
petit livre très récent – Petit guide des monastères orthodoxes de 
France4-, on parle de vingt monastères orthodoxes, de différentes 

 
3 Terme employé en français religieux orthodoxe : Géronda n.m., pluriel: 

gérondas, du grec géron,  « vieux ». 1. grand père spirituel, supérieur 
d’un monastère de moines ; 2. appelatif, le père, l’Ancien.  

 
4 Dont l’auteur est le hiéromoine Samuel, paru au Monastère de Cantauque, 

en 2008.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
33 
 

                                                

juridictions, enracinés en France, à l’heure actuelle. Pas moins de 180 
moines et moniales orthodoxes y vivent selon le typikon5 monastique 
orthodoxe cénobitique et même érémitique. Cela veut dire tâcher de 
vivre selon les Pères et selon leur enseignement. Autant qu’on le 
peut...  
 En novembre 2007, le quotidien catholique « La Croix » 
avait entrepris un dossier d’enquêtes et de réflexion, pendant cinq 
semaines, sur l’avenir du christianisme en Europe, la conclusion 
étant celle d’un déclin, d’une déchristianisation. Il y avait une soeur 
catholique, théologienne, soeur Noëlle Hausman, qui y écrivait une 
phrase assez radicale : « du point de vue sociologique, la vie 
religieuse féminine n’a plus d’avenir en Europe occidentale »6, donc 
y compris en France. Elle disait également que l’image de la 
« religieuse en Europe est aujourd’hui déplorable, c’est celle de la 
« vieille bonne soeur », anonymement vouée à des causes sans 
éclat »7, qui n’a plus d’avenir. Elle restait néanmoins prudente, car à 
la fin elle laissait la porte entrouverte, en écrivant : « Mais l’avenir, 
c’est Dieu ». Elle avait raison, 90 moniales orthodoxes vivent en 
France à l’heure actuelle, dans des monastères orthodoxes... 

Oui, en France, en ce qui concerne le monachisme orthodoxe, 
beaucoup de monastères ont entre quatre et six moniales, d’autres en 
ont dix ou quinze et, enfin, exceptionnellement, dans d’autres 
monastères il y en a plus. Oui, en particulier depuis l’émigration 
roumaine, il y a une proportion d’orthodoxes en France beaucoup 
plus considérable qu’avant. Et en même temps, aux paroisses 
roumaines nouvelles se sont ralliés beaucoup de Français.  

 
5 Ensemble de règles-conseils qu’un père fondateur d’une communauté 
monastique a donné à ses moines qui vivent dans ce monastère et qui se 
trouvent à la base de leur vie monastique.  
6 Isabelle de Gaulmyn,  « La vie religieuse semble devenue insignifiante en 
Occident », entretien avec soeur Noëlle Hausman, in La Croix, mercredi 14 
novembre 2007, p.8. 
7 Idem, ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
34 
 

Vous êtes moine orthodoxe, fondateur de deux monastères – 
métochia du monastère athonite de Simonos Petra et d’un ermitage. 
Pourriez-vous nous parler un peu du monastère Saint-Antoine-Le-
Grand dont vous êtes l’higoumène ? Combien de moines y a-t-
il actuellement? De quelle origine sont-ils ? Comment sont-ils venus 
à l’orthodoxie ? Le typikon est forcément athonite, puisque vous êtes 
un métochion de l’Athos.  

Oui. Notre monastère est un très petit monastère, nous avons 
commencé à deux il y a trente ans dans des bâtiments qui n’étaient 
plus habités depuis 1912, donc il y a eu un gros travail de restauration 
à faire, qu’on a fait nous-mêmes. Peu à peu d’autres frères sont venus 
se joindre à nous. Tous ne sont pas restés, parce que certains n’ont 
pas persévéré dans la vie monastique, d’autres sont partis au Mont 
Athos, par exemple. Certains qui ont commencé chez nous sont 
maintenant moines au Mont Athos ou en Grèce, où la vie monastique 
évidemment est plus facile à mener qu’en France. Actuellement nous 
sommes sept, un petit peu dispersés, parce que nous avons à assurer 
la présence monastique à Saint Antoine, mais nous avons aussi un 
père qui est aumônier des moniales de Solan, un autre père, qui a été 
mon compagnon (qui a dépassé maintenant 80 ans) est ermite dans 
l’île de Porquerolles ; un autre père assure une présence monastique 
d’un petit centre spirituel que nous avons dans l’Ouest de la France, 
près de la ville de Mayenne. Si bien qu’au monastère on est 
généralement trois ou quatre moines.    

De quelle origine sont-ils ? Comment sont-ils venus à 
l’orthodoxie ? 
C’est extrêmement divers ; ça dépend de chacun. A Saint Antoine 
nous avons un frère qui est Hongrois. 

Père Martin. 
Père Antoine. Père Martin est en Hongrie actuellement et il vit en 
ermite dans le centre de la Hongrie. Nous avons un autre père qui est 
d’origine allemande. Les autres sont Français (sourire).  

Qui sont les fidèles qui fréquentent le monastère ? 
Les fidèles qui fréquentent le monastère sont soit des gens qui étaient 
déjà orthodoxes de longue date et qui sont venus habiter près du 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
35 
 

monastère pour avoir la faciliter d’avoir tous les offices liturgiques et 
les conseils au monastère et d’autres qui sont des gens de la région 
qui se sont convertis à l’orthodoxie.  

Donc, il y a des gens qui sont devenus orthodoxes parce 
qu’ils se sont retrouvés autour du monastère, grâce à la proximité du 
monastère.  
Egalement. Mais, en général, c’est plus large. Il y a des gens qui ont 
connu l’orthodoxie ailleurs, tout comme il y en d’autres qui sont 
devenus orthodoxes après nous avoir connus. 

Est-ce qu’il s’agit de personnes plutôt âgées, des femmes ou 
des hommes célibataires, des familles avec des enfants ? 
Il y a de tout. Il y a de très nombreux jeunes couples avec des enfants. 
Il y a une quantité d’enfants et de petits enfants dans l’église assez 
impressionnante.  

Vous avez raconté dans une belle émission radiophonique, 
« L’Eglise orthodoxe aujourd’hui » réalisée par mon compatriote 
Bogdan Florin Vlaicu, comment vous êtes devenu orthodoxe. Voulez-
vous le faire également pour les lecteurs de la revue Atelier de 
Traduction ? 
En quelques mots ... C’est pratiquement en lisant, en étudiant les 
écrits des Pères de l’Eglise et en priant dans l’esprit des Pères de 
l’Eglise que je suis arrivé à la conviction que c’est l’Orthodoxie qui a 
le mieux gardé, et qui a vraiment seule gardé en plénitude de la 
Tradition de l’Eglise des origines.  

Nous sommes touchés de savoir que c’est en liaison avec la 
Roumanie aussi... 
Oui, nous avons essayé de connaître l’orthodoxie en Roumanie. Sous 
le régime communiste, à l’époque où nous étions allés en Roumanie, 
on ne pouvait pas établir des liens avec l’Eglise de Roumanie, mais 
cela nous a permis de bien connaître la vie orthodoxe et l’orthodoxie. 

Quelle continuité avez-vous assuré entre le monastère de 
Bellefontaine où vous étiez moine catholique et le monastère 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
36 
 

                                                

orthodoxe Saint-Antoine-le-Grand ? Parce que vous avez été moine 
toute votre vie8. 
Oui, oui (en souriant). J’ai vécu 25 ans au monastère de 
Bellefontaine ; c’est un monastère où à l’époque, car les choses ont 
depuis pas mal changé depuis le concile de Vatican II et les années 
’60, à l’époque où j’y étais la vie n’était pas très très différente de 
celle qu’on mène au Mont Athos. On avait gardé les traditions 
anciennes de la vie monastique ; je me dis quelquefois que nous 
avons certainement moins changé en entrant de Bellefontaine à 
Simonos Petra, que si nous étions restés à Bellefontaine et nous y 
étions aujourd’hui.   

Bellefontaine est un monastère trappiste. 
Oui, oui, oui. C’est un excellent monastère qui était à l’époque où j’y 
étais un monastère-modèle, vraiment, excellent.  

Il possède, entre autres, une belle collection de Spiritualité 
orientale, où sont publiés des livres, des traductions importantes de 
la spiritualité orthodoxe, dont vous êtes l’initiateur et le fondateur. 
Oui, oui, oui. 

J’arrive ainsi à la prochaine question, concernant ce type de 
traduction... Vous êtes également un grand traducteur de littérature 

 
8 Géronda Placide est entré au monastère cistercien-trappiste de 

Bellefontaine en 1942, à l’âge de seize ans. En permanente et continuelle 
recherche des sources authentiques et patristiques du monachisme, il a 
fondé avec quelques compagnons, moines catholiques comme lui, un 
monastère de rite byzantin en Corrèze, à Aubazine. C’était une étape 
intermédiaire, car sa recherche spirituelle a continué, en aboutissant en 
1977 à la décision de devenir orthodoxes. Père Placide et ses 
compagnons furent reçus dans l’Eglise orthodoxe le 19 juin 1977, au 
Mont Athos et en février 1978, ils sont devenus moines du monastère 
athonite de Simonos Petra. Rentré en France peu de temps après, père 
Placide a fondé le monastère d’hommes Saint-Antoine-Le-Grand dans le 
Vercors, dont il devient l’higoumène, ainsi que le monastère de soeurs La 
Protection de la Mère de Dieu, dans le Gard, métochia français de 
Simonos Petra, avec toute la pratique religieuse exprimée en langue 
française, selon le typikon de la Sainte Montagne. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
37 
 

                                                

spirituelle orthodoxe. Vous avez traduit, entre autres, l’Echelle sainte 
de saint Jean Climaque9, ou bien les Homélies spirituelles de saint 
Macaire le Grand10, ainsi que pratiquement tous les textes 
liturgiques. Pourriez-vous nous parler un peu du rôle de ces 
traductions pour l’orthodoxie? Le père roumain Iulian Nistea de 
l’église roumaine de Paris me parlait d’une langue liturgique 
orthodoxe en train de se faire en français. Evidemment, il est 
Roumain et il est marqué par le fait qu’en roumain au XVIIème siècle 
on avait une langue liturgique qui se formait. Est-ce qu’on peut 
parler d’une langue liturgique ou plutôt d’une terminologie 
religieuse orthodoxe en langue française ? 
Oui, des deux, peut-être. Parce que le français est déjà une langue qui 
depuis longtemps a des usages religieux. Tout n’est pas à créer, mais 
effectivement il faut quelque chose qui soit une langue orthodoxe. Il y 
a quelque temps, j’ai traduit en français les Discours ascétiques de 
saint Isaac le Syrien11, des textes spirituels très importants de 
l’orthodoxie, et des gens m’ont dit « Ah, on a enfin une traduction qui 
soit dans une langue qui est orthodoxe. Qui est la même langue que 
notre liturgie, nous nous retrouvons ».  

Qu’est-ce que cela veut dire une langue orthodoxe ? 
Une traduction faite par des catholiques n’aurait pas eu la même 
résonance, n’aurait pas rendu les mêmes termes grecs par les mêmes 
mots, etc. 

Donc, c’est ça le rôle des traductions, de fixer cette langue 
orthodoxe. 

 
9 Saint Jean Climaque, L’Echelle sainte, traduction française par père 

Placide Deseille, Abbaye de Bellefontaine, Spiritualité orientale no 24, 
deuxième édition revue et corrigée, 1987. 

10 Les Homélies spirituelles de saint Macaire : le saint Esprit et le chrétien, 
traduction française par père Placide Deseille, Abbaye de Bellefontaine, 
Spiritualité chrétienne no 40, 1984. 

11 Saint Issac le Syrien, Discours ascétiques, traduction française par père 
Placide Deseille, Editions du Monastère Saint Antoine le Grand et du 
Monastère de Solan, Saint Laurent en Royans et La Bastide d’Engras, 
2006. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
38 
 

                                                

Je pense que le critère c’est quand même le respect d’une certaine 
tradition d’un français religieux ou d’un français liturgique et que 
cela ait été utilisé par l’Eglise catholique ce n’est pas étonnant. 
Comme le terme Assomption, par exemple, qui n’a rien en soi ni de 
catholique, ni d’orthodoxe. Le mot grec veut dire un transfert, 
également. Pourquoi ne pas l’employer ? Au fond, qu’est-ce que c’est 
que l’Eglise catholique ? C’est quand même un avatar de l’Eglise 
orthodoxe d’Occident.   

Quelle belle définition ! 
Eh oui... Le christianisme latin jusqu’au XIème siècle était un 
christianisme orthodoxe. C’est pour cela qu’énormément de termes 
liturgiques catholiques sont tout à fait assimilables, à mon avis, à 
l’orthodoxie.  

J’ai remarqué qu’en France il y a plusieurs traductions, des 
traductions différentes des mêmes textes liturgiques. Rien que pour la 
Divine Liturgie il y en a plusieurs. 
Oui, oui.  

Je m’arrêterai à trois : la vôtre, une autre proposée par deux 
hiéromoines du monastère de Cantauque, qui dépend de la 
MOREOM12, et une autre proposée par la Diaconie apostolique. 
Pourquoi ce besoin de retravailler la traduction de ce texte liturgique 
fondamental et des textes liturgiques fondamentaux en général ? 
Je pense que c’est parce qu’aucune traduction n’est vraiment 
parfaitement satisfaisante. Il y a aussi une traduction qui a été faite au 
sein de l’archevêché de la rue Daru13, qui est la plus répandue de 
toutes.  

Et les traductions proposées par la Diaconie apostolique ? 
quel rôle ont-elles et quelle circulation à l’intérieur de l’orthodoxie ? 
La Diaconie apostolique est un nom comme ça, mais en fait il ne 
s’agit que d’une seule personne ; c’est le père Denis Guillaume qui a 

 
12 La Métropole Orthodoxe Roumaine pour l’Europe Occidentale et 

Méridionale, dont le siège est à Limours, en France. 
13 Il s’agit de l’archevêché russe qui dépend juridictionnellement (en tant 

qu’exarchat) du patriarcat oecuménique de Constantinople. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
39 
 

                                                

fait ces traductions, qui a tout fait14. Ce sont des traductions adoptées 
par certains, mais cela n’a aucun rôle officiel dans l’orthodoxie. On 
s’en sert peu, je crois, dans l’ensemble. Au fond, on s’en sert surtout 
dans des monastères, parce que c’est le seul moyen d’avoir une 
traduction de la totalité des livres liturgiques. Dans les paroisses, où 
ils ont toujours des offices abrégés, seulement le dimanche, ils ont des 
traductions qui ont été faites pour cet usage-là et ils n’ont pas 
beaucoup de choix et se servent de la traduction du père Denis 
Guillaume.  

Revenons à l’orthodoxie en France. Comment y devient-on 
orthodoxe ? Qu’est-ce que vous pouvez nous dire sur l’actualité ou 
l’inactualité de l’orthodoxie ? Quelle est la place de l’orthodoxie 
dans le paysage religieux français à l’heure actuelle ? 
Je dirais que numériquement l’orthodoxie est quand même peu 
représentée. Surtout s’il s’agit d’orthodoxes français de souche. Mais 
sur le plan du rayonnement, en particulier des publications, des livres, 
l’orthodoxie a un impact assez important.  

Vous avez dit « numériquement ». Y a –t-il une progression 
en nombre de fidèles et de paroisses depuis la chute du communisme 
en Union Soviétique et en Europe Orientale ? 
Sans aucun doute. Parce qu’il y a notamment toutes les paroisses 
roumaines qui se sont fondées.  

Pour un Roumain, pour une Roumaine comme moi, la 
multitude des juridictions orthodoxes en France surprend et parfois 
surprend beaucoup. Je me suis posée des questions sur le rôle de 

 
14 Effectivement, la « Diaconie apostolique » est le nom d’une institution 

créée par le père Denis Guillaume, dont il fut le seul membre. Le nom de 
celle-ci venait du fait qu’il était diacre du siège apostolique de Rome. 
Moine au monastère uniate de Chevetogne, rattaché temporairement au 
Collège grec de Rome, le père Denis Guillaume a été reçu dans 
l’orthodoxie en 1994 (dans l’Eglise orthodoxe de Finlande). Il a traduit 
l’intégralité des offices liturgiques orthodoxes en langue française, ainsi 
qu’une partie des Ménées russes, grecques, roumaines et serbes, et a 
composé  de nombreux acathistes pour des saints ayant vécu en France. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
40 
 

l’Assemblée des Evêques orthodoxes de France. Est-ce que c’est un 
rôle qui va dans le sens de l’unification ?    
Oui, certainement. Seulement, c’est vraiment un début. Cette 
multiplicité vient simplement du fait que chaque patriarcat qui avait 
des ressortissants qui venaient s’établir en France ou y étaient établis 
a voulu pourvoir à leur besoins spirituels, a nommé des prêtres, a 
envoyé des évêques. C’est la manière dont l’orthodoxie s’est rétablie 
en France -à partir de différentes émigrations- que cela a abouti 
presqu’inévitablement à ce morcellement.  

Pour parler un peu de la Roumanie, à laquelle vous êtes 
attaché... Comment voyez-vous l’évolution de l’orthodoxie en 
Roumanie, après l’ouverture vers l’Europe, vers la société de 
consommation, laïque? 
Une Union européenne en soi est une bonne chose. Du moins, serait 
une bonne chose si elle se faisait sur des bases non pas uniquement 
économiques et uniquement pour favoriser finalement ce 
matérialisme pratique. Mais, en fait c’est cela et cela présente 
incontestablement des dangers très très réels pour la vie chrétienne et 
pour la vie spirituelle en général.  

Quels sont vos liens à présent avec l’Eglise Orthodoxe 
Roumaine, avec la Métropole orthodoxe roumaine pour l’Europe 
Occidentale et Méridionale, avec Mgr. Joseph, par exemple, avec 
Mgr. Marc ? 
Mgr. Joseph est très occupé. Nous n’avons pas beaucoup d’occasions 
de contacts. Nous nous connaissons bien, nous sommes heureux 
quand nous nous rencontrons. Mgr. Marc, je ne l’ai encore jamais 
rencontré pratiquement depuis qu’il est rentré de Roumanie. Je n’ai 
pas eu l’occasion. Il ne vient pas beaucoup dans notre région et quant 
à moi, je circule très peu en dehors de nos monastères. J’allais encore 
ces derniers temps à Saint-Serge de temps en temps, mais en dehors 
de cela, je n’ai pas beaucoup de contacts. Ma place est dans mes 
monastères. 

Certainement. Comme lui, vous êtes des moines orthodoxes 
français de souche.  D’ailleurs, Mgr. Marc est le seul évêque français 
de l’Eglise orthodoxe roumaine et le seul évêque français de souche 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
41 
 

                                                

de l’église orthodoxe dans son ensemble. A part celui de l’ECOF15. 
Est-ce que l’église de l’ECOF existe encore ? Parce que certaines 
paroisses avaient été récupérées par la Métropole Roumaine... 
C’est cela, oui. D’autres ont été récupérées par la Serbie et il doit 
encore rester un petit noyau autour de leur évêque Germain, mais 
c’est un tout petit noyau qui n’a pas d’avenir.  

Pour finir, aimeriez-vous nous dire quelques mots sur 
l’oecuménisme dont on parle très souvent à l’heure actuelle ? Quelle 
devrait être la position de l’orthodoxie dans son ensemble ?  
Je pense que si l’on regarde loyalement les choses, on ne voit 
actuellement aucune possibilité de réunion effective des églises. Je 
pense que là-dessus il ne faut pas rêver, même avec l’Eglise 
catholique, il reste pour une réunion effective des difficultés très 
considérables. On se fait, à mon avis, pas mal d’illusions à ce sujet. 
Mais, en revanche, une meilleure connaissance mutuelle, de l’amitié, 
des relations d’amitié sont très fécondes et très utiles. En France, par 
exemple, publier pour tous les Français, pour tous les catholiques qui 
ont une recherche spirituelle, des textes des Pères de l’Eglise, tout 
comme le fait de publier dans le monde orthodoxe certains textes 
spirituels catholiques qui sont de la grande tradition spirituelle, tout 
cela est très utile. De faire beaucoup mieux connaître dans les pays 
orthodoxes certains aspects de la présence spirituelle des pays 
occidentaux, notamment de la France, où il y a des choses splendides, 
tout cela est très utile ; donc, une meilleure connaissance réciproque, 
des liens de charité, une collaboration dans des domaines pratiques 
comme par exemple, la protection de l’environnement, des choses 
comme ça, oui, c’est très bien. Mais je pense qu’il faut justement 
s’engager dans des choses concrètes et qu’on laisse du temps au 
temps. Discuter à l’infini sur l’union, à mon avis, n’avancera pas 
beaucoup parce que les problèmes sont tout de même extrêmement 
importants. La séparation entre l’Eglise catholique et l’Eglise 
orthodoxe a commencé au IVème siècle. On discerne les premières 

 
15 L’Eglise Catholique Orthodoxe de France, à statut canonique assez 

controversé. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
42 
 

                                                

failles au IVème siècle. Ensuite, cela s’est développé au cours des 
siècles pour finalement aboutir à une rupture complète au XIème. Ce 
qui a mis cinq ou six siècles à se produire ne peut pas se réparer en 
cinquante ans...  

Géronda Placide est particulièrement bien placé pour parler 
de l’oecuménisme. Son parcours spirituel exceptionnel de moine 
catholique dans une grande abbaye cistercienne-trappiste (l’abbaye de 
Bellefontaine) de France, devenu ensuite moine orthodoxe du Mont 
Athos est interprété par lui-même comme un pèlerinage vers la 
plénitude de l’Eglise du Christ Sauveur. Infiniment reconnaissant à 
l’Eglise catholique, qui l’a nourri spirituellement dans sa jeunesse, 
père Placide parle dans des phrases d’une grande beauté et élégance 
en langue française de cet héritage chrétien qu’il a mené à son 
épanouissement en rentrant dans l’Eglise orthodoxe. Citons-le pour 
finir, à propos justement de cette « conversion », de ce pèlerinage 
vers l’orthodoxie, vers le monachisme orthodoxe : « Un vieux moine 
de la Sainte Montagne nous avait dit un jour : « Vous n’êtes pas des 
catholiques romains convertis à l’orthodoxie grecque. Vous êtes des 
chrétiens d’Occident, des membres de l’Eglise de Rome, qui rentrez 
en communion avec l’Eglise universelle. C’est beaucoup plus grand 
et beaucoup plus important. » Et, tandis qu’il disait cela, de grosses 
larmes coulaient sur ses joues... Certes, nous nous sommes bien 
« convertis », en ce sens que nous sommes passés de l’Eglise 
romaine, envers laquelle nous gardons une immense gratitude pour 
tout ce que nous avons reçu au sein de nos familles et de ce peuple 
chrétien qui nous a si longtemps portés-, à l’Eglise orthodoxe. Mais 
cette Eglise orthodoxe n’est pas une Eglise « orientale », une 
expression orientale de la foi chrétienne : elle est l’Eglise du Christ. 
Sa tradition fut la tradition commune de tous les chrétiens pendant les 
premiers siècles, et entrant en communion avec elle, nous ne faisons 
que revenir à cette source. Nous n’avons pas « changé d’Eglise » : 
nous n’avons fait que passer d’un rameau séparé de l’unique Eglise à 
la plénitude de celle-ci. »16   

 
16 Archimandrite Placide (Deseille), Témoignages : chemins vers 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
43 
 

                                                                                                       

Quelques livres de l’Archimandrite Placide Deseille : 
1. Nous avons vu la vraie lumière : la vie monastique, son esprit 

et ses textes fondamentaux, Lausanne, l’Age d’homme, 
collection Sophia, 1990. 

2. L’Evangile au désert, Paris, Cerf, 1999. 
3. La Fournaise de Babylone : guide spirituel, Saint-Antoine-

Le-Grand, 2001. 
4. Certitude de l’invisible, Presses Saint-Serge, 2002. 
5. La Spiritualité orthodoxe et la Philocalie, Paris, Albin 

Michel, collection Spiritualités vivantes, 2003. 
6. Corps-âme-esprit par un orthodoxe, Grenoble, Le Mercure 

Dauphinois, 2004. 
7. Saint Jean Climaque, L’Echelle sainte, traduction française 

par père Placide Deseille, Abbaye de Bellefontaine, 
Spiritualité orientale no 24, deuxième édition revue et 
corrigée, 1987. 

8. Les Homélies spirituelles de saint Macaire : le saint Esprit et 
le chrétien, traduction française par père Placide Deseille, 
Abbaye de Bellefontaine, Spiritualité chrétienne no 40, 1984. 

9. Saint Issac le Syrien, Discours ascétiques, traduction 
française par père Placide Deseille, Editions du Monastère 
Saint Antoine le Grand et du Monastère de Solan, Saint 
Laurent en Royans et La Bastide d’Engras, 2006. 

 
l’orthodoxie, Etapes d’un pèlerinage, dans Le messager orthodoxe, no 
95, 1984. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:11:29 UTC)
BDD-A5062 © 2008 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

