KITAB AL-TAFRIQA : DISCOURS RELIGIEUX
ET SAVOIRS MYSTIQUES
CHEZ CHEIK UTHMAN DAN FODIO (1754 — 1817)

Seyni MOUMOUNI
Institut de Recherches en Sciences Humaines
Université Abdou Moumouni, Niamey, Niger

Abstract: Cheikh Uthman dan Fodio (1754-1817), is almost a mythical figure
in the history of Islamic reflection in West Africa. Founder of Sokoto empire, he
is the author of more than a hundred titles. Our aim here is to present, to
translate and to explain his unpublished manuscript « Kitdb al-tafriga ».

Key-words: manuscript analysis, sufiism, ethical claim

Cette ¢tude porte sur I’'un des manuscrits du Cheik Uthman dan
Fodio, il s’agit du manuscrit : kitdb al-tafriga bayna ‘ilm al-tasawwuf al-
alladhi  lil-tahallug wa bayna ‘ilm al-tasawwuf al- alladhi lil-
takhaqquq wa maddhil al’iblis. (Différence entre le soufisme qui reléve
de I’éthique, de la vérité transcendantale et les manifestations Iblis). Un
texte inédit dans lequel le Cheik nous livre sa conception du soufisme.
Le manuscrit en question est localis¢ au Nigéria a Ibadan (C.A.D),
n°434 ; Kaduna (N.A), A/AR 22/34 ; Kano (B.U), UF, 5/21 ; Sokoto
(C.I.S), 1/4/58 ; Sokoto (W.J.C), 12/35. Le manuscrit étudi¢ dans le
cadre de ce travail est un manuscrit conservé a la bibliothéque de
I’history bureau enregistré le 21/08/1929 sous le n° 310 a Sokoto au
Nigeria. En langue et écriture arabe, le texte est composé de trois
feuillets comportant six folios dont le texte recouvre une surface écrite
170 mm x 140 mm, soit 21 lignes par folio, excepté le folio 3 r qui
contient 23 lignes. Il s’agit d’une écriture de type saharien, coulante et
peu angulaire. Le texte peu lisible a cause de quelques taches d’ancre et
des ratures liées plus au moins aux conditions de conservation du
manuscrit que nous avons trouvé en trés mauvais €tat. Le texte est posé
sur un papier moderne jauni par le temps avec les bords rongés jusqu’a

63

BDD-A5049 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)



parfois I’écriture. Comme la plupart des manuscrits africains, nous
notons a ’espéce la présence des réclames justifiant 1’absence d’une
pagination, les feuillets n’étaient pas reliés. Le colophon ne comporte ni
date ni le nom du copiste. Le texte commence par un basmala, un
hamdala et un ‘ammd ba’du. Le corps du texte comporte des
séparateurs : Qala, Tanbih a la ligne 2 folio6 ; nous avons trouvé un seul
signe de ponctuation (géométrique) « :. »Trois points a la ligne 39 f°2v.

1. Analyse du contenu : la voie mediane

L’examen de ce manuscrit nous permettra d’en savoir plus sur
I’idée que le Cheik se faisait du soufisme au-dela des rites et les aspects
organisationnels des furigs (confreires). L’intérét principal de ce
manuscrit est la coherence et homogéneité qui émanent de la pensée du
Cheik. Cohérences chronologiques, d’abord la définition du soufisme
fournit avec precision des informations idéologiques sur une génération
des cheiks de I’époque ‘Abbaside. Il s’agit précisement d’As’ari
(m.324/935), de Muhéssibi (m.243/857), de Ghazali (m.505/111) et de
Gunayd (m. 299/911), mais aussi sur une autre génération de cheiks de la
fin de 1’époque Mamelouk, par exemple: Ahmad al-Zurriq
(m.899/1494), cinq personnages importants dans [’histoire culturelle
islamique.

A cette cohérence chronologique s’ajoute une homogénéité de
pensée, les Cheiks cités partagent presque tous, la méme conception du
soufisme. Leur importance vient de ce qu’ils sont les fondateurs de cette
« voie médiane » que d’aucuns considérent comme la marque principale
de D’expérience historique qui caractérisent un nouvel élan spirituel
autour duquel se cristallise cette fameuse Walaya et éthique que les
sociétés arabo-islamiques doivent cultiver pour réorganiser la cité. Les
qualificatifs et 1’objet méme de cette « voie médiane » est 1’objet de
discussions et de controverses.

Le fait que Cheik Dan Fodio reste Malikite n’a rien d’étonnant,
en figh (jurisprudence) c’est 1’école Malikite qui est la plus suivie parmi
les écoles en Afrique. Le Cheik en citant les anciens, se positionna sur le
terrain de la pensée mystique et philosophique. Il considére que :

64

BDD-A5049 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)



Les adeptes (de cette voie médiane) ne doivent pas se limiter
uniquement aux savoirs théoriques mais ils doivent suivre aussi les
regles du soufisme. Par contre, ce qui dévoile la Veérité (takhaqquq) ¢ est
la voie des connaissances et des états spirituels, ce sont des cas
d’espéces qui ne concernent que les connaisseurs...

Dans le kitab al-tafriqa, la structure interne du soufisme obéit
aux reégles qui régissent les relations entre les dirigeants temporels et les
autorités spirituelles ; entre les fugaha (juristes) et les fugara (pauvres) ;
entre les hdwdss (élite) et les awamm (les gens du peuple) etc.
L’adaptation du soufisme au climat culturel général a pour finalité¢ sa
diffusion dans les sociétés africaines. Celle -ci [1’appréhende
essentiellement, sous le visage de la sainteté. I[llumination spirituelle et
réforme sociale dans une société partagée entre pratiques animistes et
pratique musulmane : le Cheik semble investir spirituellement et
idéologiquement la sphére du soufisme. Quelles considérations peuvent
inspirer une telle présence?

Le Cheik adhéra au soufisme, tout en s’alliant au courant
As’arite et en restant fidele a I’école théologique et juridique de Malik b.
anas. Cette appartenance apparait trés clairement dans son kitdb al-
tafriga. 11 avait étudié les ceuvres de Muhasibi et vouait une grande
admiration a [’Ihyd’ ‘ulum al-din (revivification des sciences religicuses)
de Ghazali. Il cite le vocabulaire technique de Ghazali, et développe
certaines notions maitresses de sa doctrine. Tels que le kitdb al-tafriqa
contient une affirmation évidente de I’engagement mystique du Cheik, il
montre qu’il rentre dans la voie en connaissance de cause contrairement
a ce que pensent certains auteurs. De ce fait, le soufisme signifia tout
d’abord pour lui la recherche d’une régle de vie a la fois intellectuelle et
communautaire. Dans les déclarations de Junayd (mort en 299 / 911) qui
disait :

Uilaal po 43 IS5 2 aladl 138 (e a0 ale cland) apal con of le g1 "
Gaal anl, IS U8 A s Jlo Gl da 3 JIAY) Caa 28 4] S
" T e e s )

S’il existe un savoir au-dessus de cette science dont nous

parlons, je l'aurais embrasé. J'ai eu a rassembler prés de deux mille

65

BDD-A5049 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)



propos relatifs a la véracité du soufisme, tous reviennent sur le [sens de
.. 1
[’amour divin] .

Cet extrait nous éclaire indiscutablement sur la rigueur de la
méthodologie du Cheik qui, quoiqu’il s’en défende, ne laisse aucun des
aspects du soufisme inexploré. Si I’on prend I’ensemble des manuscrits
attribués au Cheik, on s’apercoit qu’une partie de ces textes est consacrée
a la théorie de la charia (loi islamique), une autre a la Tarigat (la voie
mystique) et enfin, une derniére a la Hagiqat (la Vérité supréme). Cette
trilogie représente le fondement du soufisme dans lequel les soufis
africains comme Sidi al-Mukhtar al-kunti, Cheik Uthman dan Fodio et
son disciple al-Hajj ‘Umar se reconnaissent volontiers. Ces trois niveaux
du soufisme sont liés entre eux. La charia, c’est la loi divine, fondée sur
le Coran. Tous les musulmans doivent s’y soumettre. Pour les soufis, il
est possible d’approfondir cette loi en cherchant 1’esprit, en adhérant a
une voie mystique la Tariga (confrérie) qui mene, a son tour, a la Hagiqa
(Vérité divine), uniquement a travers la perception transcendantale. Une
symbiose trés fréquente dans 1’expérience soufi montre bien la position
des Turugs par rapport a la charia et a la hagiga. Cette trilogie est
traditionnellement symbolisée par un cercle avec ses rayons et son
centre. La circonférence représente la Sari’a, les rayons sont les Turugs,
autant de voies pour se rapprocher du centre, mais qui toutes prennent
appui sur la circonférence sans jamais se séparer d’elle, le centre du
cercle est la Hagiqga, la Vérité créatrice. C’est la finalité de toute voie
spirituelle, plus les rayons se rapprochent du centre, plus ils sont proches
les uns des autres. Ceux qui parviennent au centre arrivent a la
perfection et tiennent un méme langage, celui de I’amour et de 1’unité.

Pour comprendre la structure hiérarchique du soufisme
danfodien, il faut savoir qu’a I’intérieur de cette trilogie fondamentale, il
existe une autre trilogie: ‘isldm, imdn et ‘Ghsan. L’islam c’est la
soumission a Dieu, condition indispensable pour étre musulman; 1’imdn,
c’est la loi qui englobe tous les principes auxquels un musulman doit
croire, alors que I’ihsdn définit le comportement parfait, exigé de tout
musulman. Le Cheik dans son kitdb ‘uliim al-mu’dmala, appelle islam la

'Kitdb al-tafriga, foliol.

66

BDD-A5049 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)



science du figh relative aux aspects extérieurs de la religion, imdn (foi)
celle du tawhid (unicité de Dieu) touchant aux croyances qui constituent
les fondements de la religion et ‘ihsdn (la perfection) qui concerne les
aspects intérieurs de la religion.

Ce méme souci méthodologique pousse Dan Fodio a énoncer
une définition du soufisme basée sur deux concepts :

- Le soufisme qui reléve du tahagqquqg (Vérité divine) domaine
réservé a I’élite « al-hassa »

- Le soufisme qui releve du tahallug (éthique) domaine réservé
aux gens du peuple, aux musulmans de base « al- ’dmm) Entre ces deux
concepts il y a « madahil Iblis » (les manifestations d’iblis). Cette mise
au point donne au Cheik Dan Fodio I’occasion de prendre a partie ceux
qui confondent le tasawwuf lil-tahallug (éthique) et le tasawwuf lil-
tahaqqug (Vérité supréme), ceux qui préférent les discussions stériles a
I’étude véritable du soufisme. Cette remarque prend toute sa dimension
quand on sait le nombre de polémiques stériles qui jaillirent en son
temps autour de questions mystiques et d’organisation sociale. Dans une
représentation métaphorique, il compare ces concepts a un édifice, dont
les fondations reposent sur la crainte de Dieu, les murs représentent les
relations sociales et le sommet enferme la connaissance.

Il considére le tahallug comme étant la voie que tout musulman
doit suivre a fin de s’éloigner des manifestations d’iblis ; il suffirait selon
lui pour le musulman ordinaire non seulement de se protéger des actes
blamables mais, surtout de se construire une conduite morale au sein de
la société. Pour se faire, il fournit une liste des ceuvres louables a
observer et une autre des actes bldmables a éviter. Seuls ceux qui
observent scrupuleusement cette conduite parviendront a un « hasan al-
hulg » (un comportement parfait). En d’autre terme, le soufisme tel qu’il
a été défini par le Cheik se borne a deux pratiques : celle qui releve du
tahaqquq est aussi un devoir collectif mais qui doit étre observé par
seulement quelques membres de la communauté, 1’élite « al-hdssa »
désigné a juste titre par « muridin et ‘arifin» (les disciples et
connaisseurs) pour atteindre a un état spirituel particulier « ‘ahwdl », des
formes de connaissances intuitives « al-ma’rifa» et aux sciences
inspirées « al-"ultim al-’ilhdmiyya », tandis que tahallug reste ouvert et
recommandé aux croyants.

67

BDD-A5049 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)



Selon lui, le tasawwuf lil tahallug permet aux adeptes de
canaliser les émotions telles que :

L’orgueil, la colére, le désir, 1’avarice, etc, tandis que le
tahawwuf lil tahaqquq permet pour sa part la connaissance des ceuvres
révélées telle que : les noms et attributs divins, les humeurs des murids
(disciples) et la généalogie des saints.

Il cite al-Ghazali et al-Muhasibi comme étant les représentants
du tasawwuf lil tahallug, et ‘Ahmad al-Zurtiq(1442) concernant le
tasawwuf lil tahaqquq.

Dans le méme ordre d’idée, Dan Fodio tient a distinguer le
soufisme qui implique une démarche a la fois intellectuelle et spirituelle
qui doit s’associer a 1’organisation de la cité a partir des expériences
pratiques, c’est a dire I’instauration de 1’éthique pour donner un sens a la
vie dans la cité et en faire la démonstration, notamment en ce qui
concerne les faits sociologiques éloignés et parfois inaccessibles aux
sens. Le soufisme selon le Cheik doit intervenir et c’est en cela qu’il se
démarque des « al-salaf'» (devanciers). Il déclare ouvertement que tout
soufi est fagih (et non I’inverse, cet avis est largement partagé par les
maitres du soufisme en commencant par Sa’rani. Ce jugement si réductif
des soufis envers les fugahd’ (juristes) explique cependant, selon ‘Ali al-
Hawwas, pourquoi les fugahd’ s’en prennent aux soufis et non I’inverse.

Les soufis ont en effet parcouru la voie des fuqgahd’
(théologiens) avant de dépasser I’approche littéraliste et de s’engager
dans leur propre voie. Le Cheik a, pour sa part, une longue expérience
du milieu des juristes ; il revient pour adopter un jugement conciliant.
Il pense que le figh et le soufisme sont deux sciences qui se completent.
Le Cheik Dan Fodio estime que celui qui pratique le soufisme en
méconnaissant le figh est un athée, celui qui connait le figh sans
pratiquer le soufisme est un « zindig » (hérétique), et seul celui qui
embrasse les deux atteint Dieu. Il considére que la relation qui existe
entre le soufi et le figh est celle qui existe entre le corps et ’esprit. 11
dénonce avec vigueur dans le chapitre 4 du kitdb fath al-basa’ir
(illumination spirituelle) un déséquilibre se concrétisant par le
débordement de la lettre sur I’esprit. Ahmad al-Zurtiq a dit :

68

BDD-A5049 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)



La relation du soufi par rapport a Dieu est plus intime que celle
du sunnite qui s’adonne a [des actes] d’innovation. Le sunnite est
qualifie d’innovateur tandis que le soufi est consideré comme partisan
de la perfection. La sunna englobe a la fois la théorie et la pratique [de
la tradition prophétique]. On sait que la pensée d’un faqi’ est plus vaste
que celle d’un soufi, c’est pourquoi on a tendance a la refuser. Le
soufisme doit puiser ses sources dans le figh, cependant, d’apres les
regles en vigueur le figh ne doit pas trouver ses références dans le
soufisme.”.

En ce qui concerne la Qddiriyya proprement dit, si les karamdt
illuminent ses textes et sa tradition orale, il faut néanmoins rappeler,
comme principe majeur, la méfiance des différentes branches de cet
ordre initiatique envers les puissances surnaturelles. En effet, le Cheik a
maintes reprises mit en garde ses disciples, les karamats (miracles) dit-il
dans le kitab al-tafiiqa peuvent étre d’origine satanique ou cache la ruse
divine. Au-dela, le renoncement a ces croyances s’inscrit dans une voie
spirituelle. Les caractéres sataniques les plus importants d’apres le Cheik
sont :

Caly LS limally Uapdll Cald Jall (ol umally 65630 5 Caasll 7
” 3R (el

La colere et la passion charnelle, la colere tend vers la folie,

Satan s’en approprie de la maniére qu ’un enfant attrape un ballon...*

La destinée de Dan Fodio s’ordonne autour de ces trois dates :
1790, 1794, 1814*. A chacune de ces dates, correspond un épisode majeur
du méme événement. Dés le premier d’entre eux ’histoire du Cheik cesse
d’étre une aventure individuelle : pour lui-méme, pour ses disciples, elle se
confond désormais avec I’histoire de I’empire de Sokoto.

Le soufisme dit-il tourne autour de quatre axes qui sont :

% Kitdb al-tafriga folio2.

3 kitab al-tafriga folio3

* Ces dates rappellent les différentes étapes spirituelles qui ont marqué la vie du Cheik
Uthman dan Fodio, voir plus bas kitdb lamma balagtu

69

BDD-A5049 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)



- I’invocation divine a travers des gestes louables et la purification des
actes blamables ;

- la purification des actes et le rétablissement des états spirituels a travers
des gestes louables

- la réalisation et I’observation des états spirituels a travers le zéle.

- la théologie spéculative. Le Cheik considére avant tout la science du
soufisme au premier chef de la connaissance du figh, c’est a dire du droit
musulman, les normes qui régissent la vie en communauté car, croit-il :

La connaissance d’une chose est avant toute connaissance les
causes de ses fondements ». Enfin, un dernier point qui lui tient
particulierement a cceur, il s’agit de [’amour, le seul moyen pour
parvenir a Dieu. Le chemin de cette réalisation est long et ardu pour
qu’on puisse ['emprunter seul, muni de la seule obéissance aux
obligations exotériques de la religion comme unique compagnon de
route. Certes, le cheminement se fait a travers des actes jusqu’a ce que
["adepte gagne [’amour, apres avoir accédé a la pauvreté intérieure et
appris a attribuer toute chose a son origine.

2. Revendication éthique

La majeure partie de I’ceuvre de Dan Fodio est celle d’un lettré,
un sage et un mystique qui emprunte ses sentences a la fois a toute une
tradition littéraire et religieuse, qu’il transmet parfois dans les langues
locales (haoussa, peul et yuruba), en s’appuyant sur I’expérience de la
vie. Cette expérience de la vie a des résonances multiples, individuelles
et collectives, et pose d’importants problemes. Son fafiiga contient une
critique du fanatisme et du zeéle de certains Ulémas. Il prone une
jouissance pleine et équilibrée de la vie. On a qualifi¢ le Cheik de
rénovateur, la perspective éthique se présente par le partage d’une
expérience spirituelle. Pour exemple, il cite ‘Abdulldh b. ‘Umar :

Le dernier des dix groupes qui représentent les compagnons du
prophéte fut dans la mosquée parmi eux, ‘abu bakr, ‘umar et les ‘ansdr
(les alliés de Médine), lorsqu 'un jeune homme rentra dans la mosquée, il
salua le prophéte et [’assistance puis, il lui posa la question suivante :

70

BDD-A5049 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)



- Prophete, quel est parmi les croyants celui qui est le préferé de
Dieu ?

- Le prophéte lui Répond :

« C’est, celui qui jouit d’une bonne moralité. Certains ont eu a
rassembler les éléments caractéristiques de la bonne conduite qui sont:
L’extréme pudeur, la gentillesse, [’extréme pitie, le calme, le travail, la
vigilance, la discrétion, la sagesse, [’honnéteté, la patience, la
reconnaissance [envers Dieu], la bonté et la piété, le courage, la
tendresse et la gaieté... .

Conclusion

Le kitab al-tafriga est un petit traité de soufisme tel qu’il a été
transmis par les cheiks, les maitres, les peres fondateurs. Ici, les thémes
traités par le Cheik relévent de la doctrine fondateur du soufisme qui a
pénétré les esprits et qui apparait ici et la dans les écrits ou dans les
réflexions que nous rapportent les historiens. Le soufisme qu’il
revendique est donc celui de la voie du milieu. C’est le modele du grand
Junayd (m.298/910) qu’il cite, un modéele qui a donné forme et impulsion
a ce courant dominant de la mystique. De ce fait, le « tasawwuf al-
ahldg » (soufisme des 1égitimes meeurs spirituelles), comme le désignent
les modernes et les anciens rencontre un consensus aupres des adeptes.

Bibliographie :

Adeleye R.A.: « Sifofin Shehu: an autobiography and character study of
Uthman b. Fudi » in RBCAD, ii/1, Ibadan, 1966, pp. 43-71

Ba Hampaté Amadou : « Vie et enseignement de Tierno Bokar, le sage
de Bandiagara », éd. point, Paris, 1980, p. 254

Brenner Louis: “Muslim thought in eighten century West Africa: the
Shaykh ‘Uthman b. Fadi”

Eva De vitra-meyroivitch : « Anthologie du Soufisme », Paris, éd. Albin
Michel, 1995

71

BDD-A5049 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)



HAMET Ismaél : Nour el-Eubab (Lumiére des cceurs) de Cheik otmane
ben Mohammed ben otmane dit Ibn Foudiou, Paris, Revue africaine,
XLI, pp. 297-317 (1897) (1898) pp. 58-69

Moumouni Seyni : « Vie et ceuvre du cheik Uthman dan Fodio (1754-
1817): de lislam au soufisme », Paris, éd. I’Harmattan, (études
africaines), 2008

72

BDD-A5049 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)


http://www.tcpdf.org

