
 
 

KITAB AL-TAFRIQA : DISCOURS RELIGIEUX  
ET SAVOIRS MYSTIQUES 

CHEZ CHEIK UTHMAN DAN FODIO (1754 – 1817) 
 

Seyni MOUMOUNI 
Institut de Recherches en Sciences Humaines 
Université Abdou Moumouni, Niamey, Niger 

 
Abstract: Cheikh Uthmân dan Fodio (1754-1817), is almost a mythical figure 
in the history of Islamic reflection in West Africa. Founder of Sokoto empire, he 
is the author of more than a hundred titles. Our aim here is to present, to 
translate and to explain his unpublished manuscript « Kitâb al-tafriqa ».     
 
Key-words: manuscript analysis, sufiism, ethical claim  
 
 

Cette étude porte sur l’un des manuscrits du Cheik Uthman dan 
Fodio, il s’agit du manuscrit : kitâb al-tafriqa bayna ‘ilm al-tasawwuf al- 
alladhî lil-tahalluq wa bayna ‘ilm al-tasawwuf al- alladhî lil-
takhaqquq wa madâhil al’iblîs. (Différence entre le soufisme qui relève 
de l’éthique, de la vérité transcendantale et les manifestations Iblîs). Un 
texte inédit dans lequel le Cheik nous livre sa conception du soufisme. 
Le manuscrit en question est localisé au Nigéria à Ibadan (C.A.D), 
n°434 ; Kaduna (N.A), A/AR 22/34 ; Kano (B.U), UF, 5/21 ; Sokoto 
(C.I.S), 1/4/58 ; Sokoto (W.J.C), 12/35. Le manuscrit étudié dans le 
cadre de ce travail est un manuscrit conservé à la bibliothèque de 
l’history bureau enregistré le 21/08/1929 sous le n° 310 à Sokoto au 
Nigeria. En langue et écriture arabe, le texte est composé de trois 
feuillets comportant six folios dont le texte recouvre une surface écrite 
170 mm x 140 mm, soit 21 lignes par folio, excepté le folio 3 r qui 
contient 23 lignes. Il s’agit d’une écriture de type saharien, coulante et 
peu angulaire. Le texte peu lisible à cause de quelques tâches d’ancre et 
des ratures liées plus au moins aux conditions de conservation du 
manuscrit que nous avons trouvé en très mauvais état. Le texte est posé 
sur un papier moderne jauni par le temps avec les bords rongés jusqu’à 

 63

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)
BDD-A5049 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



parfois l’écriture. Comme la plupart  des manuscrits africains, nous  
notons à l’espèce la présence des réclames justifiant l’absence d’une 
pagination, les feuillets n’étaient pas reliés. Le colophon  ne comporte ni 
date ni le nom du copiste. Le texte commence par un basmala, un 
hamdala et un ‘ammâ ba’du. Le corps du texte comporte des 
séparateurs : Qala, Tanbih à la ligne 2 folio6 ; nous avons trouvé un seul 
signe de ponctuation (géométrique) «  :. »Trois points à la ligne 39 f°2v.  

 
1. Analyse du contenu : la voie mediane 

L’examen de ce manuscrit nous permettra d’en savoir plus sur 
l’idée que le Cheik se faisait du soufisme au-delà des rites et les aspects 
organisationnels des turûqs (confreires). L’intérêt principal de ce 
manuscrit est la coherence et homogéneité qui émanent de la pensée du 
Cheik. Cohérences chronologiques, d’abord la définition du soufisme 
fournit avec precision des informations idéologiques sur une génération 
des cheiks de l’époque ‘Abbaside. Il s’agit précisement d’As’ârî 
(m.324/935), de Muhâssibî (m.243/857), de Ghazâlî (m.505/111) et de 
Gunayd (m. 299/911), mais aussi sur une autre génération de cheiks de la 
fin de l’époque Mamelouk, par exemple : Ahmad al-Zurrûq 
(m.899/1494), cinq personnages importants dans l’histoire culturelle 
islamique.  

À cette cohérence chronologique s’ajoute une homogénéité de 
pensée, les Cheiks cités partagent presque tous, la même conception du 
soufisme. Leur importance vient de ce qu’ils sont les fondateurs de cette 
« voie médiane » que d’aucuns considèrent comme la marque principale 
de l’expérience historique qui caractérisent un nouvel élan spirituel 
autour duquel se cristallise cette fameuse Walaya et éthique que les 
sociétés arabo-islamiques doivent cultiver pour réorganiser la cité. Les 
qualificatifs et l’objet même de cette « voie médiane » est l’objet de 
discussions et de controverses.  

Le fait que Cheik Dan Fodio reste Mâlikite n’a rien d’étonnant, 
en fiqh (jurisprudence) c’est l’école Mâlikite qui est la plus suivie parmi 
les écoles en Afrique. Le Cheik en citant les anciens, se positionna sur le 
terrain de la pensée mystique et philosophique. Il considère que :  

 

 64

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)
BDD-A5049 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



Les adeptes (de cette voie médiane) ne doivent pas se limiter 
uniquement aux savoirs théoriques mais ils doivent suivre aussi les 
règles du soufisme. Par contre, ce qui dévoile la Vérité (takhaqquq) c’est 
la voie des connaissances et des états spirituels, ce sont des cas 
d’espèces qui ne concernent que les connaisseurs…  

 
Dans le kitâb al-tafriqa, la structure interne du soufisme obéit 

aux règles qui régissent les relations entre les dirigeants temporels et les 
autorités spirituelles ; entre les fuqaha (juristes) et les fuqara (pauvres) ; 
entre les hâwâss (élite) et les awâmm (les gens du peuple) etc. 
L’adaptation du soufisme au climat culturel général a pour finalité sa 
diffusion dans les sociétés africaines. Celle -ci l’appréhende 
essentiellement, sous le visage de la sainteté. Illumination spirituelle et 
réforme sociale dans une société partagée entre pratiques animistes et 
pratique musulmane : le Cheik semble investir spirituellement et 
idéologiquement la sphère du soufisme. Quelles considérations peuvent 
inspirer une telle présence? 

Le Cheik adhèra au soufisme, tout en s’alliant au courant 
As’ârite et en restant fidèle à l’école théologique et juridique de Mâlik b. 
anas. Cette appartenance apparaît très clairement dans son kitâb al-
tafriqa. Il avait étudié  les œuvres de Muhâsibî et vouait une grande 
admiration à l’Ihyâ’ ‘ulum al-dîn (revivification des sciences religieuses) 
de Ghazâlî. Il cite le vocabulaire technique de Ghazâlî, et développe 
certaines notions maîtresses de sa doctrine. Tels que le kitâb al-tafriqa 
contient une affirmation évidente de l’engagement mystique du Cheik, il 
montre qu’il rentre dans la voie en connaissance de cause contrairement 
à ce que pensent certains auteurs. De ce fait, le soufisme signifia tout 
d’abord pour lui la recherche d’une règle de vie à la fois intellectuelle et 
communautaire. Dans les déclarations de Junayd (mort en 299 / 911) qui 
disait : 

م الذي نتكلّم فيه مع أصحابنا لوعَلِمَ أن تحت أَدِيمَ السماء علم أشرف من هذا العل" 
فقد جَمَعَتْ الأقْوَال في حَقِيقة التصوّف على نحو أَلْفَي قول آلّها راجعة لصدق . لسَعَيْتَ إليه

 . التوجُّه إلى الله تعالَى بما يرضي
S’il existe un savoir au-dessus de cette science dont nous 

parlons, je l’aurais embrasé. J’ai eu à rassembler prés de deux mille 

 65

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)
BDD-A5049 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



propos relatifs à la véracité du soufisme, tous reviennent sur le [sens de 
l’amour divin] 1. 

 
Cet extrait nous éclaire indiscutablement sur la rigueur de la 

méthodologie du Cheik qui, quoiqu’il s’en défende, ne laisse aucun des 
aspects du soufisme inexploré. Si l’on prend l’ensemble des manuscrits 
attribués au Cheik, on s’aperçoit qu’une partie de ces textes est consacrée 
à la théorie de la charia (loi islamique), une autre à la Tariqat (la voie 
mystique) et enfin, une dernière à la Haqiqat (la Vérité suprême). Cette 
trilogie représente le fondement du soufisme dans lequel les soufîs 
africains comme Sidi al-Mukhtâr al-kuntî, Cheik Uthmân dan Fodio et 
son disciple al-Hajj ‘Umar se reconnaissent volontiers. Ces trois niveaux 
du soufisme sont liés entre eux. La charia, c’est la loi divine, fondée sur 
le Coran. Tous les musulmans  doivent s’y soumettre. Pour les soufis, il 
est possible d’approfondir cette loi en cherchant l’esprit, en adhérant à 
une voie mystique la Tariqa (confrérie) qui mène, à son tour, à la Haqîqa 
(Vérité divine), uniquement à travers la perception transcendantale. Une 
symbiose très fréquente dans l’expérience soufi montre bien la position 
des Turuqs par rapport à la charia et à la haqîqa. Cette trilogie est 
traditionnellement symbolisée par un cercle avec ses rayons et son 
centre. La circonférence représente la šari’a, les rayons sont les Turuqs, 
autant de voies pour se rapprocher du centre, mais qui toutes prennent 
appui sur la circonférence sans jamais se séparer d’elle, le centre du 
cercle est la Haqîqa, la Vérité créatrice. C’est la finalité de toute voie 
spirituelle, plus les rayons se rapprochent du centre, plus ils sont proches 
les uns des autres. Ceux qui parviennent  au centre arrivent à la 
perfection et tiennent un même langage, celui de l’amour et de l’unité.  

Pour comprendre la structure hiérarchique du soufisme 
danfodien, il faut savoir qu’à l’intérieur de cette trilogie fondamentale, il 
existe une autre trilogie : ‘islâm, imân et ‘ihsân. L’islâm c’est la 
soumission à Dieu, condition indispensable pour être musulman; l’imân, 
c’est la loi qui englobe tous les principes auxquels un musulman doit 
croire, alors que l’ihsân définit le comportement parfait, exigé de tout 
musulman. Le Cheik dans son kitâb ‘ulûm al-mu’âmala, appelle islâm la 

                                                 
1Kitâb al-tafriqa, folio1. 

 66

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)
BDD-A5049 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



science du fiqh relative aux aspects extérieurs de la religion, îmân (foi) 
celle du tawhîd (unicité de Dieu) touchant aux croyances qui constituent 
les fondements de la religion et ‘ihsân (la perfection) qui concerne les 
aspects intérieurs de la religion. 

Ce même souci méthodologique pousse Dan Fodio à énoncer 
une définition du soufisme basée sur deux concepts : 

- Le soufisme qui relève du tahaqquq (Vérité divine) domaine 
réservé à l’élite « al-hâssa » 

- Le soufisme qui releve du tahalluq (éthique) domaine réservé 
aux gens du peuple, aux musulmans de base « al-’âmm) Entre ces deux 
concepts il y a « madâhil Iblîs » (les manifestations d’iblîs). Cette mise 
au point donne au Cheik Dan Fodio l’occasion de prendre à partie ceux 
qui confondent le tasawwuf lil-tahalluq (éthique) et le tasawwuf lil-
tahaqquq (Vérité suprême), ceux qui préférent les discussions stériles à 
l’étude véritable du soufisme. Cette remarque prend toute sa dimension 
quand on sait le nombre de polémiques stériles qui jaillirent en son 
temps autour de questions mystiques et d’organisation sociale. Dans une 
représentation métaphorique, il compare ces concepts à un édifice, dont 
les fondations reposent sur la crainte de Dieu, les murs représentent les 
relations sociales et le sommet enferme la connaissance. 

Il considère le tahalluq comme étant la voie que tout musulman 
doit suivre à fin de s’éloigner des manifestations d’iblîs ; il suffirait selon 
lui pour le musulman ordinaire non seulement de se protéger des actes 
blâmables mais, surtout de se construire une conduite morale au sein de 
la société. Pour se faire, il fournit une liste des œuvres louables à 
observer et une autre des actes blâmables à éviter. Seuls ceux qui 
observent scrupuleusement cette conduite parviendront à un « hasan al-
hulq » (un comportement parfait). En d’autre terme, le soufisme tel qu’il 
a été défini par le Cheik se borne à deux pratiques : celle qui releve du 
tahaqquq est aussi un devoir collectif mais qui doit être observé par 
seulement quelques membres de la communauté, l’élite « al-hâssa » 
désigné à juste titre par « muridîn et ‘ârifîn » (les disciples et 
connaisseurs) pour atteindre à un état spirituel particulier «‘ahwâl », des 
formes de connaissances intuitives « al-ma’rifa» et aux sciences 
inspirées « al-’ulûm al-’ilhâmiyya », tandis que tahalluq reste ouvert et 
recommandé aux croyants.  

 67

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)
BDD-A5049 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



Selon lui, le tasawwuf lil tahalluq permet aux adeptes de 
canaliser les émotions telles que : 

L’orgueil, la colère, le désir, l’avarice, etc, tandis que le 
tahawwuf lil tahaqquq permet pour sa part la connaissance des œuvres 
révélées telle que : les noms et attributs divins, les humeurs des murîds 
(disciples) et la généalogie des saints. 

Il cite al-Ghazalî et al-Muhâsibî comme étant les représentants 
du tasawwuf lil tahalluq, et ‘Ahmad al-Zurûq(1442) concernant le 
tasawwuf lil tahaqquq.  

Dans le même ordre d’idée, Dan Fodio tient à distinguer le 
soufisme qui implique une démarche à la fois intellectuelle et spirituelle 
qui doit s’associer à l’organisation de la cité à partir des expériences 
pratiques, c’est à dire l’instauration de l’éthique pour donner un sens à la 
vie dans la cité et en faire la démonstration, notamment en ce qui 
concerne les faits sociologiques éloignés et parfois inaccessibles aux 
sens. Le soufisme selon le Cheik doit intervenir et c’est en cela qu’il se 
démarque des « al-salaf » (devanciers). Il déclare ouvertement que tout 
soufi est faqih (et non l’inverse, cet avis est largement partagé par les 
maîtres du soufisme en commençant par Sa’rânî. Ce jugement si réductif 
des soufis envers les fuqahâ’ (juristes) explique cependant, selon ‘Ali al-
Hawwâs, pourquoi les fuqahâ’ s’en prennent aux soufis et non l’inverse.  

Les soufis ont en effet parcouru la voie des fuqahâ’ 
(théologiens) avant de dépasser l’approche littéraliste et de s’engager 
dans leur propre voie. Le Cheik a, pour sa part, une longue expérience 
du milieu des juristes ; il revient pour adopter un jugement conciliant. 
Il pense que le fiqh et le soufisme sont deux sciences qui se complètent. 
Le Cheik Dan Fodio estime que celui qui pratique le soufisme en 
méconnaissant le fiqh est un  athée, celui qui connaît le fiqh sans 
pratiquer le soufisme est un « zindiq » (hérétique), et seul celui qui 
embrasse les deux atteint Dieu. Il considère que la relation qui existe 
entre le soufi et le fiqh est celle qui existe entre le corps et l’esprit. Il 
dénonce avec vigueur dans le chapitre 4 du kitâb fath al-basâ’ir 
(illumination spirituelle) un déséquilibre se concrétisant par le 
débordement de la lettre sur l’esprit. Ahmad al-Zurûq a dit :  

 

 68

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)
BDD-A5049 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



La relation du soufi par rapport à Dieu est plus intime que celle 
du sunnite qui s’adonne à [des actes] d’innovation. Le sunnite est 
qualifié d’innovateur tandis que le soufi est considéré comme partisan 
de la perfection. La sunna englobe à la fois la théorie et la pratique [de 
la tradition prophétique]. On sait que la pensée d’un faqi’ est plus vaste 
que celle d’un soufi, c’est pourquoi on a tendance à la refuser. Le 
soufisme doit puiser ses sources dans le fiqh, cependant, d’après les 
règles en vigueur le fiqh ne doit pas trouver ses références dans le 
soufisme.2. 
 

En ce qui concerne la Qâdiriyya proprement dit, si les karamât 
illuminent ses textes et sa tradition orale, il faut néanmoins rappeler, 
comme principe majeur, la méfiance des différentes branches de cet 
ordre initiatique envers les puissances surnaturelles. En effet, le Cheik à 
maintes reprises mit en garde ses disciples, les karamâts (miracles) dit-il 
dans le kitâb al-tafriqa peuvent être d’origine satanique ou cache la ruse 
divine. Au-delà, le renoncement à ces croyances s’inscrit dans une voie 
spirituelle. Les caractères sataniques les plus importants d’après le Cheik 
sont :  

الغضبُ والشهوةُ بالغضب يُضْعِفُ العقل فيلعبُ الشيطان بالغَضْبَان، آما يلعب ”…
 ...”الصبيُّ بالكُرَة

La colère et la passion charnelle, la colère tend vers la folie, 
Satan s’en approprie de la manière qu’un enfant attrape un ballon… 3. 
 

La destinée de Dan Fodio s’ordonne autour de ces trois dates : 
1790, 1794, 18144. A chacune de ces dates, correspond un épisode majeur 
du même évènement. Dés le premier d’entre eux l’histoire du Cheik cesse 
d’être une aventure individuelle : pour lui-même, pour ses disciples, elle se 
confond désormais avec l’histoire de l’empire de Sokoto.  

Le soufisme dit-il tourne autour de quatre axes qui sont : 

                                                 
2 Kitâb al-tafriqa folio2. 
3 kitâb al-tafriqa folio3 
4 Ces dates rappellent les différentes étapes spirituelles qui ont marqué la vie du Cheik 
Uthmân dan Fodio, voir plus bas kitâb lamma balagtu 
 

 69

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)
BDD-A5049 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



- l’invocation divine à travers des gestes louables et la purification des 
actes blâmables ; 
- la purification des actes et le rétablissement des états spirituels à travers 
des gestes louables 
- la réalisation et l’observation des états spirituels à travers le zèle. 
- la théologie spéculative. Le Cheik considère avant tout la science du 
soufisme au premier chef de la connaissance du fiqh, c’est à dire du droit 
musulman, les normes qui régissent la vie en communauté car, croit-il :  
 
 La connaissance d’une chose est avant toute connaissance les 
causes de ses fondements ». Enfin, un dernier point qui lui tient 
particulièrement à cœur, il s’agit de l’amour, le seul moyen pour 
parvenir à Dieu. Le chemin de cette réalisation est long et ardu  pour 
qu’on puisse l’emprunter seul, muni de la seule obéissance aux 
obligations exotériques de la religion comme unique compagnon de 
route. Certes, le cheminement se fait à travers des actes jusqu’à ce que 
l’adepte gagne l’amour, après avoir accédé à la pauvreté intérieure et 
appris à attribuer toute chose à son origine.  

 
2. Revendication éthique 

La majeure partie de l’œuvre de Dan Fodio est celle d’un lettré, 
un sage et un mystique qui emprunte ses sentences à la fois à toute une 
tradition littéraire et religieuse, qu’il transmet parfois dans les langues 
locales (haoussa, peul et yuruba), en s’appuyant sur l’expérience de la 
vie. Cette expérience de la vie a des résonances multiples, individuelles 
et collectives, et pose d’importants problèmes. Son tafriqa contient une 
critique du fanatisme et du zèle de certains Ulémas. Il prône une 
jouissance pleine et équilibrée de la vie. On a qualifié le Cheik de 
rénovateur, la perspective éthique se présente par le partage d’une 
expérience spirituelle. Pour exemple, il cite ‘Abdullâh b. ‘Umar :  

 
Le dernier des dix groupes qui représentent les compagnons du 

prophète fut dans la mosquée parmi eux, ‘abu bakr, ‘umar et les ‘ansâr 
(les alliés de Médine), lorsqu’un jeune homme rentra dans la mosquée, il 
salua le prophète et l’assistance puis, il lui posa la question suivante : 

 70

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)
BDD-A5049 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



- Prophète, quel est parmi les croyants celui qui est le préféré de 
Dieu ? 

- Le prophète lui Répond : 
« C’est, celui qui jouit d’une bonne moralité. Certains ont eu à 

rassembler les éléments caractéristiques de la bonne conduite qui sont: 
L’extrême pudeur, la gentillesse, l’extrême pitié, le calme, le travail, la 
vigilance, la discrétion, la sagesse, l’honnêteté, la patience, la 
reconnaissance [envers Dieu], la bonté et la piété, le courage, la 
tendresse et la gaieté... . 
 
Conclusion 

Le kitâb al-tafriqa est un petit traité de soufisme tel qu’il a été 
transmis par les cheiks, les maîtres, les pères fondateurs. Ici, les thèmes 
traités par le Cheik relèvent de la doctrine fondateur du soufisme qui a 
pénétré les esprits et qui apparaît ici et là dans les écrits ou dans les 
réflexions que nous rapportent les historiens. Le soufisme qu’il 
revendique est donc celui de la voie du milieu. C’est le modèle du grand 
Junayd (m.298/910) qu’il cite, un modèle qui a donné forme et impulsion 
à ce courant dominant de la mystique. De ce fait, le « tasawwuf al-
ahlâq » (soufisme des légitimes mœurs spirituelles), comme le désignent 
les modernes et les anciens rencontre un consensus auprès des adeptes. 

 
 
 
 
Bibliographie : 
 
Adeleye R.A.: « Sifofin Shehu: an autobiography and character study of 
Uthmān b. Fūdī » in RBCAD, ii/1, Ibadan, 1966, pp. 43-71 
Bâ Hampaté Amadou : « Vie et enseignement de Tierno Bokar, le sage 
de Bandiagara », éd. point, Paris, 1980, p. 254 
Brenner Louis: “Muslim thought in eighten century West Africa: the 
Shaykh ‘Uthman b. Fûdî” 
Eva De vitra-meyroivitch : « Anthologie du Soufisme », Paris, éd. Albin 
Michel, 1995 

 71

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)
BDD-A5049 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



HAMET Ismaël : Nour el-Eubâb (Lumière des cœurs) de Cheik otmane 
ben Mohammed ben otmane dit Ibn Foudiou, Paris, Revue africaine, 
XLI, pp. 297-317 (1897) (1898) pp. 58-69 
Moumouni Seyni : « Vie et œuvre du cheik Uthman dan Fodio (1754-
1817) : de l’islam au soufisme », Paris, éd. l’Harmattan, (études 
africaines), 2008 

 72

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:25:38 UTC)
BDD-A5049 © 2008 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

