L'’AUTEUR POSTCOLONIAL : AUTOTRADUCTEUR
PLUTOT QUE TRADUCTEUR ?

Katrien LIEVOIS
Université d’Anvers, Belgique

Abstract : For quite some time now, post-colonial texts héween
compared to translations almost as a matter ofseoufrhe analogy is not
only used to account for the transposition of galtueferences, but also for
that of linguistic elements. Still, as yet, literaacholars never seem to have
resorted to the concept of self-translation for thealysis of the
transcanonical writing of such authors. It is nof mtention to force an
artificial expansion of the current, rather limitedrpus of self-translations
in literary studies, but there appear to be intergssimilarities between the
post-colonial writer and the self-translator, anese are worth exploring.

Depuis quelques années, les critiques littérai@anee les
traductologues comparent, voire assimilent volesti€écrivain
postcolonial au traducteur. Si, depuis les ann&&9,1I'essor des
études postcoloniales a en effet multiplié leseréfins concernant
les liens unissant le caractére hybride du textstcpéonial et la
traduction, on constate que cette idée est née fientét. Ainsi,
dans sa préface alNouveaux Contes d’Amadou Kounmte Birago
Diop, Léopold Sédar Senghor affirme :

Voila quelqgue cent cinquante ans que les Blancs
s'intéressent a la littérature des negres d’Afriquer’ils dissertent
sur elle [...] ou gu’ils en donnent des traductions...] Mais les
négro-Africains de langue francgaise veulent eux-e€manifester
cette littérature, et ils se présentent en traducdde plus souvent.

231

BDD-A5018 © 2007 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:36 UTC)



[...] Or, Birago Diop ne prétend pas faire oeuvreginale ; il se
veut disciple du griot Amadou, fils de Koumba, dohtse
contenterait de traduire les dits. (Diop 1961, p. 7

Auparavant, dan&Jne Vie de Boy1956) Ferdinand Oyono
avait introduit le topos du manuscrit trouvé ettia en présentant
son texte comme une traduction en ewondo (une éadgusud du
Cameroun) du journal du personnage principal.

Par le biais de ces deux exemples, le premier atitjoe, le
second relevant de la fiction, on constate queteept de traduction
est introduit dés les premiers textes de la littéea francophone
africaine. En outre, il est clairement utilisé dapnga acception la plus
courante, celle qui consiste a transposer un @xiee langue vers
une autre.

Si nous nous tournons vers les études traductalegiqon
constate qu’Antoine Berman, lui aussi, insistelsarcaractéristiques
langagieres qui unissent le texte postcoloniat étxte traduit.

[Ces littératures] ont été écrites en frangais pdes
« étrangers », et portent la marque de cette étetdglans leur
langue et dans leur thématique. [...] Ce francaiséger entretient
un rapport étroit avec le francgais de la traductign.] Dans tous les
cas, le texte francais étranger parait « autre »e dg@ texte francais
de France(1984, p. 18-19)

En introduisant la notion d’étrangeté, la tradusgod a en
effet établi les fondements d’'une comparaison dagréraductions et
les textes postcoloniaux. Le traducteur apparéidatfois a la culture
de la langue source qu'il connait bien et a cefidadlangue cible,
qui est dans le cas des traducteurs littéraireplus souvent sa
culture maternelle. L'écrivain postcolonial, dent@me facon, porte
en lui une hybridité culturelle. S. Ade Ojo affirmgue I'on ne
commet aucun contresens en disant que la cultutgleode
I'écrivain africain fait de lui un traducteur plat@u’'un créateur
(1986, p. 295).

232

BDD-A5018 © 2007 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:36 UTC)



Dans ce qui est sans doute une des premiéres ioéfiex
suivies sur les liens unissant I'écriture postci@ena la traduction,
Postcolonial Writing and Literary TranslatipnMaria Tymoczko
(1999) insiste sur le fait que, contrairement araducteurs, les
écrivains postcoloniaux ne transposent pas deedexhais des
cultures. Depuis I'époque de cette publication, la métaphde |a
traduction pour parler du texte colonial est largatracceptée. Trés
peu d’'analyses rejettent cette assimilation, quvaa@ourtant pas de
soi (Adejunmobi 1998, p. 164 ; Adewuni 2007), é@oniné que I'on
ne peut, dans ce contexte, utiliser le terme d#uttion dans son
acception premiere.

La littérature euro-africaine est caractérisée pates
formations hybrides qui mélangent des traditiongoaltones et
occidentales. [...] C'est ainsi que I'on peut digee les littératures
euro-africaines sont elles-mémes des traductioass de sens large
du terme [...].(Bandia 2001, p. 125 - nous soulignons)

Cependant, l'idée qui envisage le texte postcolotienme
une traduction ne se limite pas a sa seule comfmsatiurelle ; elle
s'étend aussi a l'aspect linguistique du texte. | PRBandia le
souligne : « Ces écrivains postcoloniaux sont desdutteurs
interpretes de leur propre réalité linguistiquedturelle » (Bandia
2001, p. 128). Avec le développement d'une traduactjui se veut
« selon la lettre » ou « éthique » chez Berman 199 69-77) et
foreignizing chez Venuti (1995), le texte traduit doit portes |
marques de la langue de départ. Il s’ensuit quetaioes
caractéristiques propres au texte postcolonial agifestent dans les
traductions : des xénismes, des pérégrinismes,edgsunts, des
calques... Ces éléments alloglottes peuvent dadlétre intégrés
selon les mémes techniques : glossaires, noteasdépage ou en

LIl convient cependant de souligner quand Maria dgzko traite
également du texte postcolonial comme une traducéio niveau de la
langue (p. 24-27).

233

BDD-A5018 © 2007 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:36 UTC)



fin de volume, des traductions intratextuelles, dauts
synonymiques éventuellement...

Les analogies entre la traduction et le texte odshéal
dépassent néanmoins les similitudes entre les itpodm
linguistigues mises en place. Pamela J. OlubunmihSparle de
transcreative procespour rendre compte de la transposition de la
langue maternelle ou premiére de [I'écrivain vers ldngue
européenne et affirme que la transcréation estawait a la fois de
traduction {ranslatior) et de création (2001, p. 750). Il en découle
logiguement que les auteurs postcoloniaux que dmmpare le plus
facilement a des traducteurs sont ceux qui ontddédiadapter le
francais aux exigences culturelles et langagiéresledir culture
premiere. La métaphore ne s’applique pas en prefi@ar aux
écrivains respectant parfaitement la norme littérdrancaise,
comme Léopold Sédar Senghor, Camara Laye ou Clitakhidou
Kane, qui n'avaient pas laissé de traces de tramuctans leur
écriture (Adewuni 2007). C'est Ahmadou Kouroumaj donne
limpression de casser le francais en traduisambdénké, que I'on
cite volontiers comme exemple d’'écrivain-traducteur

La métaphore de la traduction pour rendre comptdeste
postcolonial a donc évolué d’'un point de vue purgneelturel vers
une acception davantage centrée sur la languer é¢ $exte. Reste
gua aucun moment la critique n'a été jusqu'a parle
d’autotraductiofpour analyser I'écriture transgressive de cesuasite
postcoloniaux. Il nous semble cependant que siasactérise leur
entreprise comme la combinaison d'une créatioriugtedtraduction,
il est possible également de l'analyser dans lepads qu’elle
entretient avec l'autotraduction. Des auteurs corBenekett, Triolet,
Nabokov, Huston ... ont sans doute de nombreuxt@ommuns
avec les auteurs postcoloniaux. Sans vouloir éeddrfacon tout &
fait artificielle le corpus en effet trés restreigs autotraductions
(Grutman 1998, p. 17) ; il nous semble malgré tpu les analogies

2 Sauf peut-étre Granqvist 2006.

234

BDD-A5018 © 2007 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:36 UTC)



gue I'on peut établir entre I'écrivain postcolongll'autotraducteur
sont intéressantes. Nous aimerions en indiqueqgastunes.

On sait que le caractére hybride du texte postalldnouille
la distinction établie entre le propre et I'étrandeen est de méme
pour l'autotraduction :

Le fait d’avoir affaire a un traducteur identiquel’@crivain
est un facteur qui met en question, au moins phetent, le
caractére étranger du texte traduit, ou, pour pnendine autre
perspective, du texte a traduif8chmeling 2002, [865)

Le texte autotraduit pose toujours la question ale statut :
s’agit-il d’'une traduction ou d’'un nouvel originalDe nombreux
chercheurs penchent pour la seconde option : tatgla I'écrivain
comme créateur confére un statut de nouvelle oréata
I'autotraduction. Il s’ensuit que I'on insiste s@m sur « ce libre jeu
[auquel] l'autotraducteur a le droit de se livrebjen plus
|égitimement que le traducteur ‘normal’» (Schimgl 2002,
p. 370). Rappelons a ce sujet que Tymoczko estimefiet que
I'écrivain postcolonial est libre de décider queldéments
appartenant a la culture source il va transposardis que le
traducteur ne jouit pas de cette liberté : il do#duire un texte
préexistant et défini (1999, 20-21).

Dans la mesure ol les écrivains postcoloniaux kilingues
et appartiennent donc presque autant a la cultutexte source qu'a
celle du texte cible, ils s’apparentent davantage autotraducteurs
gu’'aux traducteurs littéraires, qui en régle géleésant issus de la
culture du texte cible. L'autotraduction est souveme conséguence
d’'un changement de culture : Beckett et Hustorablé&tsent a Paris,
Triolet et Nabokov quittent 'URRS... De facon tou@t fait
comparable, de nombreux auteurs postcoloniaux alpawadht leur
pays natal.

Les recherches sur les autotraducteurs ont moogéeux-Ci
n'ont pas toujours écrit leurs textes sources darmméme langue.
Dans la méme lignée, nous pourrions citer des ebenuj@ja étudiés

235

BDD-A5018 © 2007 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:36 UTC)



d’écrivains postcoloniaux qui sont passés de lguareuropéenne a
la langue africaine (e.a. Ngugi wa Thiong'o) ou geicaractérisent
par une diglossie littéraire (Grutman 2003). lls\émt par exemple
en francais mais élaborent leurs créations cinégnaphiques en
langue africaine, ainsi le wolof pour Ousmane Serapeu en arabe
comme c’est le cas d’Assia Djebar.

Il serait d'ailleurs tout a fait intéressant de gamer avec les
autotraductions classiques abondamment étudiéeles cales
qguelgues véritables autotraducteurs postcoloniaadmme entre
autres Guillaume Oyono-Mbia (Edebiri 1993), KunéAdejunmobi
1998), Ngugi wa Thiong'o et Raphaél Confiant.

Si, comme nous l'avons fait remarquer, les autotctdns et
les textes d’écrivains postcoloniaux tendent a ibesda distinction
entre traduction et création, une différence forelatale les oppose
cependant. Les autotraductions intéressent en @refigu les
traductologues parce qu’elles permettent véritabtende comparer
un texte (source) a un autre texte (cible). Il mMenpas de méme
pour le texte postcolonial, dont on a pu dire gg'dgissait d’'une
traduction sans original. Rappelons toutefois glass le domaine
traductologique, les débats récents sur les notibmsginal et de
traduction ont en effet montré que cette oppositioelle seule ne
suffit plus a rendre compte du phénoméne de lattah.

Il nous semble donc qu’au-dela des similitudesliguak et des
différences qui séparent la littérature postcolend la traduction, il
serait intéressant de reconsidérer la problémati&uetudiant le
texte postcolonial plus spécifiqguement comme un®taduction.
De nombreux points communs - langagiers, textpskgchologiques
et idéologiques - invitent a ce rapprochement.

236

BDD-A5018 © 2007 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:36 UTC)



Bibliographie

Ade Ojo, Samuel (1986): « The Role of the TranslatoAfrican
Literature in Inter-Cultural Consciousness and fRatahips »,
Meta n° 31-3, p. 291-299

Adewuni, Salawu, «A New Approach to Translationrhe
Transposition or Transcription System of Sub-Sataké&ican
writers »,Translation Journal
http:/translationjournal.net/journal/40lit.htm

Adejunmobi, Moradewun (1998): « Translation and t&asnial
Identity : African Writing and European LanguagesPhe
Translator, n° 4-2, p. 163-182

Bandia, Paul (2001) : « Le concept bermanien deditger dans le
prisme de la traduction postcolonialel3sIR n° 14-1, p. 123-139

Berman, Antoine (1984) L'épreuve de I'étranger: Culture et
traduction dans I'Allemagne romantigquearis, Gallimard

Berman, Antoine (1999)La traduction et la lettre ou I'auberge du
lointain, Paris, Seulil

Diop, Birago (1961) :Les Nouveaux Contes d’Amadou Koumba
Paris, Présence Africaine

Edebiri, Unionmwan (1993): « Guillaume Oyono-MbiA bilingual
Playwright » Meta, n° 38-3, p. 576-582

Grangvist, Raoul J. (2006) : « The African Writerfaanslator in his
/ her own Text », inNriting Back infand TranslatignRaoul J.
Grangvist (éd.), Frankfurt am Main, Peter Langd}101

Grutman, Rainier (1998): « Auto-translation », iRoutledge
Encyclopaedia of Translation Studiedviona Baker (éd.),
London / New York, Routledge, p. 17-20

Grutman, Rainier (2003) « Bilinguisme et diglossie : comment
penser la différence linguistigue dans les litidnexd
francophones ? » ibes études littéraires francophones : état des
lieux, Lieven D'hulst & Jean-Marc Moura (éds), Lille,eBses
Universitaires de Lille, « UL 3 », p. 113-126.

237

BDD-A5018 © 2007 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:36 UTC)



Olubunmi Smith, Pamela J. (2001): « Making WordsigSand
Dance :Sense, Style and Sound in Yoruba Prose [&tiams»,
Meta n° 44-4, p. 453-459

Oyono, Ferdinand (1956)Une Vie de BayParis, Julliard,

Schmeling, Manfred (2002) : « La biculturalité comrparadoxe :
L’auteur traducteur de lui-méme, Ecrire en languangere », in
Interférences de langues et de -cultures dans le dmon
francophone Robert Dion, Hans-Jirgen Lusebrink & Janos
Riesz (éds), Québec, Nota Bene, p. 357-374

Tymoczko, Maria (1998): « Post-colonial Writing arlderary
Translation », in Postcolonial Translation Theoyy Susan
Bassnett & Harish Trivedi (éds), London / New York,
Routledge, p. 19-40

Venuti, Lawrence (1995)he Translator’s Invisibility : A History of
Translation Londres / New York, Routledge

238

BDD-A5018 © 2007 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:36 UTC)


http://www.tcpdf.org

