
 183

 
 
 
 
 
 

BILINGUISME ET TRADUCTION EN 
ESPAGNE MUSULMANE 

 

Mohammed ABBASSA 
Université de Mostaganem, Algérie 

 
 Cette étude est consacrée à la traduction des sciences 
arabes entreprise en Europe au Moyen Âge par des Chrétiens, des 
Musulmans et des Juifs. Presque tous les ouvrages de la 
philosophie arabe et l’ histoire des Musulmans ainsi que des 
œ uvres littéraires ont été traduits de l'arabe aux langues latines et 
à l’ hébreu. Le mouvement de la traduction de la culture arabo-
islamique a connu sa floraison en Europe pendant les XIIe et XIIIe 
siècles, époque des Almoravides et des Almohades qui avaient 
chassé les savants arabes de l'Andalousie. Ces philosophes et 
hommes de science se réfugièrent au Nord et en Provence où ils 
s'adonnaient à la traduction au profit des Chrétiens. 

 Dès l’ établissement des Arabes en Andalousie, presque 
tous les Chrétiens et les Musulmans s’ entendaient en langue 
arabe, langue officielle du pays. Les Mozarabes se sentaient 
séduits par l’ éclat des lettres arabes et avaient abandonné la 
culture romano-latine, dont les tendances sont souvent cléricales. 

Ébloui par l’ ampleur de la langue arabe en Espagne 
musulmane, un certain prêtre espagnol regretta, tout en déplorant 
lamentablement, ce qui est arrivé à ses coreligionnaires. Il s’ agit 
d’ Alvaro de Cordoue qui a manifesté sa crainte à l’ égard de la 
langue latine et son sort à l’ intérieur de l’ église : « Mes 
coreligionnaires, dit-il, aiment à lire les poèmes et les romans des 
Arabes, ils étudient les écrits des théologiens et les philosophes 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)
BDD-A4962 © 2005 Editura Universităţii din Suceava



 184

musulmans, non pour les réfuter, mais pour se former une diction 
arabe correcte et plus élégante... ».97 

 Au Moyen Âge, la langue arabe ne se bornait pas 
uniquement aux régions andalouses sous domination musulmane, 
mais elle s’ étendait un peu plus loin, en Castille, à León et à 
Navarre. Après la reconquête de Tolède par le roi Alphonse VI, la 
langue arabe demeura encore pour plusieurs siècles, à transcrire 
les actes de la vie quotidienne.98 En outre, plusieurs personnalités 
espagnoles et franques, qui fréquentaient à l’ époque, les cours 
chrétiennes, parlaient la langue arabe. 

 Le bilinguisme en Andalousie a joué un rôle très 
important dans la transmission de la culture arabe en Espagne et 
en Provence. Selon Gibb, les Morisques auraient accompli le rôle 
d’ intermédiaire dans la diffusion des sciences arabo-islamiques 
dans les royaumes chrétiens.99 Mais encore faut-il ajouter à ceux-
là, les Juifs et les esclaves qui s’ étaient dédiés aux traductions des 
connaissances arabes en Europe. 

 L’ Andalousie qui attira les regards des nations voisines 
en raison de sa civilisation la plus évoluée, a été le centre de 
culture le plus important dans toute l’ Europe. En outre, les villes 
andalouses comptaient des milliers de bibliothèques célèbres par 
leur quantité fameuse de livres, sans égales dans le reste du 
monde occidental.100 La littérature se diffusait au Moyen Age 
avec une rapidité inexplicable.101  

 Les livres latins demeuraient inhumés dans les abbayes, à 
la seule disposition des religieux ; par contre, les livres arabes se 
                                                           
97 R. Dozy, Histoire des Musulmans d’Espagne, Éd. Brill, Leyde, 1932, 
T. 1, pp. 317 ss. 
98 Maurice Morère, Influence de l’ amour courtois hispano-arabe sur la 
lyrique des premiers Troubadours, Melun, 1972, p. 11. 
99 H.-R. Gibb, Literature, in The Legacy of Islam, Oxford Univ. Press, 
1965, p. 188 ff. 
100 C.-S. Albornoz, L’Espagne musulmane, O.P.U. Publisud, 1985, p. 
317. 
101 Robert Briffault, Les Troubadours et le sentiment romanesque, Éd. 
du Chêne, Paris, 1943, p. 67. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)
BDD-A4962 © 2005 Editura Universităţii din Suceava



 185

répandaient dans les fastueux palais des émirs, dans les 
bibliothèques des juristes et hommes de foi et même chez de 
simples citoyens de la classe populaire. Al Hakam II, fils de 
Abderrahmân III, hérita de son père trois bibliothèques, contenant 
chacune quatre cent mille volumes.102  

 Les Espagnols s’ étonnèrent lorsqu’ ils surent que Cordoue 
contenait, à elle seule, soixante dix bibliothèques. Selon Ibn 
Rushd, Cordoue, au XIIe siècle, était la seule ville dans le monde 
entier à posséder le plus de livres et de bibliothèques. Les rois de 
Navarre et de Barcelone ne se dirigeaient que vers Cordoue 
lorsqu’ ils avaient besoin de livres. 

 Grâce à la liberté des religions prononcée par les émirs 
andalous au profit des Gens du Livre, de nombreux étudiants 
espagnols, francs, anglais et italiens fréquentaient les écoles de 
Cordoue dans le but d’ acquérir les sciences et les cultures arabo-
islamiques. D’ après Farmer, la musique était introduite au 
programme d’ études, et les étudiants apprenaient les sciences 
arabes directement, sans recourir à des traducteurs en latin. C’ est 
ainsi que les Mozarabes étaient chargés de diffuser la culture 
arabe en Europe.103  

 Dès leur rencontre avec les Arabes, les Chrétiens se 
soucièrent de la traduction des sciences arabo-islamiques, et pour 
lesquelles s’ engouaient nombreux lettrés européens de l’ époque, 
surtout quand ces derniers surent que les Musulmans avaient 
traduit à la science grecque et lui avaient emprunté toute la 
philosophie que les Européens, pendant le Moyen Âge, ignoraient 
presque complètement. 

 Les poètes occitans ne connaissent Platon que d’ après une 
seule source : les traductions d’ ouvrages arabes par les Juifs 
espagnols. Ces traductions ont eu un grand écho dans le Nord de 
l’ Espagne, et même dans les seigneuries du Midi, qui les ont 
encouragées. Les ouvrages arabes passèrent en Occident chrétien, 

                                                           
102 A.-G. Palencia, Historia de la Espana musulmana, 3e éd., Barcelona-
Buenos Aires, 1932, p. 169. 
103 H.-G. Farmer, Music, in The Legacy of Islam, p. 371. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)
BDD-A4962 © 2005 Editura Universităţii din Suceava



 186

surtout pendant la prise de Tolède par Alphonse VI, en 1085.104  

 Pendant le règne d’ Alphonse VI, la ville de Tolède fut le 
centre le plus important d’ où s’ est propagée la plupart des 
sciences arabo-islamiques vers l’ Europe. Après avoir créé l’ un 
des brillants centres de traduction, le Colegio de traductores 
toledanos, le monarque espagnol a fait appel à d’ éminentes 
personnalités juives et mozarabes dans le but de vivifier la 
traduction et la transcription. 

 Le Collège de Tolède a connu de véritables traducteurs 
venus des pays lointains, tels que les anglais Robert de Kelton et 
Adelard de Bath, l’ italien Gerardo de Cremona et le juif Abraham 
ben Azra. Les Anglais, les Espagnols et les Italiens, quant à eux, 
s’ étaient consacrés aussi à la traduction de l’ Arabe aux langues 
romanes ou au Latin. Gerbert d’ Aurillac, Companus de Navarre, 
Morlay et Alphonse le Sage étaient les plus remarquables de ceux 
qui s’ attachaient à la traduction arabe. Grâce à eux, les sciences et 
les lettres arabes ont pu être transmises en Europe.  

 Le mérite des traductions arabo-islamiques aux langues 
latines revient à Don Raimondo, évêque de Tolède (m. 1150), qui, 
à l’ époque, était conseiller du roi de Castille, il fut chargé de 
diriger l’ association des traducteurs de Tolède sous le patronage 
du roi Alphonse VII. Il attachait une importance particulière aux 
traductions de cette école espagnole et insistait à transmettre à ses 
coreligionnaires et au monde latin, tout ce qui est arabe ou 
islamique. 

 Le roi Alphonse X, quant à lui, créa à Murcie le Collège 
d’ études islamiques, avec la collaboration d’ un philosophe arabe. 
Quelques années après sa fondation, le Collège fut transféré à 
Séville et fut fréquenté par de nombreux lettrés juifs et 
musulmans venant de l’ Andalousie.105 Alphonse le Sage avait 
confié la traduction du Saint Coran à ses traducteurs.  

 Le pape Gerbert d’ Aurillac (m. 1003) s’ est rendu en 
                                                           
104 Maurice Lombard, L’ Islam dans sa première grandeur (VIIIe -
XIesiècle), Éd. Flammarion, Paris, 1971, p. 81. 
105 A.-G. Palencia, op. cit., p. 114. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)
BDD-A4962 © 2005 Editura Universităţii din Suceava



 187

Andalousie pour s’ initier aux études islamiques, et lorsqu’ il 
voulut diffuser en Europe ce qu’ il a appris des savants arabes, ses 
coreligionnaires l’ accusèrent d’ avoir vendu son âme au diable. 
Gerbert d’ Aurillac (le pape Sylvestre II), se rendit aussi à Tolède. 
Il séjourna trois ans en terre d’ Espagne afin de pouvoir compléter 
son instruction. 

 Brunetto Latini, le maître de Dante Alighieri, lui aussi 
voyagea en Espagne en qualité d’ ambassadeur auprès du roi 
Alphonse le Sage, le brillant protecteur des traducteurs. 
L’ ambassadeur italien visita les écoles de Séville et de Tolède, 
qui à l’ époque, étaient préoccupées par la traduction au latin, des 
différentes sciences islamiques. C’ est grâce à Brunetto Latini que 
Dante s’ est inspiré des lettres et sciences arabo-islamiques.  

 Au XIe siècle, à Saint-Vanne de Verdun, écrit Bezzola, 
Siméon enseignait l’ arabe, le copte et le syriaque106 ; à Narbonne, 
les frères juifs Ibn Azra se mirent à enseigner et à traduire les 
livres de science et de philosophie arabes107 ; et à Montpellier, les 
médecins arabes et juifs d’ Espagne, transmettaient aux étudiants 
chrétiens, dans les hôpitaux de la ville et à l’ université, les leçons 
de la médecine arabe.108  

 De toutes les parties du monde, les étudiants affluent en 
Andalousie pour s’ adonner aux sciences arabes dont Cordoue 
était le noble foyer. Si les Francs ne connaissaient que peu de 
choses de l’ art romain, ils ne savaient absolument rien de celui 
des Grecs. Par ailleurs, les Arabes avaient traduit presque tous les 
ouvrages de la philosophie grecque. C’ est pourquoi les Européens 
n’ ont pas hésité à fréquenter l’ Andalousie et à y puiser, à la fois, 
les sciences arabes et la philosophie grecque. 

 La poésie lyrique andalouse (muwashshah et zadjal) 
traversa les Pyrénées et l’ érotisme platonique arabe engendra en 

                                                           
106 R.-R. Bezzola, Les origines et la formation de la littérature courtoise 
en Occident, Éd. Champion, Paris, 1944-1963, 2e P., T. 1, p. 41. 
107 R. Briffault, op. cit., p. 114. 
108 Jean Rouquette, La littérature d'Oc, P. U. F., 3e  éd., Paris, 1980, p. 
23. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)
BDD-A4962 © 2005 Editura Universităţii din Suceava



 188

Provence l’ amour chevaleresque. Cet amour ne doit être, en 
aucun cas, relié aux authentiques théories amoureuses de Platon 
ni aux purs idéaux chrétiens109 ; ni aux écrits d’ Ovide ou aux 
fragments de Fortunat. Le circuit d’ Aristote, pensée grecque 
traduite en arabe, passa de l’ Orient vers l’ Espagne et les centres 
juifs du Languedoc pour atteindre au XIIIe siècle la Sorbonne.110  

 Il importe de souligner que l’ époque des Almoravides et 
des Almohades a été marquée par la domination des fuqaha 
(juristes et hommes de foi) dans les palais des émirs. Abu Yûsuf 
al Mansûr (m. 1199), a été l’ homme le plus hostile à la 
philosophie ; il est connu par son alliance avec les religieux. Il 
expulsa un grand nombre de philosophes et savants de 
l’ Andalousie, notamment Ibn Rushd qui quitta sa ville natale avec 
beaucoup d’ autres dont la plupart étaient des hommes de lettres, 
pour se diriger vers les royaumes voisins et vers le nord jusqu’ en 
France. Certains d’ entre eux établirent à Montpellier une école de 
médecine qui fut un centre de diffusion de la science arabe.111  

 En Sicile, la culture arabo-islamique apparut depuis le 
début de la conquête musulmane. Les savants siciliens d’ origine 
arabe s’ étaient consacrés surtout à la géographie et la philosophie. 
Quant à l’ émigration des lettrés arabes et andalous en Sicile, elle a 
encouragé la floraison des arts islamiques dans l’ île, malgré la 
courte domination des Musulmans. Par ailleurs, la reconquête 
normande a contribué au passage des éléments de la civilisation 
musulmane vers l’ Occident.112  

 Certes, si Ibn Hamdis et autres poètes ont quitté l’ île 
après l’ invasion normande, la plupart des intellectuels avaient 
préféré vivre dans le pays après que le comte normand Roger 1er 
(m. 1101), leur eut promis sa protection et leur eut accordé une 
attention toute particulière113 Il n’ y avait aucune difficulté de 
                                                           
109 C.-S. Albornoz, op. cit., p. 414. 
110 Maurice Lombard, op. cit., pp. 81-82. 
111 Robert Briffault, op. cit., p. 114. 
112 Maurice Lombard, op. cit., p. 89. 
113 F. Gabrieli, La politique arabe des Normands en Sicile, in Studia 
Islamica, vol. ix, 1958, p. 94 ss. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)
BDD-A4962 © 2005 Editura Universităţii din Suceava



 189

langue entre les deux communautés, l’ arabe et le grec 
demeuraient les langues principales pendant le règne des 
Normands.  

 Ibn Jubayr, le fameux voyageur andalou, qui séjourna 
quatre mois en Sicile, affirma que le roi Guillaume II parlait et 
écrivait la langue arabe et était entouré de serviteurs et de pages 
musulmans. L’ historien andalou loue, d’ ailleurs, la tolérance 
prononcée du jeune roi normand envers les Musulmans et 
souligne l’ accueil favorable qu’ il réservait aux poètes et savants 
arabes.  

 L’ empereur Frédéric II (m. 1250), qui parlait la langue 
arabe, demeure le plus célèbre protecteur des lettres et sciences 
arabes. Il écrivait des livres en arabe et en latin et encourageait 
l’ étude et la traduction des sciences arabo-islamiques. Sa cour, 
plus musulmane que chrétienne, était de beaucoup la plus cultivée 
d’ Europe ; on s’ y adonnait avec passion à l’ étude des sciences et 
des lettres arabes.114  

 Brunetto Latini, précepteur principal de Dante Alighieri, 
dont nous avons déjà parlé, avait voyagé en Espagne, cinq ans 
avant la naissance de son disciple. À la cour de Tolède, il fut 
accueilli par le roi Alphonse le Sage et rencontra les savants 
musulmans et juifs qui s’ employaient à traduire en roman et en 
latin les auteurs arabes. 

 Les différentes relations entre Arabes et Italiens ont été 
constantes sous le règne des comtes normands, qui s’ étaient de 
beaucoup exaltés aux sciences arabo-islamiques. Les princes 
normands de Sicile furent complètement conquis par le 
raffinement de la culture arabe. Ils firent de Palerme et de Naples 
les principaux centres de traduction et de diffusion du savoir 
arabe en Italie et en Europe. 

 Grâce aux traducteurs musulmans, chrétiens et juifs, 
l’ Espagne, la Sicile et le Sud de la France, étaient au Moyen Âge, 
les principales rives par où les influences arabo-musulmanes ont 

                                                           
114 Robert Briffault, op. cit., p. 142. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)
BDD-A4962 © 2005 Editura Universităţii din Suceava



 190

pénétré en Occident. Malheureusement, après l’ anéantissement du 
rationalisme, le monde arabo-musulman a connu une longue 
décadence depuis le XVe siècle, et la civilisation passa, dès lors, 
du Sud au Nord. 

 

Bibliographie : 
 
Albornoz, C.- S, L’Espagne musulmane, O. P. U. Publisud, 1985 
Arnold, Thomas and Alfred Guillaume, The Legacy of Islam, 
Oxford University Press, 1965 
Bezzola, Réto Roberto, Les origines et la formation de la 
littérature courtoise en Occident, Éd. Champion, Paris, 1944-
1963 
Briffault, Robert, Les Troubadours  et le sentiment romanesque, 
Éd. du Chêne, Paris, 1943 
Dozy, R., Recherche sur l'histoire et la littérature de l’Espagne, 3 
e éd., Amsterdam, 1965 
Gabrieli, Francisco, La politique arabe des Normands en Sicile, 
in Studia Islamica, vol. IX, Paris, 1958 
Gabrieli, Francisco, Storia della litteratura araba, Éd. 
Accademia, 3e éd., Milano, 1962 
Lombard, Maurice, L’ Islam dans sa première grandeur (VIIIe-XIe 
siècle), Éd. Flammarion, Paris, 1971 
Morère, Maurice, Influence de l’ amour courtois hispano–arabe 
sur la lyrique des premiers Troubadours, Melun, 1972. 
Palencia, Angel Gonzalez, Historia de la Espana musulmana, 3e 
éd., Barcelona-Buenos Aires, 1932 
Rouquette, Jean, La littérature d’Oc, P. U. F., 3e éd., Paris, 1980 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)
BDD-A4962 © 2005 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

