BILINGUISME ET TRADUCTION EN
ESPAGNE MUSULMANE

Mohammed ABBASSA

Université de Mostaganem, Algérie

Cette étude est consacrée a la traduction des sciences
arabes entreprise en Europe au Moyen Age par des Chrétiens, des
Musulmans et des Juifs. Presque tous les ouvrages de la
philosophie arabe et I’histoire des Musulmans ainsi que des
ceuvres littéraires ont été traduits de l'arabe aux langues latines et
a ’hébreu. Le mouvement de la traduction de la culture arabo-
islamique a connu sa floraison en Europe pendant les XII® et XIII°
siecles, époque des Almoravides et des Almohades qui avaient
chassé les savants arabes de 1'Andalousie. Ces philosophes et
hommes de science se réfugierent au Nord et en Provence ou ils
s'adonnaient a la traduction au profit des Chrétiens.

Des I’établissement des Arabes en Andalousie, presque
tous les Chrétiens et les Musulmans s’entendaient en langue
arabe, langue officielle du pays. Les Mozarabes se sentaient
séduits par I’éclat des lettres arabes et avaient abandonné la
culture romano-latine, dont les tendances sont souvent cléricales.

Ebloui par I’ampleur de la langue arabe en Espagne
musulmane, un certain prétre espagnol regretta, tout en déplorant
lamentablement, ce qui est arrivé a ses coreligionnaires. Il s’agit
d’Alvaro de Cordoue qui a manifesté sa crainte a 1’égard de la
langue latine et son sort a l'intérieur de [’église : « Mes
coreligionnaires, dit-il, aiment a lire les poemes et les romans des
Arabes, ils étudient les écrits des théologiens et les philosophes

183

BDD-A4962 © 2005 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)



musulmans, non pour les réfuter, mais pour se former une diction
214 7
arabe correcte et plus élégante... ».”

Au Moyen Age, la langue arabe ne se bornait pas
uniquement aux régions andalouses sous domination musulmane,
mais elle s’étendait un peu plus loin, en Castille, a Ledn et a
Navarre. Apres la reconquéte de Tolede par le roi Alphonse VI, la
langue arabe demeura encore pour plusieurs siecles, a transcrire
les actes de la vie quotidienne.” En outre, plusieurs personnalités
espagnoles et franques, qui fréquentaient a 1I’époque, les cours
chrétiennes, parlaient la langue arabe.

Le bilinguisme en Andalousie a joué un role tres
important dans la transmission de la culture arabe en Espagne et
en Provence. Selon Gibb, les Morisques auraient accompli le role
d’intermédiaire dans la diffusion des sciences arabo-islamiques
dans les royaumes chrétiens.” Mais encore faut-il ajouter & ceux-
12, les Juifs et les esclaves qui s’étaient dédiés aux traductions des
connaissances arabes en Europe.

L’ Andalousie qui attira les regards des nations voisines
en raison de sa civilisation la plus évoluée, a été le centre de
culture le plus important dans toute I’Europe. En outre, les villes
andalouses comptaient des milliers de bibliotheques célebres par
leur quantité fameuse de livres, sans égales dans le reste du
monde occidental.'” La littérature se diffusait au Moyen Age
avec une rapidité inexplicable.'"'

Les livres latins demeuraient inhumés dans les abbayes, a
la seule disposition des religieux ; par contre, les livres arabes se

R, Dozy, Histoire des Musulmans d’Espagne, Ed. Brill, Leyde, 1932,
T. 1, pp. 317 ss.

% Maurice Morere, Influence de I’amour courtois hispano-arabe sur la
lyrique des premiers Troubadours, Melun, 1972, p. 11.

% H.-R. Gibb, Literature, in The Legacy of Islam, Oxford Univ. Press,
1965, p. 188 ff.

100 ¢ s, Albornoz, L’Espagne musulmane, O.P.U. Publisud, 1985, p.
317.

101 Robert Briffault, Les Troubadours et le sentiment romanesque, Ed.
du Chéne, Paris, 1943, p. 67.

184

BDD-A4962 © 2005 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)



répandaient dans les fastueux palais des émirs, dans les
bibliotheques des juristes et hommes de foi et méme chez de
simples citoyens de la classe populaire. Al Hakam II, fils de
Abderrahman III, hérita de son pere trois bibliotheques, contenant
chacune quatre cent mille volumes.'”

Les Espagnols s’étonnerent lorsqu’ils surent que Cordoue
contenait, a elle seule, soixante dix bibliotheques. Selon Ibn
Rushd, Cordoue, au XII° siecle, était la seule ville dans le monde
entier a posséder le plus de livres et de bibliotheques. Les rois de
Navarre et de Barcelone ne se dirigeaient que vers Cordoue
lorsqu’ils avaient besoin de livres.

Gréace a la liberté des religions prononcée par les émirs
andalous au profit des Gens du Livre, de nombreux étudiants
espagnols, francs, anglais et italiens fréquentaient les écoles de
Cordoue dans le but d’acquérir les sciences et les cultures arabo-
islamiques. D’apres Farmer, la musique était introduite au
programme d’études, et les étudiants apprenaient les sciences
arabes directement, sans recourir a des traducteurs en latin. C’est
ainsi que les Mozarabes étaient chargés de diffuser la culture
arabe en Europe.'”

Deés leur rencontre avec les Arabes, les Chrétiens se
soucierent de la traduction des sciences arabo-islamiques, et pour
lesquelles s’engouaient nombreux lettrés européens de 1’époque,
surtout quand ces derniers surent que les Musulmans avaient
traduit a la science grecque et lui avaient emprunté toute la
philosophie que les Européens, pendant le Moyen Age, ignoraient
presque completement.

Les poetes occitans ne connaissent Platon que d’apres une
seule source : les traductions d’ouvrages arabes par les Juifs
espagnols. Ces traductions ont eu un grand écho dans le Nord de
I’Espagne, et méme dans les seigneuries du Midi, qui les ont
encouragées. Les ouvrages arabes passeérent en Occident chrétien,

102 A _G. Palencia, Historia de la Espana musulmana, 3° éd., Barcelona-
Buenos Aires, 1932, p. 169.
1B H.-G. Farmer, Music, in The Legacy of Islam, p. 371.

185

BDD-A4962 © 2005 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)



surtout pendant la prise de Tolede par Alphonse VI, en 1085.'"

Pendant le régne d’ Alphonse VI, la ville de Tolede fut le
centre le plus important d’ou s’est propagée la plupart des
sciences arabo-islamiques vers I’Europe. Apres avoir créé I'un
des brillants centres de traduction, le Colegio de traductores
toledanos, le monarque espagnol a fait appel a d’éminentes
personnalités juives et mozarabes dans le but de vivifier la
traduction et la transcription.

Le College de Tolede a connu de véritables traducteurs
venus des pays lointains, tels que les anglais Robert de Kelton et
Adelard de Bath, I’italien Gerardo de Cremona et le juif Abraham
ben Azra. Les Anglais, les Espagnols et les Italiens, quant a eux,
s’étaient consacrés aussi a la traduction de I’Arabe aux langues
romanes ou au Latin. Gerbert d’Aurillac, Companus de Navarre,
Morlay et Alphonse le Sage étaient les plus remarquables de ceux
qui s’ attachaient a la traduction arabe. Grace a eux, les sciences et
les lettres arabes ont pu étre transmises en Europe.

Le mérite des traductions arabo-islamiques aux langues
latines revient 2 Don Raimondo, évéque de Tolede (m. 1150), qui,
a I’époque, était conseiller du roi de Castille, il fut chargé de
diriger I’association des traducteurs de Tolede sous le patronage
du roi Alphonse VIL. 1l attachait une importance particuliere aux
traductions de cette école espagnole et insistait a transmettre a ses
coreligionnaires et au monde latin, tout ce qui est arabe ou
islamique.

Le roi Alphonse X, quant a lui, créa a Murcie le College
d’études islamiques, avec la collaboration d’un philosophe arabe.
Quelques années apres sa fondation, le College fut transféré a
Séville et fut fréquenté par de nombreux lettrés juifs et
musulmans venant de 1I’Andalousie.'” Alphonse le Sage avait
confié la traduction du Saint Coran a ses traducteurs.

Le pape Gerbert d’Aurillac (m. 1003) s’est rendu en

1% Maurice Lombard, L’Islam dans sa premiére grandeur (VIII -
XIsiecle), Ed. Flammarion, Paris, 1971, p. 81.
105 A _G. Palencia, op. cit., p. 114.

186

BDD-A4962 © 2005 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)



Andalousie pour s’initier aux études islamiques, et lorsqu’il
voulut diffuser en Europe ce qu’il a appris des savants arabes, ses
coreligionnaires I’accuserent d’avoir vendu son ame au diable.
Gerbert d’ Aurillac (le pape Sylvestre II), se rendit aussi a Tolede.
Il séjourna trois ans en terre d’Espagne afin de pouvoir compléter
son instruction.

Brunetto Latini, le maitre de Dante Alighieri, lui aussi
voyagea en Espagne en qualité d’ambassadeur aupres du roi
Alphonse le Sage, le brillant protecteur des traducteurs.
L’ambassadeur italien visita les écoles de Séville et de Tolede,
qui a I’époque, étaient préoccupées par la traduction au latin, des
différentes sciences islamiques. C’est grace a Brunetto Latini que
Dante s’est inspiré des lettres et sciences arabo-islamiques.

Au XTI° siecle, a Saint-Vanne de Verdun, écrit Bezzola,
Siméon enseignait I’arabe, le copte et le syriaque'® ; 2 Narbonne,
les freres juifs Ibn Azra se mirent a enseigner et a traduire les
livres de science et de philosophie arabes'”’ ; et 2 Montpellier, les
médecins arabes et juifs d’Espagne, transmettaient aux étudiants
chrétiens, dans les hopitaux de la ville et a I’'université, les lecons
de la médecine arabe.'”®

De toutes les parties du monde, les étudiants affluent en
Andalousie pour s’adonner aux sciences arabes dont Cordoue
était le noble foyer. Si les Francs ne connaissaient que peu de
choses de 1’art romain, ils ne savaient absolument rien de celui
des Grecs. Par ailleurs, les Arabes avaient traduit presque tous les
ouvrages de la philosophie grecque. C’est pourquoi les Européens
n’ont pas hésité a fréquenter I’ Andalousie et a y puiser, a la fois,
les sciences arabes et la philosophie grecque.

La poésie lyrique andalouse (muwashshah et zadjal)
traversa les Pyrénées et 1’érotisme platonique arabe engendra en

1% R -R. Bezzola, Les origines et la formation de la littérature courtoise
en Occident, Ed. Champion, Paris, 1944-1963, 2°P., T. 1, p. 41.

07 R, Briffault, op. cit., p. 114.

108 Jean Rouquette, La littérature d'Oc, P. U. F., 3° éd., Paris, 1980, p.
23.

187

BDD-A4962 © 2005 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)



Provence I’amour chevaleresque. Cet amour ne doit étre, en
aucun cas, relié aux authentiques théories amoureuses de Platon
ni aux purs idéaux chrétiens'” ; ni aux écrits d’Ovide ou aux
fragments de Fortunat. Le circuit d’Aristote, pensée grecque
traduite en arabe, passa de I’Orient vers I’Espagne et les centres
juifs du Languedoc pour atteindre au XIII° siécle la Sorbonne.'"

Il importe de souligner que 1I’époque des Almoravides et
des Almohades a été marquée par la domination des fuqaha
(juristes et hommes de foi) dans les palais des émirs. Abu Yasuf
al Mansr (m. 1199), a ét¢ I’homme le plus hostile a la
philosophie ; il est connu par son alliance avec les religieux. 1l
expulsa un grand nombre de philosophes et savants de
I’ Andalousie, notamment Ibn Rushd qui quitta sa ville natale avec
beaucoup d’autres dont la plupart étaient des hommes de lettres,
pour se diriger vers les royaumes voisins et vers le nord jusqu’en
France. Certains d’entre eux établirent 2 Montpellier une école de
médecine qui fut un centre de diffusion de la science arabe.'"!

En Sicile, la culture arabo-islamique apparut depuis le
début de la conquéte musulmane. Les savants siciliens d’origine
arabe s’étaient consacrés surtout a la géographie et la philosophie.
Quant a I’émigration des lettrés arabes et andalous en Sicile, elle a
encouragé la floraison des arts islamiques dans I’ile, malgré la
courte domination des Musulmans. Par ailleurs, la reconquéte
normande a contribué au passage des éléments de la civilisation
musulmane vers I’Occident.'"”

Certes, si Ibn Hamdis et autres poetes ont quitté I'ile
aprés I’invasion normande, la plupart des intellectuels avaient
préféré vivre dans le pays apres que le comte normand Roger 17
(m. 1101), leur eut promis sa protection et leur eut accordé une
attention toute particuliere'” Il n’y avait aucune difficulté de

19 C.-S. Albornoz, op. cit., p. 414.

"% Maurice Lombard, op. cit., pp. 81-82.

" Robert Briffault, op. cit., p. 114.

12 Maurice Lombard, op. cit., p. 89.

B R Gabrieli, La politique arabe des Normands en Sicile, in Studia
Islamica, vol. ix, 1958, p. 94 ss.

188

BDD-A4962 © 2005 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)



langue entre les deux communautés, 1’arabe et le grec
demeuraient les langues principales pendant le régne des
Normands.

Ibn Jubayr, le fameux voyageur andalou, qui séjourna
quatre mois en Sicile, affirma que le roi Guillaume II parlait et
écrivait la langue arabe et était entouré de serviteurs et de pages
musulmans. L’historien andalou loue, d’ailleurs, la tolérance
prononcée du jeune roi normand envers les Musulmans et
souligne I’accueil favorable qu’il réservait aux poetes et savants
arabes.

L’empereur Frédéric II (m. 1250), qui parlait la langue
arabe, demeure le plus célebre protecteur des lettres et sciences
arabes. Il écrivait des livres en arabe et en latin et encourageait
I’étude et la traduction des sciences arabo-islamiques. Sa cour,
plus musulmane que chrétienne, était de beaucoup la plus cultivée
d’Europe ; on s’y adonnait avec passion a 1’étude des sciences et
des lettres arabes.'"*

Brunetto Latini, précepteur principal de Dante Alighieri,
dont nous avons déja parlé, avait voyagé en Espagne, cinq ans
avant la naissance de son disciple. A la cour de Toléde, il fut
accueilli par le roi Alphonse le Sage et rencontra les savants
musulmans et juifs qui s’employaient a traduire en roman et en
latin les auteurs arabes.

Les différentes relations entre Arabes et Italiens ont été
constantes sous le regne des comtes normands, qui s’étaient de
beaucoup exaltés aux sciences arabo-islamiques. Les princes
normands de Sicile furent complétement conquis par le
raffinement de la culture arabe. Ils firent de Palerme et de Naples
les principaux centres de traduction et de diffusion du savoir
arabe en Italie et en Europe.

Grace aux traducteurs musulmans, chrétiens et juifs,
I’Espagne, la Sicile et le Sud de la France, étaient au Moyen Age,
les principales rives par ol les influences arabo-musulmanes ont

114 Robert Briffault, op. cit., p. 142.

189

BDD-A4962 © 2005 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)



pénétré en Occident. Malheureusement, apres 1’anéantissement du
rationalisme, le monde arabo-musulman a connu une longue
décadence depuis le XV© siecle, et la civilisation passa, dés lors,
du Sud au Nord.

Bibliographie :

Albornoz, C.- S, L’Espagne musulmane, O. P. U. Publisud, 1985
Arnold, Thomas and Alfred Guillaume, The Legacy of Islam,
Oxford University Press, 1965

Bezzola, Réto Roberto, Les origines et la formation de la
littérature courtoise en Occident, Ed. Champion, Paris, 1944-
1963

Briffault, Robert, Les Troubadours et le sentiment romanesque,
Ed. du Chéne, Paris, 1943

Dozy, R., Recherche sur l'histoire et la littérature de I’Espagne, 3
¢ éd., Amsterdam, 1965

Gabrieli, Francisco, La politique arabe des Normands en Sicile,
in Studia Islamica, vol. IX, Paris, 1958

Gabrieli, Francisco, Storia della litteratura araba, Ed.
Accademia, 3° éd., Milano, 1962

Lombard, Maurice, L’Islam dans sa premiére grandeur (VIII*-XI°
siecle), Ed. Flammarion, Paris, 1971

Morere, Maurice, Influence de I’amour courtois hispano—arabe
sur la lyrique des premiers Troubadours, Melun, 1972.

Palencia, Angel Gonzalez, Historia de la Espana musulmana, 3°
éd., Barcelona-Buenos Aires, 1932

Rouquette, Jean, La littérature d’Oc, P. U. F., 3% éd., Paris, 1980

190

BDD-A4962 © 2005 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 22:23:18 UTC)


http://www.tcpdf.org

