Dumnezeiasca Liturghie — cea mai inalta expresie a
Graiului Liturgic

Vasile GAVRILA

Introducere

Aparitia si prezenta omului in lume (Cosmos, cum o definesc grecii) nu sint
intimplatoare, ci rezultatul creatiei divine; de aceea, omul trebuie sa stie ca
prezenta sa este ceva bine definit §i profund, trebuie sa stie cd viata sa nu este
ceva frivol, ci, dimpotriva, ceva grav, de o gravitate pe cit de semnificativa, pe
atit de obligatorie, cd nu traim pentru placeri usoare, ci pentru aspiraii nobile.
Inceputul lui este legat de Cuvintul Creator al lui Dumnezeu: ,,Intru inceput era
Cuvintul si Cuvintul era la Dumnezeu si Dumnezeu era Cuvintul... Toate prin
El s-au facut; si fara El nimic nu s-a facut din ce s-a facut” (/n. 1, 1-3).

Graiul este unul din mijloacele, caile prin care omul isi manifesta aspiratiile
nobile pentru care a fost creat: vorbeste cu si despre Dumnezeu si realizeaza
opere demne de vesmintul vesniciei. Zidit dupa chipul si asemanarea Logosului
divin (Fac. 1), Acesta-i devine icoand, iar omul, la rindu-i, devine ,,chip
nemuritor al lui Dumnezeu” (Stdniloae, 1997). O definire a chipului lui
Dumnezeu intiparit in om si o implicare a nemuririi omului in aceasta calitate a
lui, a oferit-o Sfintul Atanasie cel Mare: Dumnezeu ,,le-a daruit oamenilor ceva
mai mult, adicd nu i-a creat pur si simplu ca pe niste animale nerationale
(necuvintdtoare), ci i-a facut dupd chipul S&u, impartdsindu-le ceva si din
puterea Cuvintului (Logosului) Sau, pentru ca, fiind ca un fel de umbre ale
Cuvintului si fiind rationali (cuvintdtori), sd se poatd mentine pururea in
fericire, traind in rai viata cea adeviarati, si anume cea a sfintilor”".

Logosul lui Dumnezeu se oglindeste in logosul omului; de aceea, omul, la
inceput mut, prinde a vorbi doar la chemarea lui Dumnezeu, la lucrarea Duhului
Sfint in inima lui: ,,Voi pune legea Mea inauntrul lor si pe inimile lor voi scrie”
(leremia, 31, 33). Si pentru ca Duhul si-a dat o inscriere in carnea lumii, omul a
primit sd vorbeascd despre Dumnezeu, pentru cd avea in fatd o inscriere
(engramma) a lui Dumnezeu, care ne da Sfinta Scriptura (Scrima, 2005: 27).
Prima comunicare a Logosului lui Dumnezeu in interiorul logosului omului a
fost Descoperirea Sa (Revelatia) — lucrare a Duhului Sfint —, consemnata in

! Sfintul Atanasie cel Mare, De incarnatione Verbi, cap. I, apud. Staniloae, 1997: 9.

17

BDD-A46 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:36:16 UTC)



ceea ce noi numim Sfinta Scripturd. Prin urmare, prima si cea mai Inalta
experientd a graiului omenesc este legata de descoperirea lui Dumnezeu. De
aceea, Arhimandritul Sofronie Saharov afirma urmatoarele: ,,Graiul omenesc
este menit sd exprime realitatile mai multor planuri: planul vietii de zi cu zi — al
nevoilor firesti; mai este, apropiat acestuia, dar totusi osebit — cel al
simtamintelor si patimilor sufletesti primitive; apoi cel al graiului demagogiei
politice; al graiului stiintific, filosofic, poetic; si, in sfirsit, mai Tnalt decit toate
— planul si graiul dumnezeiestii descoperiri, al rugiciunii, al cuvintarii de
Dumnezeu si al celorlalte legaturi intre Dumnezeu si oameni — al Liturghiei”
(Saharov, 2005: 345).

Textul si discursul bisericesc in grai liturgic

Sufletul omului este o fintind de apa vie, ce oglindeste o frinturd de cer in
ea; in Liturghie se Intilnesc cerul cu pamintul, de aceea noi numim Liturghia,
Dumnezeiasca Liturghie, pentru ca e Lucrarea lui Dumnezeu in mijlocul lumii
(cosmosului), in mijlocul poporului. Dumnezeiasca Liturghie este cea mai
inaltd lucrare ce se implineste pe pamint si in cer, pentru cd in Liturghie
Dumnezeu coboard la om, pe pamint, in cea mai profundd smerenie §i slava in
acelasi timp, pentru a-1 indlta pe om pinad la vederea si contemplarea celor mai
inalte dimensiuni ale existentei sale si ale Dumnezeirii. ,,Trec nu putini ani pina
sd ajungem la masura de a ne adinci in duhul adevaratelor dimensiuni ale
Liturghiei. Dacd vom urmdri cu luare aminte rostuirea acestei Dumnezeiesti
slujbe, vom fi dusi in contemplarea Fiintei Dumnezeiesti si a fiintei cosmice”
(Saharov, 2005: 323).

In aceastd stare teandrica, singura demni de vocatia lui, omul duhovnicesc
se angajeazd in Liturghia Cosmica ce Incepe sd se deruleze. ,,Unitatea
matriciald care ne contine pe toti, care ne Inaltd pe toti, acest cosmos in care
noi, oamenii, constituim un centru de constiintd si responsabilitate, a fost el
insusi suscitat prin Duhul, prin lucrarea Lui, prin acel fiat care a facut sa
»demareze” economia lui Dumnezeu (...), ceea ce inseamna ca, din momentul
acela, Liturghia a inceput si ea sa se desfasoare” (Scrima, 2005: 27). Din
aceastd intilnire — chemare a lui Dumnezeu si rdspuns al omului —, din aceasta
teologhisire — graire cu §i despre Dumnezeu — graiul omului se transforma intr-
un grai doxologic, liturgic, in care cuvintele prind viatd §i dau viata.
»~Asemenea cuvinte nu se scriu cu cerneald, ci cu singele stors din piept in
picaturi lente, iar acest singe (in care se afld viata) nu se raceste si nu se
ingroasd niciodatad. Cu puteri mereu innoite, viata raspinditd de misteriosul
singe nagte iardsi viata: in oceanul vietii launtrice a omenirii, este aruncat un
cuvint, iar puterea sufletului avanseaza mereu de la locul caderii, in cercuri tot
mai largi. Cu litere de foc ard nestinse cuvintele proorocilor: dupad cum o
candela se aprinde de la flacara altei candele, la fel si sufletul se aprinde de la
cuvintul inrosit in foc al altui suflet” (Florenski, 1998: 221).

18

BDD-A46 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:36:16 UTC)



»Eu sint Calea, Adevarul si Viata” este raspunsul la toate intrebarile
omenirii; in Hristos, omul cunoaste nemijlocit Adevarul vegnic, ajunge la
deplinatatea cunoasterii, pentru ca, in Hristos, omul se odihneste in Dumnezeu
si Dumnezeu Se saldgluieste in om. ,,«De Ma iubeste cineva, cuvintul Meu va
pazi si Tatal Meu va iubi pe el, si la el vom veni si locas (vesnic) la dinsul ne
vom face». Ce pot insemna acestea? Tocmai faptul cé ni s-a fagaduit a mosteni
deplinatatea vietii Dumnezeiesti, deplinitatea cunoasterii si puterii dragostei
care ni s-a aratat In Lumina cea Nefacuta, in care nici un intuneric este (cf. /
In., 1, 5)” (Saharov, 2005: 374). Constient de maretia Adevarului descoperit, cu
inima incalzitd de Duhul lui Dumnezeu, omul da glas preamaririi Adevarului;
nu-1 inchide in cuvinte goale, seci, ci-l1 preamareste in duh de pocaintd si-n
armonie doxologicd. De aceea, se roaga mai Intli sa se salasluiasca Adevarul in
inima lui §i apoi sd-i dea formd cuvenita, pentru cd Adevarul cel Viu nu se
aseamana nici adevarului stiintific, nici celui filosofic.

»Adevarul ce ni s-a descoperit duce mai departe de orice speculatie a
ratiunii. El nu este o anume formula abstracta a gindirii noastre logice; nici o
oarecare ecuatie matematica, ci Persoana. Mai presus de toate, este Cel Ce este
«dintru inceputy», adicd Dumnezeul Cel fara de Inceput — Sfinta Treime: Tatal,
Fiul si Duhul Sfint” (Saharov, 2005: 377).

Hristos nu ne-a nvatat pur si simplu o doctrind, fapt pentru care doctrina nu
are intiietate 1n crestinism; El ne-a mintuit, ne-a daruit viata adevarata si
vesnicd, ne-a indumnezeit prin iubirea, prin moartea si Invierea Sa, prin
trimiterea Sfintului Duh. De aceea crestinismul este, Tnainte de toate, un fapt, o
realitate esentiald a istoriei, §i anume revarsarea energiilor necreate si
transcendente ale Duhului lui Hristos Cel inviat, in lumea noastra de pacat si
destinata, din aceastd cauza, mortii (Deseille, 1995: 52).

Textul si discursul bisericesc s-au nascut mai intli din marturia vie a
Apostolilor, care puneau in cuvint si in text Adevarul triit de ei: ,,De aceea si
multumim fard Incetare lui Dumnezeu ca, atunci cind ati primit cuvintul lui
Dumnezeu auzit de la noi, l-ati primit nu ca pe cuvintul oamenilor, ci, asa cum
este In adevir, ca pe Cuvintul lui Dumnezeu, Care si lucreaza in voi, cei care
credeti” ( Tes., 2, 13); apoi din singele martirilor care a inscris in trupul istoriei
marturia biruintei vietii asupra mortii, a frumosului asupra uritului, dind,
impreuna cu Cuviosii Pustiei, Liturghia si Filocalia. Citeva picéturi din Singele
lui Hristos au reinnoit tot padmintul” (Sfintul Grigorie Teologul, 2009), si-n
acest pamint reinnoit, inimile sfintilor s-au facut pamint bun, in care saminta
Cuvintului lui Dumnezeu a rodit insutit. Toata fiinta lor, suflet si trup, se pleaca
smerit in fata maretiei divine, ficindu-se limbaj al Duhului. In Sfinta Liturghie
si trupul devine limbaj. Trupul ascultd Cuvintul in desfasurarea Sa imnografica
si 1i raspunde prin intreaga lui capacitate de a se exprima in gesturi. i raspunde,
cind prosternindu-se, incovoiat cu fruntea lipitd de pamint, trup de smerenie
facut tarind, cind in picioare, in libertatea fiului adoptiv, mijlocitor chemat sa
desavirseasca sintezele hristologice — a pamintului cu Raiul, a lumii sensibile

19

BDD-A46 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:36:16 UTC)



cu lumile ingeresti, a vizibilului cu invizibilul, a creatiei cu Creatorul (Clément,
1996: 25).

In teologhisirea Sfintilor Parinti ai Bisericii intilnim trei termeni care
definesc Tnaintarea crestinului in cunoasterea Tainei lui Hristos si a Sfintei
Treimi: cunoasterea contemplativa (epignosa), simtirea duhovniceasca si
plinatatea (plérophoria). Este cu deosebire cazul doctrinei unui autor care a
exercitat o adinca influentd asupra Traditiei spirituale crestine si care a si fost
recunoscut ca un invatator ortodox desavirsit — Sfintul Macarie Egipteanul (sec.
V): ¢ind omul a ajuns ,,sa guste din dulceata Domnului in plinitatea simtirii i a
energiei Duhului”, cind ,,lumina lui Hristos straluceste si lucreaza inlauntrul lui,
intr-o bucurie de nedescris” (14, 2), inseamna ca ceea ce se infaptuise in mod
tainic i cumva In germene, prin botez, a devenit desavirgit. Mult mai tirziu, in
veacul al XIV-lea, Sfintul Grigorie Palama va insista asupra nevoii unui efort
staruitor de curatire si de rugdciune fierbinte si neintrerupta, pentru ca sa se
poata trezi inlduntrul nostru simgirea duhovniceasca prin care omul poate cépata
0 anumitd experientd a realititilor dumnezeiesti (Deseille, 1995: 57-58). Forta
scrierilor Périntilor Bisericii rezida in faptul cd ei au vorbit nemijlocit din
experienta inimii lor. Exista uneori §i ,,numai cuvinte”. ,,De acestea sint pline
tipariturile. Din cauza acestor emanatii cenusii ale mintii s-a Imbicsit, pina
aproape de orbire, ochiul duhovnicesc. Din pricina acestor produse lipsite de
viata ale fabricilor de literatura, sufletul oboseste si se umple de praf”
(Florenski, 1998: 220). Drama aceasta o traieste si teologia scolara, academica,
atunci cind inceteaza sa fie filocalicd, doxologica, omorind graiul liturgic.

Prin viata lor, Parintii Bisericii s-au facut ,lire ale Duhului Sfint” si
»condeie® care au scris din prisosul inimii curatite in baia lacrimilor de
pocdinta. latd marturia vie i provocatoare pentru teologia contemporand, in
lucrarea ei de a maiestri text sau discurs bisericesc, a unui parinte aproape
contemporan noud: ,,Acum port marturie pentru Adevarul pe care l-au stiut
parintii §i strdmosii nostri. Port marturie despre cum a binevoit El a ni Se ardata
ca raspuns al indelungului plins ce ma mistuia (subl. n.). Am trait acest Adevar
ca fiind fara tdgada Cel din veci, si in masura credintei mele vorbesc si eu.
Scria despre el si Pavel: «Avind acelasi duh al credintei, precum este scris:
Crezut-am, pentru aceea am grdit, $si noi credem, pentru aceea si graim» (2
Cor., 4, 13)” (Saharov, 2005: 370).

Liturghia este efectiv lucrare a Duhului, dupa cum Duhul Sfint insusi este
darul, harul, energia Liturghiei. Impreuni cu textul Sfintelor Scripturi,
Dumnezeiasca Liturghie constituie o istorisire a liturgizarii progresive a
Cosmosului in pelerinajul lui istoric citre Imparitia vesnica (Schmemann,
1990). Daca Sfinta Scriptura este ,relatarea® Liturghiei Cosmice,
Dumnezeiasca Liturghie este sensul liturgic al Descoperirii Divine, in raport cu
Scriptura, in care mintea (nous-ul) se intilneste cu ,,inima”, pentru a , liturghisi
ortodox”. Astfel, Liturghia este si o ,,liturghie a mintii”, in care mintea cugeta

20

BDD-A46 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:36:16 UTC)



smerit, ortodox, ca sinteza a teologiei ecclesiale, si o ,liturghie a inimii”, in
care inima traieste ortodox, ca sinteza a experientei Traditiei Bisericii.

Forme ale ,,graiului liturgic”

Actul creatiei este prezent in lume si viatd, iar omul, fiintd creata, este, la
rindu-i, creator si opera lui vizibila este cultura, desi unii ar fi inclinati sa spuna
civilizatia. Pentru ca opera lui sa fie, nu doar nemuritoare, ci sa fie datatoare de
viata, de Duh, ea trebuie pusa in legdturd cu Creatorul lui, cu Dumnezeu. Cum
am putea defini cultura? Cultura, putem spune, este tot ceea ce cultivim. ,,Si
cultivarea pamintului este o culturd. Si cultivarea pacatului este o cultura,
smintitd, dar culturd” (Noica, 2002: 15). Aceasta, insd, este o culturd a mortii.
Dar omul este insetat de viatd si desavirsire. In setea de perfectiune
(desavirsire) gasim forma si treapta cea mai inaltd a existentei noastre aici, pe
pamint. $i, pentru cd ,,Dumnezeu, tainic, stie unde nazuieste inima omului, la
acea nazuinta raspunde prin Cuvintul Lui. Si Cuvintul lui Dumnezeu ne invita
sa-L facem Cultura noastra” (Noica, 2002: 15).

Dupa cum unele persoane s-au induhovnicit si s-au lasat patrunse de lumina
Duhului, la fel si cuvintele pot fi patrunse de Duh; si asa are loc transfigurarea
cuvintului. Pastrind aparenta cuvintelor obisnuite, din adincul persoanelor
induhovnicite se nasc cuvinte de alta natura, cuvinte peste care s-a odihnit, intr-
adevir, harul Dumnezeiesc. In Dumnezeiasca Liturghie, nu doar cuvintul, ci si
imaginea (icoana) si armonia cintdrilor (psalmodia) si candela si luminarea,
toate sint transfigurate, in Trupul lui Hristos, Care Si-a asumat ,,hainele noastre
de piele”, adica istoria noastra tragica, dar si creatoare. Trupul Sau de jertfa si
de rugadciune devine astfel trupul unificat al omenirii si al universului patruns
de comuniunea treimica. Trup al omului pdmintesc si al ,,Fiului Omului” ceresc
care, In Cartea lui Daniel, apare ca o personalitate cuprinzatoare, ,,corporativa”
(Zizioulas, 1981: 113), astfel incit sacramentalitatea ascunsa a Cosmosului 1si
gaseste in sfirsit expresia eliberatoare in FEuharistie, ,,potir al sintezei”
(Clément, 1996: 19).

Icoana

La plinirea vremii, cind Cuvintul S-a intrupat pentru mintuirea lumii, cerul
s-a unit cu pamintul: Puterea Celui Preainalt a umbrit Creatia (reprezentata de
Fecioara Maria), Duhul Sfint S-a coborit peste ea, Fiul S-a intrupat, iar la
nasterea Cuvintului Intrupat, Cerul a cintat imn de slava si de biruinti. Pestera
din Betleem s-a umplut de Slavd Dumnezeiasca. Biserica, in care se savirseste
Dumnezeiasca Liturghie — icoand a intregului Cosmos, alcdtuit din fiinfe vazute
si nevazute (Sfintul Maxim Marturisitorul, 2000: 15), adund din nou in jurul
Mintuitorului, Care jertfeste si Se jertfeste, lumea vazuti si lumea nevizuti. In
jurul jertfelnicului stau cetele ingerilor si Sfintii lerarhi din icoane: ,,Sa nu ne
uitam numai la faptul ca jertfelnicul e infrumusetat cu pietre pretioase (lesirea,
20, 25; Deut., 27, 4); el este tinut de Ingeri, ¢ Inconjurat de arhangheli $i umbrit

21

BDD-A46 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:36:16 UTC)



de serafimii cei cu sapte aripi” (Tsamis, 1995: 158). Registrele iconografice din
biserici ne infatiseazd o istorie a lumii in imagini — o istorie a mintuirii.
Pantocratorul din cupola bisericii patroneaza totul binecuvintind; Maica
Domnului, cu Pruncul in brate — Scarad intre Pamint si Cer — cuprinde in sine
intreaga taind a economiei mintuirii’; iar Sfintii sint intr-o teologhisire cu
Dumnezeu, preamirind lucrarea mintuitoare a lui Dumnezeu. In fetele Sfintilor
recunoastem, in lumina estompata a bisericii, chipuri, adica figuri ale lumii de
sus, vedenii vii ale unei alte lumi, aparitii primordiale (Florenski, 1994: 43), dar
si chipurile calde ale prietenilor nostri — sfintii — martori ai rugaciunilor
noastre de bucurie si de durere si impreuna-liturghisitori cu noi pe pamint. in
Saptamina Patimilor, Crucea cu imaginea Mintuitorului Rastignit std in
mijlocul bisericii. De remarcat, iconografia bizantind nu-L reprezintd niciodata
— decit in cazurile de degradare a Traditiei — pe Domnul rastignit cu ochii
inchisi, pentru ca, in clipa in care moartea Lui se implineste pe Cruce, El
invinge moartea. Hristos, trecind prin moarte cu ochii deschisi, e o tema ce
apare adesea in texte bizantine timpurii (Scrima, 2005: 29).

Psalmodia

in biserica, unde se cintd Imnul Iubirii — iubirea lui Dumnezeu pentru om si
raspunsul acestuia la iubirea divind — cea mai potrivitd cintare este ,,Tacerea
Ingerilor”. In linistea duhovniceasci datia de glasurile neauzite ale ingerilor,
acompaniat de clinchetul dulce al cadelnitei, prinde glas protopsaltul, cintind
imne de slava, doxologie, textul Scripturii se Invesminteaza liturgic, iar
cuvintele ce se citesc sau se rostesc cu iz de Cazanii au ceva comun cu ,,glasul”
sfintilor, al proorocilor, al evanghelistilor, al mucenicilor si al cuviosilor din
icoane. Cei ce au alcituit imnele, cintarile, s-au unit, in singuratatea pustiei in
care trdiau, ei ingisi cu Cel pe Care L-au preaslavit. Cuvintele textelor care
pentru cei de azi sint uneori stranii, ,,se transfigurau pe buzele lor vestitoare de
Dumnezeu, se Induhovniceau, se patrundeau de o anumitd respiratie
binemirositoare. Aceastd aromad ramine inaccesibila criticului literar, dar este
simtitd de inima credincioasd, dupa cum sfintele moaste nu binemiros atit de
puternic daca se atinge de ele un om necredincios sau cu pacate pe suflet”
(Florenski, 1998: 223).

Ca si literatura patristica, imnele liturgice — manifestari ale textului si
discursului bisericesc — necesita, pentru a fi intelese, nu doar o cunoastere
speciala, dar mai ales o triire izvorita din Traditia Bisericii.

»Ca si Biblia, scrierea patristicd solicitd un anume grad de pregétire
prealabila a cititorului, nu numai sub raportul cultural, cit mai ales sub cel
spiritual. Opera patristici provoacd o reverentd si se citeste cu devotiune:
aceasta nu Inseamnd cd ea nu se preteazd unei analize critice. Dar functia ei

2 Sfintul Ioan Damaschinul, De fide orth., 111,12, apud Paul Evdokimov, Arta icoanei, o teologie a
frumusetii, traducere 1n limba roméana de Grigore Mog si Petru Mog, Editura Meridiane, 1992, p. 219.

22

BDD-A46 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:36:16 UTC)



principala este sd formeze personalitatea in mod integral si nu doar sa faciliteze
achizitionarea de cunostinte. Opera patristicd este cititd asa cum un discipol
ascultd un maestru, In cadrul unui proces de initiere. Avintul tiparului si
industrializarea lui au ficut mai greu perceptibil acest aspect fundamental. I
putem regdsi, cu usurintd, urmarind modul in care lectura se asociaza cu
rugaciunea in cadrul slujbelor bisericesti si, mai ales, in perioada Postului
Mare, cind pedagogia slujbelor este evidenta” (Dutu, 1993: 260).

Luminarea vine si incdlzeste chipul din icoana. Confectionatd din ceara
curatd — cel putin asa ar trebui — , lucrul fecioarelor, albinele, luminarea arde
odata cu rugaciunea, ca o jertfd de ardere de tot. Nici omul nu-i poate darui lui
Dumnezeu doar o parte din inimd. Lumina caldd a luminarii, impreund cu
perdeaua fina, albastruie, a fumului de tamiie, topit in vazduh, aduc in
contemplarea icoanelor si a picturii murale o indulcire §i o atenuare a
perspectivei aeriene pe care muzeul nu numai cd nu o cunoaste, dar nici macar
nu Indrazneste sa o viseze.

In Dumnezeiasca Liturghie, unde omul isi aduce multumirea lui Dumnezeu
— Euharistia, totul se transfigureaza, pentru cd Euharistia are menirea de a
umple totul, intrucit este sarbatoarea Pascala care reunificad umanitatea, partasa
la Taina Treimii, care uneste nedespartit unicitatea si alteritatea.

Natura insasi participd la Liturghie, nu numai sfintii, ingerii sau puterile
ceresti; iatd marturia unui sfint din Pustia Sinaiului: ,Intr-o zi, praznuindu-se
Sfinta Cincizecime, s-a facut Liturghie in virful sfint, si cind preotul a rostit
ecfonisul: «cintare de biruintd cintind, strigind, glas indlf{ind si graind», au
raspuns toti muntii cu vuiet infricosator, zicind de trei ori: «Sfint, Sfint, Sfint!».
Si a ramas ecoul prelungit si vuietul ca la jumatate de ora. Dar acest vuiet nu 1-
au auzit toti, ci numai aceia despre care a zis Domnul: «Cel ce are urechi de
auzit sa auda»” (Tsamis, 1995: 54).

Dumnezeiasca Liturghie

Dumnezeiasca Liturghie este Cartea deschisi a Imparitiei (Bartolomeu
Anania, 2005), este Cerul pe pdmint (Sfintul Ioan de Kronstadt, 1996), este
inaintarea comunid a credinciosilor in Imparatia Sfintei Treimi (Staniloae,
2004), este centrul vietii crestine si pregustarea vietii vesnice. In Sfinta
Liturghie, oamenii, fiecare $i Tmpreunad, trebuie sa-si faca ucenicia trupului ca
trup liturgic, ca trup care inviaza prin participarea euharisticd la Trupul Celui
inviat (Clément,1996: 22).

Expresie a celei mai apropiate urmari a lui Hristos in jertfa pentru mintuirea
lumii, Liturghia este, mai Tnainte de toate, un Act Dumnezeiesc; de aceea,
pregédtirea pentru intrarea in lucrarea ei presupune o ancorare in trupul istoriei
sfinte a mintuirii. Prin si in Sfinta §i Dumnezeiasca Liturghie, omul se
statorniceste in Trupul de viata datator al lui Hristos.

Cuvintele introductive rostite de diacon catre cel ce prezideaza Liturghia,
»Vremea a face / a lucra a Domnului este”, au de fapt, intelesul urmator:

23

BDD-A46 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:36:16 UTC)



«Vremea este ca Insusi Domnul si lucreze»” (Saharov, 2005: 330). Deci, in
Liturghia Ortodoxa, Domnul lucreaza; aceste cuvinte — grai liturgic — schimba
tilcul, perspectiva a tot ceea ce urmeaza. Daca Domnul lucreaza, atunci este
invocata puterea Duhului Sfint, Care, ca la Cincizecime, vine sa sfinteasca
toate, pentru cd noi trdim aceastd lume nu numai prin prisma cunoasterii
experimentale, ci o privim §i intr-alt chip, in Duh (cf. Evrei, 11, 13).
»Mingiietorul, Duhul Sfint... vd va invata pe voi toate”. ,,Ne invatd a gindi
precum gindeste insusi Dumnezeu. Sa nu va uimiti de aceasta: este Insusi
intelesul chemarii Evangheliei; toate scrierile Apostolilor — epistolele lui loan,
ale lui Pavel, al lui Petru si ale celorlalti graiesc despre aceeasi; si aceeasi este
si marturia Parintilor nostri de-a lungul veacurilor. Se naste intrebarea: cum
putem primi noi aceastd binecuvintare? Raspunsul ni l-a dat Hristos: «Pazifi
poruncile Mele si Eu voi ruga pe Tatal si alt Minglietor vd va da, ca sda miie
(ramind) cu voi 1n veac». Asadar, noi ,,stim” pe Duhul Sfint prin sfinta predanie
a Parintilor Bisericii (text si discurs bisericesc — n.n) §i totodata, prin propria
noastra experientd a lucrarii Lui a Duhului inlauntrul nostrum” (Saharov, 2005:
374). De aceea invocam in toate actele liturgice pe Duhul Sfint.

Imnul ,,Slava intru Cei de Sus lui Dumnezeu §i pe pamint pace, intru oameni
bunavoire”, este imnul Ingeresc cintat pe Cimpul Pastorilor, la Pestera din
Betleemul ITudeii. Ca si atunci, la plinirea vremii, Cerul si pamintul se unesc
intr-o ,,Simfonie Dumnezeiasca”, pentru a-L insoti pe Imparatul Hristos ce vine
din nou sa Se jertfeascd in Jertfa Euharisticd nesingeroasa.

Imparitia lui Dumnezeu se deschide oamenilor prin formulele de
binecuvintare rostite de preotul slujitor: ,,Binecuvintati este Imparatia Tatalui si
a Fiului si a Sfintului Duh, acum si pururea si In vecii vecilor” si confirmate de
glasul Trupului Bisericii — credinciosii — prin Amin .

In Imparitia deschisa in Sfinta Liturghie, Dumnezeu Se face pentru noi
mincare §i bauturd pentru a ne putea uni cu El in cea mai profunda jertfa de
iubire si daruire de Sine. De aceea, dupa ce ne impartdsim din Cuvint prin
lecturile biblice, sintem chemati sa ne desprindem de ,,toata grija cea lumeasca”
si sd ne inadltdm inimile de pe pamint la cer: ,,Sus sd avem inimile!” Fara a
ajunge la aceastid triire, n-am putea intelege minunile din Imparitia lui
Dumnezeu, nici Slava intru care S-a preaslavit si n-am putea intona Cintarea de
biruinga. Numai in aceastd stare euharisticd putem, prin grai liturgic, sd ne
inaltam la Cer, desi continuam sa vietuim pe pamint.

Dumnezeu-Omul S-a preaslavit, jertfindu-Se pe Cruce; de aceea, Apostolul
Pavel vorbeste despre nebunia Crucii, care la Dumnezeu este nu numai cea mai
inaltd intelepciune, ci si cea mai profunda iubire, Slavd Dumnezeiasca si izvor
de Viata. Caracterul antinomic al graiului liturgic este definitoriu pentru
Liturghie si cel mai expresiv trait in cuvintele: ,,Aducindu-ne aminte, agadar, de
aceastd poruncd mintuitoare si de toate cele ce s-au facut pentru noi: de cruce,
de groapa, de invierea cea de a treia zi, de inaltarea la ceruri, de sederea cea de-

24

BDD-A46 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:36:16 UTC)



a dreapta si de cea de a doua si slavita iarasi venire; Ale Tale, dintru ale Tale,
Tie aducind din toate si pentru toate”.

In Jertfa Euharistici este concentrati toatid existenta umana; timpul este
cuprins intr-un astdzi permanent — semnul intririi noastre in Imparatia Vesnica:
»Dd-ne noud sa ne impartasim cu Tine, mai adevarat, in ziua cea neinseratd a
Imparatiei tale!”

Parintii Bisericii, mari nvatati ai timpurilor lor, dupa ce au cautat Adevarul
in stiinta, in culturd, in filosofie, nemulfumindu-se decit cu integralitatea si
totalitatea Adevarului absolut — Hristos, au luat calea ascezei stiind ca mintea e
orbitd prin trei patimi: prin iubirea de arginti, slava desarta si placerea; iar
»calea spre cunostintd este nepatimirea i smerenia fard de care nimeni nu va
vedea pe Domnul” (Tsamis, 1995: 108). Asa au ajuns sid-si exprime bucuria ce
le-a umplut inimile doxologic: ,,Am vazut lumina cea adevarati, am primit
Duhul cel Ceresc; am aflat credinta cea adevaratd, nedespartitei Sfintei Treimi
inchinindu-ne, ca Aceasta ne-a mintuit pe noi”.

Bibliografie

Bartolomeu Anania, Arhiepiscopul Clujului, 2005, Cartea deschisa a Impardatiei. O insotire
liturgica pentru preoti §i mireni, Bucuresti.

Clément, Olivier, 1996, Trupul mortii si al slavei, trad. rom. Sora Eugenia Vlas, Editura
Christiana, Bucuresti

Deseille, Placide, 1995, Nostalgia Ortodoxiei, trad. rom. Doru Mezdreu, Editura Anastasia,
Bucuresti

Dutu, Alexandru, 1993, Literatura patristica si lectura intensiva in Traditia Ortodoxd, n
volumul Persoana si Comuniune. Prinos de cinstire Parintelui Profesor Academician
Dumitru Staniloae la implinirea virstei de 90 de ani, Sibiu

Evdokimov, Paul, 1992, Arta icoanei, o teologie a frumusetii, traducere in limba romana de
Grigore Mog si Petru Mog, Editura Meridiane, Bucuresti

Florenski, Pavel, 1994, Iconostasul, trad. rom. Boris Buzila, Editura Anastasia, Bucuresti

Florenski, Pavel, 1998, Dogmatica si dogmatism. Studii si eseuri teologice, trad. rom. Elena
Dulgheru, Editura Anastasia, Bucuresti

Noica, Rafail, 2002, Cultura Duhului, Alba Iulia

Saharov, Sofronie, 2005, Vom vedea pe Dumnezeu precum este, trad. rom. lerom. Rafail
(Noica), Editura Sofia, Bucuresti

Schmemann, Alexander, 1990, Great Lent. Journey to Pascha, St. Vladimiri’s Seminary
Press, New York

Scrima, André, 2005, Biserica Liturgica, trad. rom. Anca Manolescu, Editura Humanitas,
Bucuresti

Sfintul Grigorie Teologul, 2009, Cuvint la Sfintele Pasti, Editura IBM al BOR, Bucuresti

Sfintul Ioan Damaschinul, 1992, De fide orth., 111,12, apud Paul Evdokimov, Arta icoanei,
o teologie a frumusetii, trad. rom. Grigore Mog si Petru Mog, Editura Meridiane

25

BDD-A46 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:36:16 UTC)



Sfintul Ioan de Kronstadt, 1996, Liturghia: Cerul pe Pamint, Cugetari mistice despre
Biserica si Cultul divin Ortodox, traducere in limba romana de Boris Buzila, Editura
Deisis, Sibiu

Sfintul Maxim Marturisitorul, 2000, Mystagogia. Cosmosul si sufletul, chipuri ale Bisericii,
trad. rom. Pr. prof. dr. Dumitru Staniloae, Editura IBM al BOR, Bucuresti

Staniloae, Dumitru, 1997, Chipul nemuritor al lui Dumnezeu, Craiova

Staniloae, Dumitru, 2004, Spiritualitate si comuniune in Liturghia Ortodoxa, editia a 1l-a,
Editura IBM al BOR, Bucuresti

Tsamis, Dimitrios G., 1995, Patericul Sinaitic, trad. rom. Pr. prof. dr. Ioan Ica, Editura
Deisis, Sibiu

Zizioulas, Jean, 1981, L étre ecclésial, Genéve

26

BDD-A46 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:36:16 UTC)


http://www.tcpdf.org

