
 

 13 

Litera ucide, Duhul dă viaţă (II Cor 3, 6) 

Î.P.S. TEOFAN SAVU 
Mitropolitul Moldovei şi Bucovinei 

Cuvintele pe care le rostim la tot pasul au un trup al lor, care este forma lor 
exterioară, aspectul lor formal. Acest trup este important, deoarece prin acesta 
oamenii reuşesc să se înţeleagă. Fără formele cuvintelor nu am putea să 
transmitem nimic semenilor noştri, orice comunicare fiindu-ne astfel 
imposibilă. Este suficient să deschidem o carte într-o limbă pe care nu o 
putem pricepe, pentru a realiza că şi formele cuvintelor sînt importante.  

Dar cuvintele au şi un suflet al lor, o realitate raţională, un aspect interior 
care participă la Logosul lui Dumnezeu. Capacitatea omului de a se exprima 
articulat şi coerent este percepută de către Părinţii Bisericii ca un dar al lui 
Dumnezeu. Sf. Grigorie de Nyssa se face purtătorul acestei convingeri atunci 
cînd afirmă: „În limbă, adică în puterea de a vorbi, pe care o capătă  Adam 
odată cu zidirea lui, se arată firea raţională a omului” (Sf. Grigorie de Nyssa, 
Contra lui Eunomiu, 12, Migne, P. G., XLV, col. 993). 

Aşadar, avem litera, adică trupul de sunete, expresii, intonaţii ale 
cuvîntului, şi avem duhul, adică lăuntrul de înţeles al acestuia. Cele două 
trebuie să stea împreună. Pentru că orice cuvînt care nu este exprimat corect şi 
care nu este animat de un înţeles lăuntric autentic nu poate să lege pe oameni 
între ei, şi pe toţi deopotrivă cu Dumnezeu. 

Litera ucide, dar Duhul dă viaţă… Sfîntul Apostol Pavel este preocupat, 
odată ce rosteşte acest cuvînt, de stabilirea unei gîndiri drepte asupra modului 
de viaţă al oamenilor. Modul nostru de vieţuire nu trebuie ordonat după 
principii formale numai, doreşte să spună Apostolul. Un om care respectă 
regula, dar nu-i sesizează lăuntrul, un om care ţine la literă, dar nu-i percepe 
conţinutul şi sensul devine închinător la dumnezei falşi, idolatrizînd o formă 
în dauna conţinutului, idolatrizînd partea în dauna întregului. 

Adînc pe adînc cheamă…, zicea Psalmistul acum 3.000 de ani (Ps. 41, 9) 
sesizînd dorinţa omului după adîncime de viaţă, după adîncime de sens, după 
adîncime de autenticitate, adică după tot ce poate să-l apropie mai mult de 
Dumnezeu. 

Participarea la adîncul cuvintelor este de fapt o participare la viaţa Fiului 
lui Dumnezeu pogorît printre noi pentru a ne învăţa că este important să 
cinstim Cuvîntul prin cuvinte. Prezenţa lui Dumnezeu face ca trupul şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:35:25 UTC)
BDD-A45 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 14 

sufletul cuvintelor noastre să fie valorificate într-un sens autentic, ceea ce 
înseamnă că un cuvînt spus, rostit, gîndit în prezenţa lui Dumnezeu este un 
cuvînt veritabil, un cuvînt responsabil. Din păcate, omul are această 
capacitate de a goli de înţeles cuvintele şi de a le orienta greşit. De aceea şi 
este ţinut responsabil: „Vă spun că pentru orice cuvînt deşert pe care-l vor 
rosti oamenii vor da socoteală în ziua judecăţii” (Matei 12, 36). Într-o poezie, 
simplă în formă şi puternică prin duhul ei, Sfîntul Ioan Iacob punea la vremea 
aceea semn de întrebare asupra utilităţii tuturor vorbirilor şi convorbirilor 
noastre cotidiene: 

 
O! om ce mai răspundere ai 
De tot ce faci pe lume 
De tot ce spui în scris sau grai ! 
De pilda ce la alţii dai 
Căci ea mereu, spre iad sau rai 
Pe mulţi o să-i îndrume.  
 
Ce grijă trebuie să pui 
În viaţa ta, în toată,  
Căci gîndul care-l scrii sau spui 
S-a dus, pe veci nu-l mai aduni 
Şi vei culege roada lui 
Ori viu, ori mort odată.  
 
Ai spus o vorbă, vorba ta,  
Mergînd din gură în gură 
Va-nveseli şi va-ntrista 
Va curăţi sau va-ntina 
Rodind sămînţa pusă-n ea 
De dragoste sau ură.  
 
Cuvîntul înseamnă mult în viaţa noastră. Prin cuvînt ne exprimăm eul cel 

mai lăuntric, prin cuvînt poţi să bucuri pe cineva sau poţi întrista. Tot prin 
cuvînt poţi salva un suflet sau îl poţi arunca în deznădejde. Cuvîntul îi poate 
apropia pe oameni, dar îi poate şi îndepărta. Sînt, de asemenea, cuvinte care 
distrug vieţi, precum sînt cuvinte care le creează. 

Există un fel de asceză a rostirii responsabile care fereşte de deşertăciune, 
adică de golirea cuvintelor de conţinutul lor şi de sensul lor. Acesta poate fi 
înţelesul expresiei biblice care vorbeşte despre mărgăritarele aruncate 
înaintea porcilor, despre care dă mărturie Evanghelia (Mt. 7, 6). Odată 
aruncate înaintea porcilor, mărgăritarele, care sînt semn al valorii, devin prilej 
de sfîşiere, adică de ucidere. Lipsite de nobleţe, cuvintele se vulgarizează, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:35:25 UTC)
BDD-A45 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 15 

fiind desprinse de voia lui Dumnezeu se mutilează, aceleaşi cuvinte orientate 
greşit devin arme. 

Numită, în mod paradoxal, era comunicării, epoca noastră numără mulţi 
oameni însinguraţi, mulţi oameni fără conţinut de duh de viaţă, mulţi oameni 
morţi, vii fiind. Infirmitatea lumii este şi o consecinţă a infirmităţii limbajului 
nostru, adică a modului nostru de comunicare. Acolo unde nu este dreaptă şi 
responsabilă comunicare, nu poate exista nici comunicare şi nici un fel de 
bine. Lumea trebuie să reînveţe să vorbească, să vorbească înainte de toate 
limba propriului suflet aflat în căutarea lui Dumnezeu. Restul de forme şi 
înţelesuri se vor adăuga acestei căutări şi odată cu ele şi normalitatea vieţuirii 
umane.  

 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 10:35:25 UTC)
BDD-A45 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

