
EL LÉXICO DE LAS MARAVILLAS EN LAS ETIMOLOGÍAS 
DE ISIDORO DE SEVILLA 

ANCA CRIVĂŢ1 

Abstract. The paper starts from the observation that in the Etymologiae of 
Isidorus of Sevilla one can classify the extraordinary phenomena and beings into two 
classes with regard to the vocabulary which the author employs to designate them: on 
the one hand there is the monstruous, designated by the synonymic series portenta, 
ostenta, monstra, prodigia; on the other – the marvels designated by the mir-/stup- 
radicals. By examining the Isidorian vocabulary of marvels we proposed a taxonomy 
and an analysis of the occurrences of this vocabulary in order to find out whether the 
category of the marvelous is present in Isidorus’ Etymologiae. This investigation 
reviews the status of Isidorus’ major work as a source of the medieval marvelous that is 
an overwhelming presence in erudition and fiction of the twelfth and the thirteenth 
centuries. 

Key words: Isidore of Seville, medieval encyclopedia, vocabulary of the marvels. 

Los estudios de los últimos decenios suelen considerar que las Etimologías de Isidoro 
de Sevilla constituyen una de las principales fuentes empleadas en la Edad Media tanto por 
los eruditos como por los autores de literatura de ficción para configurar el ámbito de lo 
que, con un término moderno, llamamos lo maravilloso. Concepto, éste, de difícil 
definición y que, a lo largo de la amplia historia de las investigaciones que se le han 
dedicado, ha sido considerado desde puntos de vista distintos, según el punto de mira de 
cada uno de los investigadores. 

Así, para evocar un estudio ya clásico, Edmond Faral (1913: 308) observaba que 
ciertas descripciones de las novelas francesas del siglo XII tienen el papel de asombrar a su 
público y de excitar su imaginación al referirse a jardines y castillos magníficos, a las más 
extrañas curiosidades o a los prodigios más insólitos. Para Paul Rousset (1956: 25), el 
sentido de lo maravilloso en la época feudal reside en la capacidad de traducir al lenguaje 
religioso ciertas manifestaciones naturales extraordinarias. Michel Meslin (1984: 6-9) 
opinaba que se trata de una realidad subjetiva válida en una época determinada y aceptada 
como tal por un grupo humano determinado definiendo lo maravilloso como “tout fait qui, 
ressenti comme inhabituel dans l’ordre courant de la vie, porte dès lors une signification 
particulière en référence à des valeurs jugées absolues”. Claude Lecouteux (1998: 37) lo define 
como “une attitude mentale, une vision de l’univers (Weltanschauung), une interprétation 
du monde dans laquelle l’imagination refuse de se laisser freiner par la raison et par 
 

1 Faculty of Foreign Languages and Litteratures, University of Bucharest, 
crivat.anca@gmail.com. 

RRL, LVIII, 2, p. 89–111, Bucureşti, 2013 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 2 90 

l’expérience.[...] Le merveilleux est donc une échappatoire”. Finalmente, para concluir esta 
enumeración fatalmente muy selectiva, ya que la bibliografía del problema ha llegado a ser 
enorme, recordaremos que, al sintetizar sus investigaciones sobre este asunto, Jacques Le 
Goff (2003: 468-469) apunta que “cuando se intentaba penetrar en el dominio de lo 
maravilloso, eran las fronteras entre lo natural y lo sobrenatural lo que se ponía en juego” y, 
después de distinguir entre milagro (de carácter sobrenatural) y maravilla (de carácter 
natural), subraya que “la maravilla medieval se caracteriza por la rareza y por el asombro 
generalmente admirativo que suscita”. 

Notamos que una nota común de los puntos de vista mencionados es el carácter 
extraordinario, insólito de ciertos seres/fenómenos/objetos que, por infringir la norma 
común, provocan el asombro llegando a percibirse como maravillas y, eventualmente, a 
constituir una clase, la de lo maravilloso. A nuestra manera de ver, lo maravilloso se 
subordina a lo extraordinario, considerada esta palabra en su acepción más corriente (“fuera 
del orden o regla natural o común”, DRAE 22). Pero ¿qué es extraordinario para un hombre 
de la Edad Media? ¿Pueden los textos que de esta época nos quedan contestar tal pregunta? 
No con mucha claridad, visto que muchas veces los seres o fenómenos naturales más 
corrientes se describen mediante las mismas estrategias textuales que los extraordinarios. 
Jacques Le Goff (1985: 46) sugería, la oportunidad de un estudio del vocabulario de lo 
maravilloso aplicado a ciertos textos medievales. En el marco de las investigaciones sobre 
el enciclopedismo medieval, tal estudio ha sido llevado a cabo por Ribémont (2002: 155-
169) para Bartolomeo Ánglico y su traductor Jean Corbechon. 

En un estudio anterior sobre el léxico de las Etimologías de Isidoro de Sevilla, nos 
hemos percatado de que este autor presenta de forma coherente, en un segmento de texto 
claramente delimitado (XI, 3-4, De portentis) una serie de seres extraordinarios – los 
monstruos – que constituyen una categoría subordinada de lo extraordinario, la categoría de 
lo monstruoso. Ésta posee, desde la óptica isidoriana, un fundamento teológico 
(agustiniano) y al analizarla y clasificarla mediante los principales métodos de la ciencia 
gramatical, al intentar forjar para este análisis un  léxico científico de lo monstruoso, el 
enciclopedista demuestra haber adoptado una perspectiva para la cual hemos propuesto la 
denominación de racionalidad teológica (Crivat, 2011: 275). 

A continuación, hemos observado que la magna enciclopedia presenta también unos 
seres/fenómenos caracterizados por mirus, a, um y sus derivados o compuestos (mirabilis,  
-e; miror, -ari, miraculum, -i, mirador,-oris, admiror, -ari, admiratio, -onis) y, en más 
reducida medida, por stupeo, -ere y sus derivados o compuestos (stupor, -oris, stupesco,  
-ere, obstupefacio, -ere). 

A diferencia de los portenta que forman un conjunto coherente y claramente 
delimitado, los elementos marcados por mir- y por stup-están diseminados en el texto y 
tenemos que clasificarlos e interpretarlos para clarificar el interrogante que constituye el 
punto de partida del presente estudio: ¿La investigación de las series marcadas por mir- y 
stup- puede poner de manifiesto la existencia, en el marco de las Etimologías, de una 
categoría aparte, la de lo maravilloso, subordinada a lo extraordinario y distinta de la de lo 
monstruoso, pero comparable a ésta por su estatuto en el marco de la enciclopedia 
isidoriana? 

*** 
Nuestro análisis no incluye los términos técnicos de retórica mediante los cuales se 

clasifican las causae (admirabile [genus causae] que aparece dos veces en 2, 8, 1 ) y las 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



3 Las Etimologías de Isidoro de Sevilla 91 

sententiae (admirativae, en 2, 21, 15; mirativae en 2, 21, 24). La razón de esta exclusión es 
obvia ya que, al tratarse de unos tecnicismos acuñados desde mucho tiempo en la tradición 
retórica, Isidoro no ha tenido la libertad de optar por la utilización de otros adjetivos. Las 
sententiae admirativae y mirativae, según demuestran los ejemplos aducidos por Isidoro, 
representan las que indican asombro/admiración (cf. TLL, s.v.). Sólo de paso nos 
detenderemos en el párrafo 2, 8, 1, De quinque modis causarum/Sobre los cinco tipos de 
causas2 por parecernos interesante aquí el sentido de admirabilis, que no significa, como en 
los demás casos registrados por el Thesaurus linguae latinae “lo que provoca asombro”. Se 
trata de un capítulo que San Isidoro transcribe palabra por palabra del tratado ciceroniano 
De inventione (1, 20): “Genera causarum quinque sunt: honestum, admirabile, humile, 
anceps, obscurum […] admirabile, a quo est alienatus animus eorum, qui audituri sunt.” 
¿Cuál es, aquí, el sentido de admirabilis? El adjetivo aparece en el marco de una 
clasificación de las causas (en el sentido jurídico de este término) basada en el criterio 
moral. (Bower, 1958: 225). Los rétores griegos aplicaban el adjetivo παράδοξον a aquellas 
causas moralmente repugnantes, contrarias (es éste el sentido de la preposición griega παρὰ 
en este contexto) a la opinión o al sentido común. Al deber traducir al latín este vocablo, 
Cicerón opta por admirabilis explicándolo por a quo est alienatus animus. Se refiere, por 
consiguiente, a un tipo de causa que inspira hostilidad al auditorio. Según muestra Bower 
(ibidem), al deber traducir el término estoico παράδοξα Cicerón sustantiviza el mismo 
adjetivo y explica: “quae quia sunt admirabilia contraque opinionem omnium, ab ipsis 
etiam παράδοξα appellantur”. Según veremos, este sentido técnico de admirabilis no se 
volverá a encontrar en las Etimologías, al prevalecer, en las pocas ocurrencias en las cuales 
este adjetivo se utiliza, su acepción corriente en latín: “lo que causa asombro”. 

No hemos incluido los contextos en los que los vocablos aparecen en citas de 
determinados autores (2, 9, 12 – Cicerón y 12, 7, 48 – Marcial) ni tampoco los contextos en 
los que se niega la posibilidad de maravillarse/asombrarse3. A continuación examinaremos 
las ocurrencias de los derivados de mir- en el orden dictado por su frecuencia en la 
enciclopedia isidoriana. 
Mirus, -a , -um: 14 ocurencias. 

A. De las 14 ocurrencias de este adjetivo, 9 se refieren a ciertas propiedades de 
algunas res naturales: 

• 2 ocurrencias ponen de manifiesto la dulzura de las aguas de los ríos orientales 
Choaspis – miram aquae dulcedinem (XIII ,21, 15) – y Cydnus – miram aquarum 
suavitatem (XIII, 21, 20). 

• 2 ocurrencias se refieren a las propiedades de la cal; de hecho, se trata de la 
repetición del mismo contenido en dos contextos distintos, en el libro XVI, 3, 10 
(sobre mineralogía) y en el libro XIX, 10, 19 (sobre las construcciones): natura 
eius mirum aliquid facit, apunta Isidoro; lo que causa asombro es la característica 
de la cal de arder en el agua y de apagarse en el aceite, materia normalemente 
combustible. 

 
2 Utilizaremos la traducción al español de José Oroz Reta y Manuel-A. Marcos Casquero, San 

Isidoro de Sevilla, Etimologías, Madrid, BAC, 1982.  
3 7, 2, 44 (nec mirum si vilibus significationibus figuretur); 8, 9, 4 (nec mirum de magorum 

praestigiis); 13, 8, 2 (quod mirari quis non debeat); 15, 1, 2 (non mirum si in aliarum opinione 
dubitatur). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 4 92 

• XVI, 4,3 para el azabache, gagates lapis, se registra la misma propiedad : 
mirumque, accenditur aqua, oleo restinguitur. 

• XVI, 4, 7, la propiedad asombrosa del dionysius lapis consiste en que preserva 
contra la embriaguez : et quod in illo mirum est, ebrietati resistit.  

• XVI, 19, 1 la propiedad asombrosa de la plata reside en que, a pesar de ser blanca, 
deja huellas negras al frotarse sobre un cuerpo : Cui mirum in modum illud ut, dum 
candidum sit, inpressum corpori lineas nigras reddat. 

• XVII, 9, 49 : la buglosa, una planta que puesta en el vino desarrolla la inteligencia 
de manera maravillosa: Quae mirum in modum ob sapientiam nutriendam vino 
infundenda. 

• XII, 6, 51 registra el maravilloso ingenio del cangrejo que arroja una piedrecita 
entre las valvas de la ostra para que ésta no se pueda cerrar; de esta forma, devora 
su carne: Eorum carnibus vivunt miro ingenio. 

Algunos comentarios se imponen. Por contradecir la norma natural, el 
comportamiento de ciertas materias (la cal, el azabache, la plata) ha atraído la atención de 
los científicos antiguos y, por consiguiente, Isidoro lo ha registrado más de una vez en las 
Etimologías, pero sólo en los contados casos que acabamos de señalar tales singularidades 
están marcadas como maravillosas; nos limitamos a extraer algunos ejemplos del libro XVI, 
De lapidibus et metallis: la sal agrigentina fluye en el fuego, contrariamente a la naturaleza 
(in igne fluit contra naturam, XVI, 2, 4), la piedra syrius, al estar entera, flota en el agua 
pero partida se hunde (hic integer fluctuari traditur, comminutus mergi, XVI, 4, 10), la 
margarita es una gema sólida formada a partir del rocío – líquido – del cielo (gignitur 
autem de caelesti rore quam […] cocleae hauriunt, XVI, 10, 1), el diamante, invicto tanto 
ante el hierro como ante el fuego, se rompe al mojarse con sangre de cabrito cálida y 
reciente (dum sit invictus ferri ignisque contemptor, hircino rumpitur sanguine recenti et 
calido maceratus, XVI, 13, 2). De estos pocos ejemplos se nota que, a pesar de registrar 
muchos comportamientos contrarios a lo que pudiera parecer natural, sólo en contados 
casos Isidoro los caracteriza como maravillosos.  

También hay que apuntar que en el libro XVI se mencionan varios ejemplos de 
influencias de las piedras en determinados procesos de la fisiología humana, influencias 
que, igual que en el caso del dionysius lapis que preserva contra la embriaguez, Isidoro 
habría podido designar como maravillosas: la galactita (XVI, 10, 4) que fecunda los pechos 
de las mujeres que la llevan colgada, el memphitis (XVI, 4, 14) que, triturado y desleído en 
vinagre se utiliza como anestésico en las operaciones quirúrgicas, etc. Sin embargo a estas 
piedras no se les aplica ningún adjetivo que las califique como admirables/extraordinarias/ 
maravillosas.  

Por otra parte, la misma propiedad mencionada en XVI, 4, 7 se vuelve a registrar en 
XVI, 11, 8 pero sin marcarse como maravillosa: Dionysia […] ex aqua trita vinum fragrat 
et odore suo ebrietati resistere putatur. Notemos que el verbo putatur (igual que dicunt, 
ferunt, opinantur, confitetur, credunt, perhibentur, scribuntur, traditur etc. empleados en 
otros contextos referentes a hechos extraordinarios como por ejemplo en la enumeración de 
monstruos de XI, 3, 2) es un marcador de la reserva del autor; la presencia de tales verbos 
subraya el carácter incierto de la información o señala que el autor reproduce palabras 
ajenas para las que no asume la responsabilidad, lo que se tiene que poner en relación con 
la racionalidad que representa el telón de fondo de la magna enciclopedia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



5 Las Etimologías de Isidoro de Sevilla 93 

Una situación paralela en cuanto al mirum ingenium del cangrejo: el libro XII de las 
Etimologías, De animalibus, registra otros cinco contextos en los que se les atribuye 
ingenium a ciertos animales: se trata del gato (XII, 2, 38), de la comadreja (XII, 3, 3), del 
lobo marino (XII, 6, 24), del escaro (XII, 6, 30), del pulpo (XII, 6, 44). Pero sólo el ingenio 
del cangrejo se señala como maravilloso. Se observa, pues, que por una parte el texto 
registra fenómenos similares sin marcarlos de forma congruente como maravillosos y que, 
por otra parte, la misma propiedad está marcada una vez como maravillosa y otra vez está 
presentada con reserva, o bien queda sin marcar. 

¿Cuál es la razón por la que, del número bastante elevado de rarezas, sólo algunas 
están designadas como maravillosas? ¿Por qué no ha adoptado Isidoro una estrategia 
coherente con respecto a las extrañezas de la naturaleza? 

B. Otra clase de realidades caracterizadas por Isidoro como maravillosas abarca 
ciertas actuaciones humanas o los efectos de tales actuaciones. Se registran 4 ocurrencias. 

• VI, 4, 4 : se considera maravillosa la labor de Orígenes aplicada al texto de las 
Sagradas Escrituras: sextam et septimam editionem Origenes miro labore repperit 
et cum ceteris editionibus conparavit. 

• VI, 7, 1 : entre los griegos, Calcentero ha sido considerado digno de 
extraordinarias/maravillosas alabanzas por haber publicado tantos libros que 
ninguno de nosotros – afirma Isidoro – difícilmente podría copiar por sí mismo. 
(Chalcenterus miris attolitur laudibus quod tantos libros ediderit, quantos quisque 
nostrum alienos scribere propria manu vix possit). 

• XV, 11, 3: párrafo dedicado a la maravillosa/admirable grandeza y hermosura del 
Mausoleo, sepulcro erigido por la viuda del rey Mausolo (sepulchrum mirae 
magnitudinis et pulchritudinis) 

• XVIII, 1, 5 : se designa como maravillosa/admirable la rapidez con la que 
Pompeyo había aplastado y vencido a los piratas (Gnaeus Pompeius […] mira 
celeritate [piratas] compressit ac superavit). 

Se nota que de las cuatro ocurrencias, dos podrían clasificarse como refiriéndose a 
performancias culturales, de erudición: la obra de Orígenes y la del gramático alejandrino 
Calcentero; en el caso de ésta, sería necesario suponer una hipálage que atribuye a laudes el 
adjetivo correspondiente a libri. Igual que en el caso que acabamos de comentar, el de las 
propiedades de las piedras, se mencionan en la enciclopedia numerosos autores antiguos 
cristianos o paganos, muchos de ellos fuentes privilegiadas de las Etimologías (como San 
Agustín, por ejemplo), sin que Isidoro los califique de maravillosos, extraordinarios o 
admirables. Si examinamos sólo el párrafo VI, 7, 1 (Qui multa scripserunt), vemos que se 
menciona a Varrón (innumerabiles libros scripsit), a Calcentero, a Orígenes (in 
scripturarum labore tam Graecos quam latinos operum suorum numero superavit), a San 
Agustín (tanta scripsit ut diebus ac noctibus non solum scribere libros eius quisquam, sed 
nec legere quidem ocurrat). El tema-clave del párrafo, la fecundidad intelectual, está 
ilustrada en el caso de Varrón y en el de Orígenes por el gran número de sus obras y en el 
de Calcentero y de San Agustín – por una comparación hipotética: escribieron más libros de 
los que cualquiera hubiera podido copiar o leer. ¿Por qué sólo la actividad del gramático 
alejandrino – citado sólo una vez en las Etimologías – está puesta en relación con lo 
admirable / extraordinario / maravilloso? ¿Por qué, en el caso de Orígenes, han sido 
caracterizadas como maravillosas sus performancias de editor (VI, 4, 4) y no el gran número de 
sus escritos? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 6 94 

Otro tipo de problema se hace patente al analizar el contexto de XV, 11, 3 en el que 
Isidoro ha seleccionado el adjetivo mirus para elogiar la magnitud del mausoleo de 
Halicarnaso celebrado por varios autores antiguos. El párrafo siguiente versa sobre las 
pirámides egipcias. Al lado del mausoleo, éstas formaban parte de las varias “listas” de 
maravillas del mundo antiguo: Higino los menciona (Fabulae, 223, 2 y 7) en su lista de 
septem opera mirabilia y más tarde se enumeran bajo el nombre de miracula, en las Variae 
(7, 15, 4) de Casiodoro, autor conocido y utilizado por Isidoro en su enciclopedia, aunque 
en este caso concreto el autor en el que las Etimologías se inspiran parece ser Solino 
(Collectanea…, 32, 44)4. Sin embargo, Isidoro pondera la altura de las pirámides (ultra 
omnem excelsitatem quae fieri manu possit), lo que también representa una manera de 
subrayar su carácter excepcional. Se nota, por consiguiente, que en los dos párrafos 
seguidos coexisten dos maneras distintas de subrayar lo extraordinario (mirus; ultra omnem 
excelsitatem…) que, hemos visto, es la categoría supraordenada de lo maravilloso. ¿Qué es 
lo que determina la preferencia por la selección de cada una de ellas? 

C. Una sola ocurrencia de mirus, VII, 5, 12, se refiere a manifestaciones que 
pertenecen a la esfera de lo divino. En el marco de una interpretatio nominis (el nombre del 
arcángel Miguel significa “quien como Dios”) Isidoro apunta que cuando en el mundo 
sucede algo de un poder maravilloso/extraordinario, se envía a este arcángel (Quando enim 
aliquid in mundo mirae virtutis fit, hic archangelus mittitur). Hay que recordar que virtus es 
uno de los vocablos que en el latín de los cristianos sirve para designar los actos del poder 
divino que se concretan en milagros (Moussy: 273-274) con lo cual podríamos considerar 
que en este contexto el autor subraya, dentro de la categoría de lo extraordinario, el carácter 
asombroso de los milagros considerados como intervencione divinas en el curso “normal” 
de las cosas. 
Mirabilis, e (8 ocurrencias que se reducen a 7) 

A. En tres casos se trata de propiedades de determinadas res naturales: 
• XII, 2, 7 : el tigre – maravilloso por su fuerza y su velocidad (Est […] bestia […] 

virtute et velocitate mirabilis). Del contexto se podría deducir que mirabilis se 
refiere a una calidad que el animal posee de modo superlativo, ya que el río Tigris, 
por ser el más rápido de todos los ríos, recibe su nombre de este animal. 

• XIII, 12, 3 : se califican como maravillosas las aguas que, según la convicción 
cosmológica de la época, permanecen en el cielo: quid enim mirabilius aquis in 
caelo stantibus?; es una idea derivada del Génesis, 1, 7: et fecit Deus firmamentum 
divisitque aquas quae erant sub firmamento ab his quae erant super firmamentum 
y que iba a formar parte del inventario de maravillas naturales repertoriado en las 
enciclopedias medievales: Gervasio de Tilbury, en su Otia imperialia (comienzos 
del siglo XIII), se propone acreditar mediante dos acontecimientos extraordinarios 
la existencia de un mar navegable situado encima del firmamento. El contexto 
isdoriano pone de manifiesto la excelencia del elemento acuático considerado 
superior a todos los demás (aquarum elementum ceteris omnibus imperat) por 
atemperar el cielo, por fecundar la tierra e incorporarse al aire mediante la 
evaporación, etc. En el marco de esta enumeración, la maravilla de las aguas del 
cielo está subrayada, además, por la interrogación retórica (quid mirabilius…?). 

 
4 pyramides turres sunt fastigatae ultra excelsitatem omnem quae fieri manu possit: itaque 

mensuram umbrarum egressae nullas habent umbras. nunc ab Aegypto provehamus stitum. 
(Collectanea…, 32, 44) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



7 Las Etimologías de Isidoro de Sevilla 95 

• XIX, 17, 16 : el índigo produce una mixtura admirable/asombrosa purpúrea y 
cerúlea (mixturam purpurae caerulique mirabilem reddens). 

B. Dos ocurrencias del adjetivo se relacionan con la esfera cultural, en el sentido 
amplio de la palabra: 

• II, 30, 18 : la tópica, parte componente de la retórica, se caracteriza como tipo de 
obra absolutamente admirable/asombrosa (mirabile plane genus operis), capaz de 
reunir la variedad de argumentos descubiertos por la agudeza y la flexibilidad de 
la mente humana. 

• Un contexto que plantea un problema de comprensión e interpretación, X, R, 235 : 
Rationator dictus vir magnus quia de omnibus quas esse mirabiles constat possunt 
[sic] reddere rationem5. 

En apariencia este contexto ofrece una solución clara del problema de lo maravilloso 
isidoriano : conformemente a la definición que acabamos de citar, existiría una categoría de 
hechos maravillosos que un vir magnus podría explicar mediante la razón. Pero, al 
examinar detenidamente el texto, la situación se revela ser más compleja de lo que al 
principio se pudiera pensar. 

Una primera dificultad se hace patente al comparar el texto con su fuente, que es el 
tratado agustiniano De civitate Dei, 21, 5 ; en este pasaje San Agustín polemiza con los que 
no quieren aceptar que el cuerpo humano pudiera arder en el fuego eterno sin consumirse, 
ni sufrir eternamente sin morir. Si no pueden aceptar estas aserciones del Evangelio por ser 
increíbles – argumenta San Agustín – que expliquen cómo son posibles algunas maravillas 
que parecerían igualmente inverosímiles si su existencia no se conociera de forma cierta  
(y enumera una serie de maravillas naturales – mirabilia – ya consagradas por la tradición 
erudita anterior). En este punto exlama irónicamente : ratiocinatores uidelicet magni, qui 
de omnibus rebus, quas esse mirabiles constat, possint reddere rationem. Tenemos, pues, 
ratiocinator en la fuente y rationator en el texto de las Etimologías6. 

Un rápido examen de ratiocinator7 muestra que San Agustín lo utiliza seis veces : 
dos veces en el tratado De vera religione (39, líneas 16 y 46) donde significa “persona que 
emplea su razón, persona poseedora de razón”. En los demás contextos, incluido el de De 
civitate Dei 21, 5, el sentido en el que San Agustín utiliza la palabra es irónico y 
despectivo. Por otra parte, la palabra se utilizaba en el latín clásico tanto con el sentido 
técnico de “persona cuyo oficio es el de calcular” (así en Cicerón, Ad Atticum, 1, 12, 2) 
como para referirse al que se vale de la razón para sopesar un deber moral, como en el De 
officiis de Cicerón (1, 18, 59). Vemos que San Agustín ha conservado ambas acepciones 
apoyándose más, creemos, para construir su ironía, en el sentido técnico. 
 En cuanto a rationator, a falta del TLL, el diccionario Forcellini (s.v.) indica que esta 
forma se lee sólo en las Notae Tironianae que, según se sabe, los manuscritos atribuyen a 
Tiro o a Séneca pero que recogen también palabras de épocas más tardías (Smith : 806-807). 
 

5 La edición de Lindsay (1911) cuyo aparato crítico (s.v.) señala, no obstante, la existencia de 
la lección posse y la edición de Oroz Reta y Marcos Casquero (1982) presentan el texto de esta forma 
que es, claramente, una errata. La edición de Grial (1599) tiene possit . La edición de Arévalo (tomo 
III, 1798) a la que sigue Migne (PL 82, 1850) tiene, igualmente, possit. 

6 Todas las ediciones consultadas (que acabamos de enumerar en la nota anterior) leen 
rationator. 

7 Facilitado por la base de datos de la Library of Latin Texts - Series A, Brepols Publishers, 
Turnhout, 2011, http://www.brepolis.net, consultada en 2012-03-19. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 8 96 

Blaise (1975, s.v.) indica que en latín posclásico la palabra se emplea con el sentido de 
“contable” y Niermeyer (s.v.) muestra que en latín medieval se utiliza para designar un 
“arpenteur” (anno 856) o un “avoué” (anno 1079) mientras que Du Cange (s.v.) registra a 
su vez este último sentido, “advocatus”, al lado de la equivalencia entre rationator y 
ratiocinator donde éste significaba rationibus praefectus). Se nota, pues, que en el latín 
medieval ambos términos, en época posterior a la isidoriana, se utilizan sólo en sentido 
técnico. 

¿Cómo entenderemos el rationator isidoriano, aquel hombre egregio capaz de 
explicar las cosas maravillosas ? Observemos primero que del amplio contexto agustiniano 
que colorea la palabra ratiocinator dándole, para los que leen entre las líneas, el sentido de 
“incapaz de créer en Dios y, al mismo tiempo, incapaz de emplear debidamente la razón”, 
San Isidoro selecciona una sola frase para convertirla en una definición ; lo que en San 
Agustín era exclamación irónica que orientaba el dicurso hacia el climax de la 
demostración, se transforma, en la enciclopedia, en una breve definición sin ningún relieve 
en su contexto. Al pasar del plural al singular, al dejar sobreentenderse el verbo esse y al 
añadírsele vir, el agustiniano ratiocinatores videlicet magni,“¡grandes razonadores, por 
supuesto !” llega a ser rationator [est] vir magnus, contexto donde toda ironía se ha perdido 
y se establece mediante el est sobreentendido la necesaria relación de equivalencia en el 
marco de toda definición, entre un explicandum (rationator) y un explicans (vir magnus). 
¿Cómo entender la preferencia por rationator, en detrimento de ratiocinator ? Nuestra 
hipótesis es que Isidoro, al percibir el sentido irónico-despectivo en el que San Agustín 
empleaba la palabra en el texto-fuente para X, R, 235, ha preferido valerse de rationator, 
derivado del mismo radical que ratiocinator y que remitía con más claridad a ratio 
(facultad de razonar) ; además de poseer la transparencia semántica requerida en una 
enciclopedia, rationator expresaba el sentido, quizás, deseado por Isidoro : el que mediante 
la razón puede explicar los fenómenos que infringen las leyes naturales comunmente 
aceptadas, siendo capaz de conferir razón a lo que parece contradecirla. ¡No es sino lo que 
él mismo hace en el capítulo sobre los portenta, convirtiéndose en tal rationator ! 

Naturalmente, nuestra hipótesis carecería de toda validez si se pudiera saber con 
certeza que el texto agustiniano manejado por san Isidoro difería, en este punto, del que 
nosotros leemos. 

C. Otras dos ocurrencias reductibles a una sola – ya que se trata de la repetición del 
adjetivo mirabilis – se relacionan con la esfera de la santidad : en VII, 9, 8 el vocablo se 
utiliza dos veces en el contexto de la misma interpretatio nominis : Paulus interpretatur 
mirabilis sive electus ; esta vez no se le atribuye a cierto referente la característica de ser 
admirable sino que nos hallamos ante una interpretación/traducción de la forma hebraica 
del nombre del apóstol Pablo efectuada por San Jerónimo en su Liber de nominis hebraicis 
(PL, 23, 852) y reproducida aquí por Isidoro que más abajo apunta también la traducción 
latina del nombre Paulus (latino autem sermone Paulus a modico dictus). El adjetivo se 
retoma para desarrollar la interpretatio : al apóstol se le llama “admirable” bien porque ha 
hecho muchos milagros (signa), bien porque ha predicado el Evangelio desde Oriente al 
Occidente (Mirabilis vel quia multa signa fecit, vel quia ab oriente usque ad occasum 
evangelium Christi in omnibus gentibus praedicavit). Notemos que en este párrafo está 
calificada mediante mirabilis la realización de milagros designados como signa, palabra 
aplicada en el latín de los crisitianos, ya desde Tertuliano, tanto a los signos enviados por 
Dios como a los milagros (Moussy, 2002 : 266-267). Es únicamente en este contexto donde 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



9 Las Etimologías de Isidoro de Sevilla 97 

mirabilis está puesto en relación con lo milagroso, su significación habitual careciendo, en 
los demás contextos de las Etimologías, de connotaciones religiosas. 

D. Una sola ocurrencia de mirabilis se refiere a un rasgo característico de una 
categoría de seres monstruosos – la asombrosa velocidad de los esciopodas : Sciopodum 
gens fertur in Aethiopiam singulis cruribus et celeritate mirabili (XI, 3, 23). Según 
recordábamos al principio de nuestro estudio, la problemática de los monstruos ocupa un 
segmento relativamente extenso del libro XI, la antropología isidoriana, donde Isidoro 
expone su manera de concebir la cuestión de la existencia de los monstruos ; en nuestro 
estudio ya citado hemos analizado detenidamente cómo la perspectiva teológica del 
enciclopedista y su enfoque racional convergen para constituir el discurso sobre lo 
monstruoso. Los problemas que nos planteamos son : ¿podemos identificar un motivo para 
el uso del adjetivo mirabile en este contexto ? ¿Por qué, entre todas las características 
monstruosas evocadas en los dos capítulos, sólo la velocidad de estos seres fabulosos está 
marcada por el adjetivo mirabilis? Teniendo en cuenta el uso intenso de las auctoritates en 
las Etimologías, es posible buscar la respuesta en la probable fuente del pasaje sobre los 
esciopodas (San Agustín, De civitate Dei, 16, 8) y en los textos más importantes que 
configuran la tradición erudita de lo monstruoso, Plinio y Solino. 

Plinio no es una de las fuentes del libro XI de las Etimologías pero lo es de San 
Agustín y de Solino que constituyen fuentes privilegiadas de la antropología isidoriana 
(Gasti, 2010: XXVIII-XXXIX). La actitud pliniana en cuanto a los pueblos monstruosos es 
compleja: por una parte, los datos referentes a éstos pueden parecer prodigiosos e increíbles 
(prodigiosa aliqua et incredibilia); por otra parte, la fuerza de la naturaleza y su grandeza le 
resultan increíbles al que las comprende sólo parcialmente y no en totalidad (naturae vero 
rerum vis atque maiestas in omnibus momentis fide caret, si quis modo partes eius ac non 
totam complectatur animo, Nat. Hist. 7, 1, 7). Finalmente, Plinio no asume la 
responsabilidad de las informaciones “prodigiosas e increíbles”, sino que afirma basarse, a 
este respecto, en la de sus fuentes (nec tamen ego in plerisque eorum obstringam fidem 
meam potiusque ad auctores relegabo, Nat. Hist. 7, 1, 8). En este contexto ambivalente se 
sitúa la descripción de los pueblos monstruosos y, entre ellos, el de los esciopodas. Bajo la 
autoridad del historiador griego Ctesías se enumeran sus particularidades entre las que 
destaca la asombrosa ligeridad en saltar caracterizada mediante el adjetivo mirus (mirae 
pernicitatis ad saltum, Nat. Hist., 7, 2, 23). 

Solino, asimismo bajo el amparo de ciertas fuentes no confesadas (legitur…) habla de 
la singularis pernicitas, agilidad única en su género, de este pueblo de la India (Collectanea 
rerum memorabilium, 52, 29). No utiliza mirus, como Plinio, sino singularis, y la elección 
del adjetivo parece justificada por el uso de una figura retórica, la annominatio: singulis 
cruribus et singulari pernicitate. El significado de singularis siendo, en este contexto, el de 
“excepcional”, “extraordinario”, consideramos que se relaciona con la categoría 
supraordenada de lo maravilloso representada precisamente por lo extraordinario. 

En cuanto a San Agustín, su propósito es el de examinar si las razas monstruosas 
pueden considerarse descendientes de Adán y de Noé. Los esciopodas son uno de los 
ejemplos evocados: Item ferunt esse gentem, ubi singula crura in pedibus habent […] et 
sunt mirabilis celeritatis; quos Sciopodas vocant, quod per aestum in terra iacentes 
resupini umbra se pedum protegant. El sintagma mirabilis celeritas ha pasado a las 
Etimologías y para expresar la reserva racional ante tales hechos anómalos, Isidoro utiliza 
fertur como Agustín había utilizado ferunt. Al leer el breve fragmento sobre los esciopodas 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 10 98 

en el marco general de los capítulos isidorianos sobre los monstruos, creemos poder afirmar 
que la presencia del adjetivo mirabilis se explica por el uso de la fuente de este pasaje (San 
Agustín) así como por la presencia, en los textos representativos para la tradición referente 
a este tipo monstruoso sea de un adjetivo sinónimo de mirabilis (mirus, -a, -um en Plinio) 
sea de uno que expresa el carácter extrordinario de la respectiva característica – singularis –
, en Solino. Aunque aquí Isidoro no se vale directamente ni del texto de Plinio ni del de 
Solino, podemos suponer que la respectiva adjetivación es únicamente el resultado de la 
presión de las fuentes y no de la intención de individualizar una categoría de monstruos de 
por sí perteneciente al ámbito de lo extraordinario natural. 
Miror, ari (4 ocurrencias) 

Tres de las cuatro ocurrencias de este verbo se refieren a actividades humanas. Ya no 
se trata de obras culturales o de alguna proeza guerrera presentadas en tono laudatorio, 
como en el caso de las actuaciones humanas marcadas por mirus y mirabilis: en los tres 
contextos, el verbo mirari, se refiere a acciones de los paganos consideradas desde una 
perspectiva negativa.  

En III, 71, 32 el enciclopedista afirma que hay que extrañarse ante la insensatez de 
los gentiles que consideraban que ciertas constelaciones/signos del zodíaco representaban 
figuras de animales mitológicos: Et miranda dementia gentilium, qui non solum pisces, sed 
etiam arietes et hircos et tauros, ursas et canes et cancros et scorpiones in caelum 
transtulerunt. Dos párrafos después, en III, 71, 34, menciona que los gentiles dieron a una 
constelación el nombre de Erictonio, el inventor de la cuadriga, maravillados por el ingenio 
del que había sido capaz de imitar el Sol (mirati sunt enim ingenium eius ad imitationem 
solis accessisse).  

Sabemos que las secuencias importantes de la magna enciclopedia cuentan con 
sendas introducciones de carácter general en las que no pocas veces el enciclopedista 
explica su actitud en cuanto a la materia que empieza a tratar; es así como procede en XI, 3, 
1 por ejemplo, al presentar su perspectiva teológica sobre la existencia de los monstruos. En 
el caso concreto de los dos contextos mencionados (III, 71, 32 y III, 71, 34), nos parece 
claro que ambos deben leerse a la luz de III, 71, 21-22 (dos párrafos que preceden la 
enumeración de los signos del zodíaco) en los que San Isidoro afirma que el rendir culto a 
los cuerpos celestes dándoles nombres de animales o héroes mitológicos era una idea 
errónea inspirada por el diablo y rechazada por Jesucristo (hanc opinionem erroris diabolus 
confirmavit, Christus evertit). 

El tercer contexto, XVI, 4, 4, explica cómo los gentiles, atraídos por una fe sacrílega, 
se maravillaban ante la habilidad humana que había inventado un dispositivo destinado a 
explotar la principal propiedad del amianto, la de no extinguirse en estado de ignición 
(Asbestos […] accensus semel numquam extinguitur. De quo lapide mechanicum aliquid 
ars humana molita est, quod gentiles capti sacrilegio mirarentur.): utilizando esta piedra, 
se había confeccionado para rendir culto a Venus una lámpara que ardía permanentemente, 
que ni la lluvia ni la tempestad podían apagar. Retengamos la relación que se establece 
entre la maravilla y la fe sacrílega. Esta noticia, tomada palabra por palabra de San Agustín 
(De civitate dei, 21, 6, 1) se halla en la inmediata proximidad del párrafo sobre el azabache 
(gagates lapis) cuya propiedad de encenderse con el agua y de extinguirse con el aceite, 
señalada en los mismos términos por Plinio (Nat. Hist. 36, 34, 141), se caracteriza 
asimismo como marvillosa, siendo marcada, por Isisdoro, mediante mirus. ¿Sería posible 
pensar que las dos piedras han sido situadas en el mismo contexto gracias a sus propiedades 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



11 Las Etimologías de Isidoro de Sevilla 99 

maravillosas? O, en otras palabras, podríamos pensar que lo maravilloso ha representado 
para el enciclopedista un criterio suficientemente interesante para constituir en este punto 
una categoría (la de las piedras maravillosas), aunque no contara ésta con más de dos 
elementos? Creemos que la respuesta es negativa. Aunque las dos piedras se describen en 
párrafos sucesivos y tienen en común el hecho de poseer propiedades maravillosas, ellas 
forman parte, dentro del capítulo destinado a describir los lapides insigniores, de un grupo 
de piedras cuyas propiedades se relacionan entre sí determinando su contiguidad en el 
texto: así, la primera descrita es el imán (magnes lapis, XVI, 4, 1), de color ferruginoso y 
que atrae al hierro; la segunda, el azabache (gagates lapis, XVI, 4, 3), de color negro, que 
arde en el fuego; la tercera, el amianto (asbestos lapis, XVI, 4, 4), de color del hierro, cuyo 
nombre procede del fuego; sigue, la ultima de esta secuencia, la pirita (pyrites lapis,, XVI, 
4, 5) cuyo nombre procede asimismo del fuego porque produce centellas. La relación que 
las piedras enumeradas tienen en primer lugar con el fuego y, en segundo lugar, con el 
hierro, parece haber determinado la disposición del pasaje que va de 1 a 5. El hecho de que 
dentro del grupo dos piedras se califican como maravillosas creemos que se deriva del 
hecho de que los textos-fuente (San Agustín y Plinio) las consideraban como tales. 

Observemos también que este grupo de ocurrencias, además de integrarse entre las 
que se refieren a ciertas actitudes/actividades humanas podría, de forma secundaria, 
pertenecer al conjunto de ocurrencias referentes a la naturaleza: efectivamente, el acto de 
maravillarse de los paganos se presenta en perspectiva negativa, en tres de las ocurrencias; 
pero lo que los hace maravillarse pertenece, en última instancia y a pesar de las actuaciones 
humanas, a la naturaleza: las constelaciones y los minerales. 

El cuarto contexto se refiere a un hecho natural registrado por una amplia tradición 
de historia natural (André, 52) y que Isidoro toma literalmente de Solino (Collectanea…19, 
11): los ciervos escuchan fascinados/maravillados el sonido de las flautas (Mirantur autem 
sibilum fistularum. XII, 1, 19). El hecho no sería sorprendente: se sabe que ciertos animales 
son sensibles a la música y los naturalistas lo han observado desde tiempos remotos. En las 
Etimologías también se anota la sensibilidad musical de los delfines que se reúnen al oír 
música (ad symphoniam gregatim conveniunt, XII, 6, 11) o del áspid que tiene una 
estrategia especial para no ceder a las canciones del encantador que lo hacen salir de su 
cueva (qui [aspidem] quibusdam carminibus propriis evocat ut eam de caverna producat, 
XII, 4, 12). Ninguno de estos comportamientos está marcado como maravilloso. Por otra 
parte, miror significa también, en determinados contextos, “amar, sentir gusto por algo” 
(Cf. TLL, s.v.). Por consiguiente, podríamos comprender simplemente que a los ciervos les 
gusta oír sonidos musicales, sin sentir especial fascinación, sin maravillarse ante ellos 
(André, 52). Es posible considerar, en este caso aislado, que el verbo miror no significa 
“asombrarse”. 
Miraculum, i, (4 ocurrencias) 

De las cuatro ocurrencias, tres se refieren a la actuación de Dios y de los santos y una 
– a un hecho natural.  

Al examinarse a partir de sus componentes, miraculum se deriva del lexema verbal 
mirari mediante el sufijo -culum que designa el instrumento o el lugar en el que se 
desarrolla la acción indicada por el verbo, el significado llegando a ser el de “cosa 
sorprendente” (Touratier, 1994, 316). Un análisis más fino y más adecuado para nuestro 
caso es el de Serbat citado por Touratier (ibidem): el sufijo mencionado indica el elemento 
por el cual un determinado proceso puede realizarse. Según el testimonio de Servio (Aen. 3, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 12 100 

366), el vocablo estába glosado ya desde Varrón que intentaba distinguir los términos 
sinónimos utilizados en la adivinación ostentum, portentum, prodigium et monstrum: 

Prodigium, portentum, et monstrum modico fine discernuntur, sed confuse pro se 
plerumque ponuntur. Varro sane haec ita definit: “ostentum, quod aliquid hominibus 
ostendit; portentum, quod aliquid futurum portendit; prodigium quod porro dirigit; 
miraculum, quod mirum est; monstrum quod monet. (El subrayado es nuestro). 

Sin embargo, Servio apunta que, a pesar de distinguirse en cierta medida, los elementos de 
esta serie se utilizan por lo general de manera indistinta (modico fine discernuntur, sed 
confuse pro se plerumque ponuntur). Retenemos que en latín se percibía la relación 
semántica entre mirus y miraculum lo que constituyó, probablemente, la razón por la cual la 
adivinación utilizaba miraculum para designar los fenómenos asombrosos. 

Con el mismo significado suele emplearse este vocablo en el marco de la historia 
natural: Plinio (TLL, s. v) se vale de ella varias veces para expresar el carácter sorprendente 
de ciertos fenómenos observables en cuanto a la tierra (24, 101, 158), a las montañas (2, 
110, 236) a las aguas (2, 105, 224), al sol (2, 10, 57) o a los planetas (2, 13, 62). Por otra 
parte, los libros zoológicos de Plinio apuntan varios miracula de la vida animal: el nautilo 
(Inter praecipua autem miracula est qui vocatur nautilos, IX, 47, 88), la generación de las 
aves (Generatio avium simplex videtur esse, cum et ipsa habeat sua miracula, X, 73, 143), 
las relaciones de enemistad o de amistad entre los animales (Sunt et inimicitiarum atque 
concordiae miracula, IX, 88, 185), etc. 

Con este sentido de elemento maravilloso perteneciente a la naturaleza se emplea 
miraculum sólo una vez en las Etimologías, en un pasaje que reproduce casi palabra por 
palabra a Solino (Collectanea…, 27, 30). El contexto se refiere a la serpiente scytale ante 
cuya belleza maravillosa las presas quedan paralizadas: Scytale serpens vocata quod tanta 
praefulget tergi uarietate, ut notarum gratia uidentes retardet; et quia reptando pigrior est, 
quos adsequi non valet, miraculo sui stupentes capit (XII, 4, 19); miraculum es aquí lo que 
permite que se realice el proceso de asombrarse – y en este caso concreto, lo que da la 
posibilidad de que el asombro se realice es el aspecto de la serpiente. Nos hallamos de 
nuevo ante una doble presión que ejercen las fuentes: por una parte el texto de Solino, por 
otra, la explicación etimológica de Servio (miraculum quod mirum est).  

En las otras tres ocurrencias (II, 24, 12; VII, 5, 17; VII, 9, 1) la palabra cuenta con la 
acepción adquirida en el latín cristiano y que viene explicada precisamente en uno de los 
tres contextos citados: en II, 24, 12 al plantear el problema de las divisiones de la filosofía, 
Isidoro define la filosofía natural: 

Naturalis dicitur, ubi uniuscuiusque rei natura discutitur, quia nihil generatur in 
vita: sed unumquodque his usibus deputatur, in quibus a creatore definitum est, 
nisi forte cum voluntate Dei aliquod miraculum provenire monstratur. (El 
subrayado es nuestro) 

Observemos que, según Isidoro, en el marco de la filosofía natural se examina la 
naturaleza de cada cosa según las funciones que el Creador le ha asignado, a no ser que se 
demuestre que por la voluntad de Dios se ha producido algún miráculo. El miráculo 
representa, pues, la transgresión de estas funciones llevada a cabo por la voluntad divina. 

Es la definición que también se deduce del pasaje agustiniano que, en De genesi ad 
litteram (VI, 14, 25), se refiere a los milagros como a lo que sucede en contra del curso 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



13 Las Etimologías de Isidoro de Sevilla 101 

acostumbrado de la naturaleza (miracula quae contra naturae usitatum cursum fiunt). Con 
más detalles se explica el asunto en De utilitate credendi, 16, 34  donde San Agustín afirma 
que los milagros robustecen la autoridad por Dios instituida y llama milagro lo que, siendo 
arduo e insólito, sobrepasa de manera evidente las esperanzas y la capacidad de 
comprensión del que se asombra ante tal hecho (Miraculum voco, quidquid arduum aut 
insolitum supra spem vel facultatem mirantis apparet). Luego distingue dos actitudes 
diferentes con respecto a tales fenómenos : por una parte, el puro asombro, la sorpresa ante 
un espectáculo insólito: si alguien viera a un hombre volar, como tal hecho no le trae más 
ventaja que el puro espectáculo, le produce sólo asombro (si quis volantem hominem 
cernat, cum ea res nihil spectatori afferat commodi praeter ipsum spectaculum, miratur 
tantummodo); pero si, estando gravemente enfermo sin esperanza de poder curarse, 
recobrara su salud con sólo ordenárselo, la gratitud hacia el autor de su curación sería 
mayor que el asombro (Si quis autem gravi et desperato morbo affectus, mox ut iussum 
fuerit convalescat, admirationem sanitatis suae, sanantis etiam caritate superabit.) 
Después de lo cual enumera una serie de milagros pertenecientes a esta última categoría, 
extraídos de los Evangelios : curaciones de todo tipo de enfermedades y minusvalías 
además de fenómenos como la transformación del agua en vino, el andar sobre las aguas, la 
resurección de los muertos. Reconocemos en esta enumeración el uso que de la palabra 
palabra miraculum iba a hacer la extensa literatura hagiográfica en el marco de la cual este 
vocablo designaría no sólo las actuaciones del mismo tipo relatadas por la Biblia, sino 
también los miracula operados por los santos. 
 Volviendo a las Etimologías, observamos que los otros dos contextos en los cuales se 
emplea miraculum se refieren también a una actuación divina llevada a cabo sea a través de 
los apóstoles (facientes in nomine Christi magna et incredibilia miracula, VII, 9, 1) sea a 
través de los ángeles, los mediadores por excelencia (per quos signa et miracula in mundo 
fiunt, VII, 5, 17).  

Se observa que Isidoro emplea la voz miraculum sólo una vez en un contexto profano 
de historia natural y este uso se explica por haber reproducido casi literalmente el texto-
fuente de Solino; en las otras tres ocurrencias se utiliza el sentido adquirido en el latín 
cristiano y afianzado por el comentario patrístico. 
 Por lo demás, creemos que el enciclopedista ha prestado una atención especial al 
empleo de esta palabra. En las Differentiae, obra gramatical anterior a su enciclopedia, 
Isidoro enumera los cinco tipos de fenómenos adivinatorios que mencionaban sus fuentes 
paganas, interesado probablemente en realizar una enumeración exhaustiva de tales hechos 
extraordinarios: Quinque sunt autem genera prodigiorum, ut Varro dicit, id est, ostentum, 
portentum, prodigium, miraculum, monstrum (I, 397). Al volver a discurrir sobre estos 
fenómenos en el capítulo sobre los portentos (portenta, ostenta, monstra, prodigia, 
Etimologías, XI, 1-3) les atribuye, conformemente a la doctrina agustiniana, el valor de 
signos premonitorios por los que la voluntad divina desea instruir a los mortales con 
respecto al porvenir. Pero del contexto de las Etimologías, XI, 1-3 la voz miraculum ha sido 
eliminada porque, tratándose de un párrafo en el cual el trasfondo teológico era más 
importante que la exhaustividad gramatical, el sentido que la voz había adquirido en 
contexto cristiano había llegado a prevalecer, así que el obispo sevillano ha preferido 
excluirla de una serie de términos de colorido pagano. 
Mirator, oris (1 ocurrencia) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 14 102 

La palabra aparece en el comentario etimológico del adjetivo fatuus. Tratándose de 
un dato referente a la mitología pagana, Isidoro aclara que está reproduciendo una opinión 
que no le pertenece (quidam putant); según el enciclopedista, el origen de la palabra podría 
ser fatui, admiradores de Fatua, la esposa profética de Fauno (X, F, 103). Si en el latín 
clásico mirator se utilizaba con el sentido de amator, dilector, pero también de “imitador” 
(TLL, s.v.), en este contexto miratores son los que experimentan un estado anímico de 
máxima intensidad, quedándose paralizados de asombro (obstupefacti) ante las profecías de 
aquel ser mitológico, hasta llegar incluso a perder su razón (usque ad amentiam). Ya no se 
trata de maravillarse/asombrarse ante hechos extraordinarios pero humanos, sino de 
experimentar una clase de fascinación ante la actuación profética de un ser (mitológico) que 
puede entrar en contacto con fuerzas difícilmente controlables por la razón. La actitud del 
enciclopedista es inequívoca si leemos este párrafo a la luz de los pasajes que condenan la 
adivinación pagana (cf., por ejemplo, VIII, 9, 2-3); incluso el uso de amentia en el presente 
contexto orienta la lectura hacia la reprobación de tales miratores: recordemos aquella 
dementia gentilium que hemos comentado antes; el presente contexto tiene la misma 
orientación y mirator se utiliza aquí desde una perspectiva negativa coloreada, 
eventualmente, por la ironía. 
Admiror (2 ocurrencias) 

Miror y admiror se registran como sinónimos en los diccionarios modernos que 
apuntan, sin embargo, que éste se utiliza más frecuentemente con valor laudatorio 
(Forcellini, s. v.; Ernout-Meillet, s. v.). Los verbos mencionados han hecho el objeto de la 
reflexión gramatical concretizada en las differentiae: Miramur opera, admiramur virtutes, 
explica el gramático Agroecio (Keil, 116 ) seguido por Isidoro en sus Differentiae 
(Codoñer, 375). Para el enciclopedista, los dos verbos se distinguen desde el punto de vista 
semántico pero, desgraciadamente, la brevedad de la noticia gramatical impide, para 
nosotros, una comprensión sin resto. ¿Podríamos dilucidar la differentia examinando la 
distinción entre opera y virtutes, es decir entre la actuación y su resultado por una parte y, 
por otra parte, las facultades positivas llevadas hasta la perfección?. 

Los dos vocablos se refieren principalmente al hombre, pero no de manera exclusiva: 
Varrón (De re rustica, III, 16, 5) y Plinio (Naturalis Historia, 11, 5, 4) utilizan opus, opera 
en relación con las abejas, por ejemplo. Es verdad que el comportamiento de éstas 
constituye, según los autores antiguos, un modelo para el comportamiento humano (como 
en el caso de Plinio). Cicerón emplea el mismo vocablo para referirse asimismo a la labor 
de otros seres animados privados de razón (equi, boves, reliquae pecudes, apes quarum 
opere efficitur aliquid ad usum hominum atque vitam, De officiis, II, 11). 

En cambio, en el Nuevo Testmento la palabra se emplea frecuentemente con el 
sentido de “milagro”, sobre todo en el Evangelio según San Juan (Moussy, 273). En cuanto 
a Isidoro, utiliza la palabra sólo para referirse a las obras divinas (e. g.:XIII, 1, 1; V, 30, 10; 
VII, 2, 23, etc.) o a diferentes tipos de actuaciones humanas (e. g. I, 39, 25, III, 17, 2; XX, 
14, 7; etc.), lo que no significa que no conociera la posibilidad de utilizar la palabra en 
relación con determinados seres naturales. ¿Qué tipo de obras, opera, forman el objeto de 
miror : las divinas, las humanas o las de otros seres naturales? 

Virtutes es también palabra problemática: Forcellini (s. v.) considera que la palabra 
se aplica fundamentalmente al hombre pero que, por catacresis, se les puede aplicar 
asimismo a los animales o a otros seres naturales. En las Etimologías, Isidoro define la 
palabra refiriéndose a las fuerzas del cuerpo humano (Virtus est inmensitas virium in labore 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



15 Las Etimologías de Isidoro de Sevilla 103 

et pondere corporis [vocata], XVIII, 22, 1), pero la emplea también para las facultades del 
alma (quattuor virtutibus animae, id est prudentiam, iustitiam, fortitudinem, temperantiam, 
II, 24, 5) o de los elementos naturales ([Solis] ignem dicunt philosophi aqua nutriri, et e 
contrario elemento virtutem luminis et caloris accipere, III, 49, 1). Virtus es también 
palabra empleada en el latín de los cristianos para designar los milagros (Moussy: 272-273). 
En un contexto tan escueto como el de las Differentiae, no es fácil decidir cuál es 
precisamente el objeto de admiror.  

Al utilizar los dos verbos en un texto de divulgación científica como el de las 
Etimologías, ¿tiene en cuenta el enciclopedista la respectiva diferencia? Si consideramos 
los contextos analizados para el uso de miror, observamos que se emplea tanto para opera, 
como para virtutes. ¿Cuál es la situación de admiror y admiratio? 

En VII, 7, 3 el patriarca Abraham se ríe sorprendido y lleno de alegría (riserat […] 
admirans in gaudio) cuando Dios le anuncia, en su extrema vejez, el nacimiento de Isaac; 
sabemos que se trata de la sorpresa o del asombro ante un hecho que infringe la ley natural 
porque leemos, igual que Isidoro, el texto del Gen. 17, 17: cecidit Abraham in faciem et 
risit dicens in corde suo putasne centenario nascetur filius et Sarra nonagenaria pariet. El 
párrafo reproduce a San Agustín, De civitate Dei XVI, 31, abreviando el comentario 
agustiniano que versa principalmente sobre la actitud de Sara ante el milagro anunciado y 
conservando estrictamente la etimología (hebrea) del nombre de Isaac (Isaac ex risu nomen 
accepit). Se trata, por tanto, de un pasaje en el que Isidoro reproduce una fuente, pero la 
reproduce seleccionando lo que considera que es esencial así que nos parece importante que 
haya conservado la expresión del asombro/de la sorpresa ante la actuación de un Dios 
todopoderoso. De la misma forma actúa en XI, 3, 1 al afirmar, también en las huellas de 
San Agustín, que los portenta no acontecen contra la naturaleza, sino por la voluntad divina 
que es la naturaleza de todo lo creado. ¿Podemos ver en este contexto la expresión de una 
virtus, de una facultad divina de producir milagros? ¿Se trata de un opus asimismo divino? 

El otro contexto (II, 2, 2) que utiliza el verbo admiror se refiere a las excelencias de 
la retórica, por lo tanto a una obra del ingenio humano: Haec disciplina a Graecis inventa 
est […] et translata in Latinum a Tulio videlicet et Quintiliano, sed ita copiose, ita varie, ut 
eam lectori admirari in promptu sit, conprehendere impossibile. Y persigue con humor, 
apuntando que si uno está leyendo los folios le parece haber memorado todas las figuras de 
dicción, pero al dejar de tenerlos delante, todo recuerdo desaparece: al lector le es fácil 
admirar la retórica, pero le es imposible asimilarla. A pesar de la ironía, observaremos que 
la admiración se dirige en este contexto hacia un opus humano (como asimismo sucede en 
II, 30, 18 donde elogia la tópica, una de las partes de la retórica, llamándola mirabile plane 
genus operis).  

Es difícil extraer conclusiones referentes al estatuto semántico de los dos verbos 
sinónimos miror/admiror, de tan reducido número de contextos. Sabemos que Isidoro es 
consciente de la existencia de una fina distinción entre miror y admiror pero no podemos 
afimar que en la práctica del discurso escrito haya tenido la intención de materializarla. 

Admiratio, onis (1 ocurrencia) 
El derivado admiratio empleado en XV, 3, 6 se refiere a la admiración por la belleza 

de una de las sabinas raptadas por los romanos. No insistiremos en tan ancestral actitud de 
admiración ante los encantos femeninos, ya que el significado de admiratio parece ser claro 
aquí al basarse en el valor laudatorio ya mencionado. 

Stupeo, -ere, stupesco, -ere, stupor, -oris, obstupefacio, -ere 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 16 104 

En cuanto a las ocurrencias de stupeo, -ere y de sus derivados o compuestos que 
también pueden expresar en latín el asombro, observaremos que en las Etimologías su 
número es aún más reducido (11 en total: 7 ocurrencias de stup- y 4 de obstup-). De éstas, 
sólo 4 consideramos que designan el asombro ante determinados hechos extraordinarios8. 

No hemos retenido para nuestro análisis el contexto de XIV, 9, 8 donde se evoca el 
supuesto estancamiento de la atmósfera del Tártaro por falta de vapores y de vientos (quia 
neque illic vapores sunt […] neque flatus […] sed perpetuus stupor) ni tampoco las 
ocurrencias que se refieren a diferentes tipos de inmovilidad o de insensibilidad del cuerpo 
o de la mente del hombre, comparables a la parálisis. Para comentar brevemente sólo un 
ejemplo, en X, A, 19 la palabra adtonitus se explica mediante la descripción de un estado 
de inmovilidad debido a una clase de delirio como el experimentado por una persona 
paralizada ante el ruido del trueno y cerca de haber sido fulminada por el relámpago 
(Adtonitus, veluti furore quodam instinctus atque stupefactus; dictus autem adtonitus a 
tonitruum strepitu, quasi tonitru obstupefactus et vicino fulgori aut tactu proximus). 

Analizaremos a continuación los contextos en los cuales los vocablos mencionados 
expresan el asombro ante realidades extraordinarias. 

En el párrafo ya examinado del libro X, F, 103, stup- y mir- están situados en el 
mismo contexto: fatuos origine duci quidam putant a miratoribus Fatuae […]eosque 
primum fatuos appellatos quod praeter modum obstupefacti sunt vaticiniis illius usque ad 
amentiam: los admiradores de Fatua que escuchan los vaticinios quedan sobremanera 
asombrados, paralizados por el asombro, hasta llegar a perder su razón. De los cuatro 
contextos que analizamos, consideramos que es en éste donde stup- tiene el significado 
primario de “asombrarse, maravillarse”. Pensamos, asimismo, que es interesante observar 
la orientación in malam partem de los dos elementos que expresan el asombro: tanto 
mirator como obstupefactus utilizados en la definición de fatuus (palabra de significado 
despectivo ya que en una primera fase se glosa por neque quod fatur ipse, neque quod alii 
dicunt intellegit) se explican fundamentalmente mediante amentia y están considerados 
desde la perspectiva de la censura dirigida contra las manifestaciones religiosas y 
adivinatorias del paganismo, según lo apuntado antes. 

El contexto de XI, 3, 29 presenta la interpretación evemerista del mito de las 
Gorgonas que forman parte de la clase de los monstruos analizados de forma coherente en 
XI, 3-4. En XI, 3, 28, al introducir los portenta mitológicos, Isidoro crea el contexto idóneo 
para que éstos se consideren desde una perspectiva racional: subraya que está citando una 
información ajena y que se trata de unas ficciones destinadas a aclarar las causas de ciertos 
fenómenos reales: Dicuntur autem et alia hominum fabulosa portenta, quae non sunt, sed 
ficta in causis rerum interpretantur. En este caso, la interpretación evemerista consiste en 
postular la existencia de tres hermanas cuya belleza paralizaba / maravillaba de tal manera a 
los que la contemplaban que se habría podido pensar que se quedaban transformados en 

 
8 No hemos retenido los siguientes contextos: X, A, 19 (2 ocurrencias: Adtonitus, veluti furore 

quodam instinctus atque stupefactus; dictus autem adtonitus a tonitruum strepitu, quasi tonitru 
obstupefactus et vicino fulgori aut tactu proximus); X, S, 246 (Stultus est qui per stuporem non 
movetur iniuria ; saevitiam enim perfert nec ultus est, nec ulla ignominia conmovetur dolore) ; X, S, 
248 (Stupidus saepius stupens); XII, 4, 41 (quicumque serpentium veneno percutitur, primum 
obstupescit); XIV, 9, 8 (Tartarus [...] quia neque illic vapores sunt [...] neque flatus [...] sed perpetuus 
stupor); XVI, 4, 14 (Memphitis [lapis] ita obstupescere facit corpus ut non sentiat cruciatus). Los 
subrayados son nuestros. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



17 Las Etimologías de Isidoro de Sevilla 105 

piedras (tres sorores unius pulchritudinis […] quae ita spectatores suos stupescere 
faciebant ut vertere eos putarentur in lapides). Creemos que stupescere puede interpretarse 
aquí en el sentido de “maravillarse” precisamente porque Isidoro quiere subrayar que no se 
trataba de una verdadera transformación: lo que los hacía parecer de piedra era un 
comprensible sentimiento de asombro / admiración ante la belleza femenina, sentimiento 
que ha aparecido una vez más en las Etimologías marcado por mir- (XV, 3, 6). 

En XII, 4, 19, contexto ya analizado para miraculum, se describe un proceso en dos 
etapas por el que la serpiente scytalis paraliza sus presas: primero las hace demorarse al ver 
la belleza de las manchas de su espalda (notarum gratia aspicientes retardet) para después 
capturarlas al quedar paralizadas por su aspecto maravilloso/asombroso (miraculo sui 
stupentes capit). La coexistencia de mir- y stup- en el mismo contexto es interesante y 
creemos que es la que podría determinar una interpretación de stup- como perteneciente al 
léxico de lo maravilloso; empero, nos damos cuenta de que el significado de stupentes 
puede referirse únicamente a la parálisis creada por el aspecto asombroso de la serpiente: en 
tal caso, el significado “maravillarse” sería secundario. 

Finalmente, en VII, 8, 33 stupor se emplea para designar el éxtasis (ecstasis quod est 
mentis excessus), uno de los siete tipos de profecías ilustrado por la visión que tuviera San 
Pedro in stupore mentis – con su mente paralizada. Debemos admitir que la pertenencia de 
esta ocurrencia al léxico de lo maravilloso es una cuestión de interpretación: como sabemos 
de antemano que ciertos actos divinos extraordinarios, que infringen las normas naturales, 
pueden provocar el asombro, según hemos ya mostrado, es posible suponer que la stupor 
mentis implica también tal estado; el asombro, la maravilla ante una revelación divina es 
una deducción / interpretación del lector: el texto sólo dice “con su mente paralizada”. 

En dos de los cuatro pasajes que acabamos de examinar, el significado 
“maravillarse/asombrarse” es secundario, el significado primario siendo siempre el de 
“quedarse inmóvil/inmovilizado”. Subrayamos, por una parte, la escasez de ocurrencias de 
stup- /obstup- y, por otra parte, la fragilidad de la interpretación de estas ocurrencias como 
pertenecientes al léxico que expresa el asombro ante lo extraordinario; se nota, por 
consiguiente, que Isidoro prefiere los derivados y compuestos de mirus para referirse a los 
seres/fenómenos asombrosos. 
Una ausencia: mirabilia 

Se ha observado que el siglo XIII es la época de la gran boga de lo maravilloso y que 
este hecho está ilustrado, entre otros, por la importante presencia del vocablo mirabilia en 
los textos (Deluz, 1988: 161). Aunque las Etimologías siguen siendo una fuente 
privilegiada de la literatura erudita de la época, no es en esta obra donde los autores se han 
inspirado para el frecuente empleo de este vocablo, ya que la enciclopedia isidoriana en 
absoluto lo utiliza. 

En esta dirección Isidoro demuestra seguir el uso del latín clásico y postclásico donde 
este neutro plural sustantivado del adjetivo mirabilis, -e aparece sólo esporádicamente. Nos 
limitaremos a poner algunos ejemplos que nos parecen significativos. Cicerón utiliza el 
vocablo tres veces en su De divinatione (1, 16 ; 2, 66 ; 2, 147) donde la palabra se enmarca 
entre los términos de la adivinación, pero una sola vez, (sobre ciertos comportamientos 
asombrosos de los animales, 2, 126), en De natura deorum ; en las letras Ad Atticum la 
palabra se refiere a la actividad política (6, 2, 4), a las extravagancias del carácter de Quinto 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 18 106 

(10, 6, 2) y a unas buenas noticias (15, 17,2) ; en su Topica (10, 45) se les recomienda a los 
rétores utilizar, a modo de hipérboles, varias mirabilia, o sea hechos absolutamente 
imposibles: que las cosas mudas hablen o que los muertos resuciten. Quinto Curcio, en su 
Historia Alexandri Magni emplea el vocablo una sola vez (5, 1, 29) para referirse a un 
puente de piedra que unía las dos riberas del Éufrates. La sola ocurrencia de la palabra en 
Salustio, De bello Iugurthino, 63, 1 se refiere a la aruspicina y la única ocurrencia del 
sustantivo en las Naturales Quaestiones de Séneca (4, 1, 1) evoca los mirabilia de Sicilia. 

Al examinar las obras que Isidoro pudo utilizar de forma directa o indirecta en la 
elaboración de sus Etimologías, constatamos que la Naturalis Historia de Plinio se vale de 
la palabra mirabilia para designar los fenómenos asombrosos relacionados con el Mar Rojo, 
con los ríos o con las fuentes, los comportamientos de los elefantes, las propiedades de 
determinadas hojas, etc. Utiliza el nombre mirabilia once veces en su Naturalis Historia 
(diez ocurrencias en el libro primero que constituye el sumario de la enciclopedia y otra en 
30, 53, 147) lo que no es mucho si se tiene en cuenta la extensión de su obra. Ninguna 
ocurrencia, en cambio, existe en las Collectanea… de Solino . También se registran pocas 
ocurrencias en el tratado agustiniano De civitate Dei donde hemos contado siete 
ocurrencias del sustantivo de las cuales una representa una cita del Salmo 95  (8, 24); de las 
demás ocurrencias cuatro se refieren a las obras divinas (18, 32 ; 21, 5 ; 21, 6 ; 22, 8), una a 
los signos operados por los profetas (17, 22) y una a las maravillas llevadas a cabo por el 
hombre (pero ésta se sitúa en un discurso que San Agustín está reproduciendo sólo para 
contradecirlo, 8, 24). Es verdad, por otra parte, que si en De civitate Dei el número de 
ocurrencias de mirabilia es muy reducido comparado a la gran extensión de la obra, en 
cambio el número de las ocurrencias del radical mir- es muy elevado  (313 ocurrencias). 
Por otra parte, la Biblia utiliza con bastante frecuencia este neutro plural sustantivado (más 
de 100 ocurrencias) que suele referirse a las obras divinas consideradas, desde la 
perspectiva humana, extraordinarias o prodigiosas9. 

Tal ausencia podría explicarse, ante todo, por la escasez de ocurrencias del vocablo 
en las fuentes o por el deseo de Isidoro de evitarlo. Conscientes de que una ausencia tiene 
escaso valor explicativo, proponemos, no obstante, una hipótesis: el enciclopedista no ha 
considerado que sea posible identificar, en el marco de la totalidad de los datos eruditos que 
manejaba, una categoría aparte de hechos que se pudiera designar mediante el neutro plural 
sustantivado que denota “un conjunto de cosas o fenómenos maravillosos”. La presencia de 
mirabilia habría representado, en nuestra opinión, una primera e imprescindible fase en el 
proceso de llegar a concebir una categoría abstracta de lo maravilloso. 

CONCLUSIONES 

1. El análisis de mirus, -a, -um y de sus derivados o compuestos (mirabilis, -e; miror, 
-ari, miraculum, -i, mirator; admiror, -ari, admiratio, -onis) así como el de stupeo, -ere y 
de sus derivados o compuestos (stupor, -oris, stupesco, -ere, obstupefacio, -ere) en las 
Etimologías de Isidoro de Sevilla permite formular, en primer lugar, unas conclusiones de 
 

9 Hemos utilizado la base de datos www.brepolis.net que hemos consultado entre 1-31. 03.12 y 
entre 1-31.07.12. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



19 Las Etimologías de Isidoro de Sevilla 107 

orden cuantitativo : en los veinte libros de la enciclopedia existen 34 ocurrencias de mirus y 
de sus derivados/compuestos que expresan el asombro ante ciertos hechos extraordinarios, 
situados fuera del orden natural o común; asimismo, de las 11 ocurrencias de stupeo, -ere y 
de sus derivados/compuestos hemos constatado que sólo 4 expresan el asombro ante 
determinados hechos extraordinarios. El neutro plural mirabilia – que a partir de los siglos 
XII-XIII iba a gozar de gran favor entre los autores de textos eruditos o de ficción al 
denotar un conjunto de fenómenos asombrosos – no existe en la enciclopedia isidoriana. 

Por otra parte es necesario observar que en el contexto de esta magna obra gramatical 
el enciclopedista no define ninguna de las voces que expresan el asombro ante lo 
extraordinario. Aunque el libro X de las Etimologías está dedicado precisamente a definir 
toda una serie de adjetivos, mirus no está definido . Existe la entrada stupidus que implica 
sólo una indicación referente a la posibilidad de optar entre sinónimos : Stupidus saepius 
stupens (X, S, 248) pero el significado “quedar inmovilizado por el asombro” no está 
registrado. 

Subrayamos, por consiguiente, la escasez de referencias a lo maravilloso y el hecho 
de que ninguno de los lexemas que expresan esta actitud se define en las Etimologías. Una 
comparación con Plinio y San Agustín resulta esclarecedora a este respecto : de manera 
orientativa diremos que en la Naturalis Historia de Plinio hay más de 800 ocurrencias de 
mirus con sus derivados o compuestos, y que en el tratado agustiniano De civitate Dei se 
pueden contar más de 300 ocurrencias. En cuanto a stupeo y sus derivados y compuestos, la 
comparación con Plinio y San Agustín no resulta tan relevante ya que estos autores 
tampoco los utilizan con frecuencia (8 ocurrencias en la Naturalis Historia de las que sólo 3 
designan el asombro y 24 ocurrencias en el tratado De civitate Dei de las que hemos 
retenido sólo 13). 

2. En segundo lugar, apuntamos que Isidoro emplea predominantemente el adjetivo : 
22 ocurrencias para mirus y mirabilis de un total de 34 ; 6 ocurrencias para el nombre : 4 
para miraculum, 1 para mirator, 1 para admiratio ; 6 para el verbo : 4 para miror y 2 para 
admiror. Si continuamos la comparación meramente orientativa con Plinio y San Agustín, 
observamos que éstos emplean también el nombre mirabilia y que, en cuanto a los 
adjetivos, además de mirus, -a, -um y mirabilis, -e, utilizan también mirificus, -a,- um . 
Isidoro no utiliza ningún adverbio derivado de mir-, mientras que en Plinio se emplean 
mire, mirifice, mirabiliter y en el tratado agustiniano – mirabile, mirifice y mirabiliter. 
Constatamos, por consiguiente, que el léxico isidoriano empleado para referirse a los seres 
o fenómenos asombrosos, además de ser escaso desde el punto de vista cuantitativo, es 
también de una notable austeridad. 
 3. Hemos observado que en numerosos casos la presencia de los vocablos que 
denotan el asombro ante lo extraordinario se debe a las fuentes empleadas por el 
enciclopedista ; en otras palabras, el texto-fuente es el que presenta un hecho como 
asombroso/maravilloso/extraordinario ; al registrar otros hechos similares, el enciclopedista 
no vuelve a calificarlos como asombrosos/maravillosos, con lo cual no queda claro por qué 
una realidad es maravillosa y otra no. En una sola circunstancia el enciclopedista parece 
haber reflexionado de manera congruente sobre un criterio de clasificación que opusiera las 
realidades comunes y corrientes a las extraordinarias : se trata de los portenta presentados 
en XI, 3-4 y que forman un corpus coherente y bastante extenso marcado por un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 20 108 

vocabulario que le es propio y que el autor explica mediante las estrategias gramaticales 
propias de su enfoque enciclopédico. Pero constatamos que el criterio de clasificación falta 
en el caso de las realidades marcadas mediante los derivados/compuestos de mirus y de 
stupeo que no se emplean de forma sistemática. Por tanto, la actitud del autor con respecto 
a estas realidades es inconsecuente y éstas no forman una categoría aparte, comparable a la 
de los portenta. 

4. Otro aspecto que queremos subrayar es la repartición de las palabras que expresan 
el asombro o la maravilla y que para una mejor comprensión hemos señalado en el cuadro 
adjunto a este estudio: se observa que de las 34 ocurrencias de mirus con sus derivados y 
compuestos, 14 ocurrencias se refieren a la naturaleza, 12 al hombre y a sus obras o 
actividades 4 se refieren a Dios, 3 a los santos, una sola – a una categoría de monstruos. En 
cuanto a stup-, dos ocurrencias implican actitudes de asombro ante seres extraordinarios, 
una ocurrencia se refiere a un hecho natural y una a un fenómeno – el éxtasis – reservado a 
los santos. 

La única ocurrencia que designa como maravillosa una clase de monstruos se 
explica, creemos, por la influencia de la fuente utilizada en este contexto. Pero, como 
precisamente los monstruos enumerados en XI, 3-4 iban a constituir el corpus predilecto de 
los mirabilia en los siglos posteriores, podemos preguntarnos por qué en el texto isidoriano 
estos monstruos no están marcados como maravillosos: ¿No los habrá percibido el 
enciclopedista como tales? O, con más probabilidad – y es ésta la respuesta que estamos 
proponiendo – ya que a los monstruos se les dedica de todas formas un apartado especial 
(XI, 3-4) en el cual están designados por un léxico específico (portenta, ostenta, monstra, 
prodigia), la sobriedad que caracteriza el enfoque isidoriano se ha manifestado una vez más 
y el enciclopedista no ha vuelto a marcar a los portentos mediante ninguna de las palabras 
que expresan asombro. 

Las siete ocurrencias de mir- referentes a Dios y a los santos designan, todas, actos 
milagrosos en el sentido de actos divinos que infringen las normas de la naturaleza común 
(por lo demás, en tres de estas ocurrencias se emplea miraculum); es ésta la zona menos 
sometida al análisis de tipo racional y cuyas coordenadas se delinean exclusivamente sobre 
un trasfondo teológico. 

La mayoría de las ocurrencias de mir- (26 de 34, o sea un 76%) se refieren a la 
naturaleza (14 ocurrencias) y al hombre con sus actividades y actuaciones de diferentes 
tipos (12 ocurrencias). Aunque somos muy conscientes de la trascendencia de la 
perspectiva teológica inherente al perfil espiritual isidoriano, consideramos que los 
fenómenos asombrosos/maravillosos se sitúan en las zonas más susceptibles de investigarse 
con los instrumentos propios de la racionalidad, en zonas que, finalmente, podrían 
examinarse exclusivamente con los instrumentos propios de la racionalidad, tal como lo 
habían hecho, por ejemplo, Aristóteles e incluso Plinio ; aun cuando no hubiera sido Isidoro 
cristiano, como en realidad lo era, aun cuando no hubiera sido sinceramente impregnado de 
la doctrina christiana, como efectivamente lo era, sin embargo habría podido actuar de la 
misma forma al situar los hechos maravillosos en un ámbito perfectamente explicable por 
un enfoque de tipo racional. 

¿Representa lo maravilloso una categoría del pensamiento isidoriano tal como éste 
puede deducirse de las Etimologías ? Creemos que la escasez, la austeridad y la 
inconsecuencia del léxico, al lado de la inexistencia de un criterio de clasificación nos 
autorizan contestar de forma negativa esta pregunta. Podemos hablar de la existencia de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



21 Las Etimologías de Isidoro de Sevilla 109 

ciertas maravillas, dispersas de forma no sistemática en el texto, pero no de una categoría 
de lo maravilloso. Lo que sí representa una categoría del pensamiento de Isidoro es lo 
monstruoso, al que dedica en XI, 3-4 un análisis tanto teológico como científico, 
entendiendo este último adjetivo en los parámetros de la época isidoriana. 

Sin embargo, al mirar el problema desde un punto de vista diacrónico observamos 
que la repartición del léxico que expresa el asombro ante lo extraordinario prefigura una 
importante tendencia del enciclopedismo y de la literatura erudita de épocas posteriores, 
sobre todo a partir de los siglos XII y XIII : la de identificar lo maravilloso con los 
comportamientos de la naturaleza en general y del hombre en particular. 

No consideramos, por consiguiente, que los autores posteriores hayan leído los libros 
isidorianos sobre la naturaleza – porque es en éstos donde se sitúa la mayoría de las 
ocurrencias de lo extraordinario – como a una colección de maravillas ; el carácter de 
racionalidad que Isidoro se desvela por imprimir a su obra no lo permitiría y una prueba de 
ello es su manera de presentar los monstruos del libro XI. No creemos que sea en este 
sentido que Isidoro pudiera ser considerado una fuente de lo maravilloso medieval. Pero 
creemos que la erudición y la literatura posteriores a Isidoro han utilizado el texto de las 
Etimologías reinterpretando numerosos de los datos no designados como maravillosos, para 
hacer de ellos vectores de lo que, a partir del siglo XII, ha podido constituir la gran 
corriente de lo maravilloso medieval. 

 
34 ocurrencias DIOS 

4 
ocurrencias 

LOS SANTOS 
3 ocurrencias 

EL HOMBRE Y 
SUS 
ACTIVIDADES 
12 ocurrencias 

LA 
NATURALEZA 
14 ocurrencias 

LOS 
MONSTRUOS 
1 ocurrencia 

Mirus, -a, -
um 
14 
ocurrencias 

7, 5, 12  18, 1, 5 
6, 4, 4 
6, 7, 1 
15,11, 3 

13, 21, 15 
13, 21, 20 
16, 3, 
10=19,10,19 
16, 4, 3 
16, 4, 3 
16, 19, 1 
17, 9, 49 
12, 6, 51 

 

Mirabilis, -e 
8 ocurrencias 
reductibles a 
7 

 7, 9, 8+7, 9,8 
 

2, 30, 18 
10, R, 235 

12, 2, 7 
13, 12, 3 
19, 17, 16 

11, 3, 23 

Miror, -ari 
4 ocurrencias 

  3. 71, 32 
3, 71, 34 
16, 4, 4 

12, 1, 19  

Miraculum, -i 
4 ocurrencias 

2, 24, 12 
7, 5, 17 

7, 9, 1  12, 4, 19  

Mirator, -oris 
1 ocurrencia 

  10, F, 103   

Admiror, -ari 
2 ocurrencias 

7, 7, 3  2, 2, 1   

Admiratio, -
onis 
1 ocurrencia 

  15, 3, 6   

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 22 110 

4 ocurrencias DIOS 
 

LOS SANTOS 
1 ocurrencia 

EL HOMBRE Y 
SUS 
ACTIVIDADES
2 ocurrencias 

LA 
NATURALEZA
1 ocurrencia 

LOS 
MONSTRUOS 
 

Stupor, -oris 
1 ocurencia 

 7, 8, 33    

Stupeo, -ere 
 

   12, 4, 19  

Stupesco, -ere   11, 3 29   
Obstupefacio, -
ere 

  10, F, 103   

BIBLIOGRAFÍA 

Textos 
André, J. (ed., tr.), 1986, Isidore de Séville. Étymologies. Livre XII. Des animaux, Paris, Les Belles 

Lettres. 
Codoñer, C. (ed.), 1992, Differentiae de Isidoro de Sevilla. Libro I, Edición crítica, traducción, 

introducción y notas. Paris, Les Belles Lettres. 
Dombart, B., Kalb, A., (eds.), 1955, Aurelius Augustinus, De civitate Dei, Corpus Christianorum. 

Series Latina XLVII/XIV, 1 et 2, Turnhout, Brepols. 
Gasti, F. (ed., tr.), 2010, Isidoro di Seviglia. Etimologie. Libro XI. De homine et portentis, Paris, Les 

Belles Lettres. 
Lindsay, W. M. (ed.), 1911, Isidore of Seville (St). Etymologiarum sive Originum Libri XX, Oxford: 

Clarendon Press. 
Keil, Heinrich, 1880, Grammatici latini, VII, Scriptores de ortographia, Leipzig, Teubner. 
Marshall, P.K. (ed.), 1993, Hyginus Fabulae, ed., Stuttgart und Leipzig, Teubner. 
Mayhoff, C. (ed.), 1909, C. Plini Secundi, Naturalis Historiae libri XXXVII, Lipsiae, Teubner.  
Miller W. (ed., tr.), 1928, Cicero, De officiis, London, New York, The Loeb Classical Library.  
Mommsen, Th. (ed.), 1894, Cassiodori Senatoris Variae, Berlin, Weidmann. 
Mommsen, Th. (ed.), 1895, Caius Iulius Solinus, Collectanea rerum memorabilium, Berlin, 

Weidmann. 
Oroz Reta, J., Marcos Casquero, M.-A. (eds), 1982, San Isidoro de Sevilla, Etimologías, Texto latino, 

versión española y notas, Madrid, Editorial Católica. 
Stroebel, E. (ed.), M. Tullius Cicero, Rhetorici libri duo qui vocantur de inventione. In Aedibus B.G. 

Teubneri. Lipsiae. 1915, disponible en línea, http://www.perseus.tufts.edu/hopper. 
Thilo, G et Hagen H. (eds), 1881, Maurus Servius Honoratus, In Vergilii carmina comentarii. Servii 

Grammatici qui feruntur in Vergilii carmina commentarii, Leipzig,Teubner, 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper. 

 
Diccionarios y bases de datos 
Blaise, A., 1975, Lexicon Latinitatis Medii Aevi: praesertim ad res ecclesiasticas investigandas 

pertinens, Turnhout, Brepols. 
Blaise, A., 1966, Le vocabulaire latin des principaux thèmes liturgiques, Turnhout, Brepols. 
Du Cange et al., 1883-1887, Glossarium mediae et infimae latinitatis, Niort, L. Favre, 

http://ducange.enc.sorbonne.fr/.  
Ernout, A., Meillet, A., 2001, Dictionnaire étymologique de la langue latine. Histoire des mots, Paris, 

Klincksieck. 
Forcellini, Aegidio, 1965, Lexicon Totius Latinitatis, Bologna. 
Niermeyer, J. F., 1959-1964, Mediae latinitatis lexicon minus, Leiden, Brill. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei



23 Las Etimologías de Isidoro de Sevilla 111 

Real Academia Española, Diccionario de la lengua española, Vigésima segunda edición, 
http://lema.rae.es/drae/.  

Thesaurus linguae latinae, I, 1900; VIII, 1936-1966, Lipsiae in aedibus Teubneri. 
Brepolis, Library of Latin Texts, Series A, Turnhout, Brepols Publishers, http://www.brepolis.net. 
 
Estudios 
Bower E. W., ΕΦΟ∆ΟΣ and INSINUATIO in Greek and Latin Rhetoric, The Classical Quarterly, 

New Series, Vol. 8, No. 3/4 (Nov., 1958), pp. 224-230, Published by: Cambridge University 
Press on behalf of The Classical AssociationStable URL: http://www.jstor.org/stable/637986. 
Accessed: 30/04/2012 03:05. 

Céard, J., 1977, La nature et les prodiges. L’insolite au XVI-e siècle en France, Genève, Droz. 
Crivat, A., 2011, “El léxico de lo extraordinario en las Etimologías de Isidoro de Sevilla (portenta, 

ostenta, prodigia, monstra)”, in Revue roumaine de linguistique, LVI, 3, 257–276. 
Deluz, Ch., 1988, “Des lointains merveilleux (d’après quelques textes géographiques et récits de 

voyage du Moyen Âge)”, in De l’étranger à l’étrange ou la conjointure de la merveille, 13e 
Colloque CUERMA, Aix en Provence, 159-167. 

Faral, E. , 1913, “Le merveilleux et ses sources dans les descriptions des romans français du XII-e 
siècle”, in Recherches sur les sources latines des contes et des romans courtois du Moyen Âge, 
Paris, Librairie Ancienne Honoré Champion, 307-388. 

Lecouteux, C., 1998, Au-delà du merveilleux : essai sur les mentalités du Moyen Âge, Paris, Presses 
de l’Université de Paris-Sorbonne. 

Le Goff, J., 1985, Le merveilleux dans l’Occident médiéval”, in L’imaginaire médiéval, Paris, 
Gallimard, 17-39. Consultado por nosotros en la traducción rumana “Mirabilul în Occidentul 
medieval”, Imaginarul medieval, 1991, Bucureşti, Meridiane, 46-75. 

Le Goff, J.,  Schmitt, J.-C., 2003, “Lo maravilloso” in Diccionario razonado del Occidente medieval, 
Madrid, Akal, 468-478. (Edición francesa anterior, Dictionnaire raisonné de L’Occident 
médiéval, 1999). 

Meslin, M. (dir.), 1984, “Qu’est-ce que le merveilleux?”, in Le merveilleux. L’imaginaire et les 
croyances en Occident, Paris, Bordas. 

Moussy, C., 2002, “Signa et portenta”, in : L. Sawicki, D. Shalev (eds), Donum grammaticum. 
Studies in Latin and Celtic Linguistics in Honour of Hannah Rosén, Louvain, Peeters,2002, 
265-275. 

Ribémont, B., 2002, “L’autre et la merveille dans les encyclopédies du Moyen Âge”, in: Littérature et 
encyclopédies du Moyen Âge, Orléans, Paradigme, p. 155-169. 

Rousset, P., 1956, “Le sens du merveilleux à l’époque féodale”, Le Moyen Âge, 62, 25-37. 
Smith, William, 1875, A Dictionary of Greek and Roman Antiquities, London, John Murray. 
Touratier, Christian, 1994, Syntaxe latine, Peeters, Louvain-la-Neuve. 
 

Acknowledgements: This work was supported by the strategic grant 
POSDRU/89/1.5/S/62259, Project Applied social, human and political sciences. Postdoctoral 
training and postdoctoral fellowships in social, human and political sciences, cofinanced by the 
European Social Fund within the Sectorial Operational Program Human Resources Development 
2007-2013. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:34:59 UTC)
BDD-A407 © 2013 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

