
Diversité et Identité Culturelle en Europe

9

FONDEMENTS
DU DIALOGUE CULTUREL

LA ROUMANIE EUROPÉENNE,
ENTRE LE PLEONASME ET L’OXYMORON

Acad. Solomon MARCUS
The Romanian Academy

Solomon.Marcus@imar.ro

ABSTRACT:
EUROPEAN ROMANIA, BETWEEN PLEONASM AND OXYMORON

Trivial approaches, so frequent, to "European Romania" oblige this syntagm to
alternate its status between pleonasm and oxymoron. Both should be rejected. The
kernel of the problem is that of identity and its relation to European integration. We
argue  that  the  latter  makes  stronger  the  former.  We  also  argue  that  European
integration  should  be  a  component  of  the  globalization  process.  Besides  the
economic-social-political globalization, we have in view the globalization of
knowledge (cognitive globalization) and the globalization of the communication
process.

They  lead  to  the  cultural  globalization,  in  absence  of  which  no  cultural  identity
can be developed and no European integration can be realized. Identity can be really
understood only in correlation to alterity.

There is a whole typology of identities, they are to some extent cooperative, to
some extent conflictual. The example of the identities of the human body is discussed
in the last part of this paper and its relevance for the identity of a nation is pointed
out.

KEY-WORDS:
European integration, globalisaton, cognitive globalisation, communication

globalisaton, cutural globalisation, identity, alterity, identity of the human body.

L’intégration européenne, entre fait accompli et chose nocive
 Il  y  a  une  émission  de  la  télévision  «  On  se  voit  à  TVR  »  dont  le

souvenir  reste  toujours  vivant  dans  ma  mémoire.  La  modératrice  de
cette  émission  a  commencé  par  déplorer  notre  actuelle  situation
d’européens cosmopolites qui font leurs calcules toujours en euros. On
suggérait donc que l’intégration européenne est une mauvaise chose.
Sans avoir  compris  ce message, un sénateur a répondu, en ayant l’air

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:43 UTC)
BDD-A4068 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

10

de soutenir  la  même idée,  qu’il  se considère européen même avant sa
naissance. Mais il suggérait ainsi que l’intégration européenne est une
chose naturelle, donc une bonne chose. Au-delà du contraste qui
séparait  les  deux  attitudes,  elles  avaient  un  trait  commun:  elles
suggéraient l'inutilité de l'intégration européenne; dans le premier cas
l'intégration est inutile parce qu'elle est nocive; dans le deuxième cas,
l'intégration est inutile parce qu'elle est déjà réalisée depuis longtemps.
En termes linguistiques, le syntagme la Roumanie européenne est, dans
le premier cas, un oxymoron, dans le deuxième cas, un pléonasme. La
Roumanie perd son identité par l'intégration européenne, dans le
premier  cas;  dans  le  deuxième  cas,  si  l'on  dit Roumanie,  on  dit  aussi
européenne; ce complément va de soi avec le nom "Roumanie", donc il
n'est plus nécessaire qu'il soit spécifié, d'où le statut de pléonasme.

Le noyau du problème: l'identité
Il est donc évident que la discussion nous amène finalement au

problème de l'identité. L'intégration européenne (il ne faut pas la
confondre avec l'adhésion de la Roumanie à l'Union Européenne,
réalisée le 1er janvier 2007) est associée constamment avec l'idée de la
perte d'identité de la Roumanie en tant que pays, en tant que nation, en
tant que peuple. On gagne plus d'’Europe-énité’  en perdant plus de
‘Roumaini-été’. Dans ces conditions, notre seule préoccupation serait de
minimiser, le plus possible, la perte inévitable d'identité roumaine.

Où se trouve-t-elle l'intégration européenne par rapport à la
globalisation?

Immédiatement après, un autre problème apparaît qui d'habitude
n'est pas prise en compte. Quel est le rapport entre l'intégration
européenne et la globalisation? Cette dernière est souvent assimilée à
une sorte de calamité de la nature; il n'y a pas de façon de l'éviter, il est
seulement possible d'essayer de s'en mettre à l'abri, comme devant les
tremblements de terre. Dans quelle mesure et duquel point de vue est
l'intégration  européenne  une  partie  du  processus  de  globalisation  (à
partir de celle économique et politique jusqu'à celle communicationnelle
et culturelle) et dans quelle mesure et du quel point de vue l'intégration
européenne et la globalisation sont dans une relation conflictuelle? J'ai
entendu  parfois  des  voix  qui  prétendent  que  la  première  mission  de
l'Europe est celle de se défendre contre l'expansion de la civilisation et
de  la  culture  américaine.  Des  idées  de  ce  genre  n'ont  pas  manquées
dans les réunions francophones. Est-ce que l'événement de 11
septembre 2001 a changé la situation? Voici une série de questions qui
demande un abord frontal, pas seulement un abord implicite et indirect.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:43 UTC)
BDD-A4068 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

11

De l’identité à la culture
Une  idée  à  valeur  de  slogan  est  souvent  adoptée,  au  moins

implicitement, en tant qu’axiome: le signe distinctif d’une culture est le
fait qu’elle confère une identité. Donc, ce qui confère l’identité à un
peuple, à une nation fait partie de sa culture. Il y existe une manière
subtile d’éliminer de la culture, la science de laquelle on affirmait, dès le
XIX-e siècle, qu’elle n’avait pas de patrie, étant la même partout. Il en
résulterait que l’universalité de la science (qui, elle aussi, est seulement
partielle) viendrait en conflit avec sa vertu culturelle. Comment peut-on
accepter  cela?  La  culture  ne  peut  pas  être  réduite  à  ce  qui  nous  est
spécifique, elle inclut, naturellement, aussi ce que nous avons en
commun  avec  d’autres  peuples,  donc  ce  qui  appartient  à  l’humain,  en
général. En outre, comme j’ai argumenté dans Controverse în ştiinţă şi
inginerie [Controverses  en  science  et  technique]  (Editura  Tehnică,
Bucureşti,  1990),  la  science  a  une  composante  identitaire  impossible
d’être négligée.

De l’identité à l’altérité
L’identité  a  encore  un  aspect;  elle  ne  peut  pas  être  comprise  sans

l’altérité. La solution alternative est claire: ou bien on les comprend
toutes les deux, l’identité et l’altérité, ou bien on ne comprend ni l’une,
ni l’autre. L’identité d’un individu, d’un peuple, devient claire dans la
mesure où l’on clarifie l’altérité par rapport à cet individu-là, par rapport
à ce peuple-là. La culture d’un individu ou d’un peuple prend une forme
définie seulement si l’on comprend son altérité et son métabolisme avec
cette altérité, un métabolisme dont la fonctionnalité normale est une
condition pour une vie civilisée. Facile à dire, mais énormément difficile
à faire ! La vie sociale, comme la nature, est, suite à sa diversité et à sa
hétérogénéité, marquée par des synergies et des conflits1.  Mais  ces
conflits consistent dans le fait que, pour obtenir un certain avantage, il
faut payer un certain prix, ce qui, dans le domaine social, revient
d’habitude au besoin d’éviter la situation où un gain pour quelqu’un est
une perte pour quelqu’un d’autre. On a besoin d’une négociation, d’une
stratégie, car ces conflits ne sont pas toujours facilement visibles.
Souvent,  on  les  aperçoit  intuitivement  et  spontanément,  sans  en
prendre conscience. Un dicton populaire français « Presque et quasiment
empêchent de mentir » exprime d’une manière suggestive qu’il faut
renoncer à la précision pour éviter le mensonge. Si je dis que je viendrai
vers 17h, le risque de ne pas tenir la parole est beaucoup plus petit que

1 Solomon Marcus, “No system can be improved in all respects”, in: Systems. New
Paradigms  for  the  Human  Sciences (eds.  Gabriel  Altmann  and  Walter  A.  Koch),
Berlin-New York: Walter de Gruyter, 1998, pp. 143-164.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:43 UTC)
BDD-A4068 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

12

si je promets de venir à 17h pile.

La culture, est-elle en conflit avec la globalisation?
«  Les  cultures  ne  se  globalisent  pas  »  affirment  certains  auteurs.

Cela serait vrai, si la culture se réduisait à ce qui confère l’identité et si
la globalisation était une agression à l’adresse de l’identité. J’ai rejeté la
première présupposition, je vais rejeter la deuxième. Il y a une
remarque qui s’impose pour l’utilisation du pluriel du mot culture. Il
s’agit ici des cultures de différents peuples, de différentes traditions, des
époques historiques etc. En revanche, il existe aussi un mot culture qui
n’a pas de pluriel et la culture, avec ce sens, non seulement qu’elle se
globalise, mais aussi que cette globalisation est une condition de sa
propre survivance. Depuis qu’il existe des êtres humains sur la Terre, il
existe  aussi  l’aspiration  de  pouvoir  communiquer  facilement  avec  les
semblables, quoi qu’elle soit la distance où ils se trouvent. De nos jours,
cette aspiration est réalisée et le phénomène qui lui correspond pourrait
être appelé globalisation communicationnelle. Ce fait est accepté par
tout  le  monde.  Essayons  de  faire  un  pas  en  avant  dans  notre
argumentation. La globalisation communicationnelle a stimulé non
seulement la communication entre les spécialistes d’un même domaine,
mais aussi la communication entre les spécialistes des domaines
différents. La prolifération des disciplines, les spécialisations de plus en
plus  strictes,  leur  développement  inégal  ont  conduit  au  besoin,  de  la
plupart de ces sciences, des idées, des méthodes ou des résultats des
autres.

De la globalisation de la communication et de la connaissance à
la globalisation de la culture

La  complexité  croissante  des  problèmes  sociaux  ou  scientifiques  a
imposé la collaboration des disciplines de plus en plus variées. C’est
ainsi  qu’on  est  arrivé  à  l’utilisation  de  plus  en  plus  fréquente  des
parcours transdisciplinaires, à la cristallisation des paradigmes
universaux qui traversent divers domaines, autant différents qu’ils
soient. Les sciences exactes, les sciences de la nature ou les sciences de
la société, les disciplines scientifiques, techniques ou humanistes, toutes
entrent dans cette nouvelle vie de la connaissance humaine. J’appelle ce
phénomène la globalisation de la connaissance.

Les deux globalisations, de la communication et de la connaissance,
conduisent inévitablement à la globalisation de la culture. Cela signifie
que  le  processus  de  création  culturelle  découle  dans  les  conditions  de
l’interaction avec le monde. En outre, l’observation et l’évaluation de
cette création se déroulent au niveau global. Une culture qui se soustrait
à ce métabolisme avec le monde risque de plonger en oubli.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:43 UTC)
BDD-A4068 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

13

De l’identité héritée vers l’identité acquise
D’habitude, par l’identité d’une nation, on entend l’ensemble de ses

traditions,  des  valeurs  qui  représentent  son  héritage  historique,  de
civilisation et de culture. L’interaction avec le monde est une sorte de
mettre à l’épreuve ces valeurs. Quelques-unes résistent, quelques
autres se métamorphosent, mais il y a encore celles qui disparaissent.
C’est un truisme le fait que l’identité ne reste pas fixe, ses différentes
composantes ont des durées variables. Quelques-unes sont autant
fortes, qu’on les considère éternelles. C’est une manière naturelle
d’exprimer les périodes très longues par l’infini.

Mais est-il possible de réduire l’identité à sa composante orientée
vers le passé, quelque importante qu’elle soit ? La réponse est négative.
Pour  une  nation,  par  exemple,  une  bonne  partie  de  son  identité  se
manifeste dans ses interactions avec les autres nations. Il s’agit de la
composante dynamique, interactive de l’identité.

L’identité se réalise pleinement par globalisation
La globalisation, je pourrais l’appeler « la composante globale de

l’identité  »,  parce  que  l’interaction  d’une  nation  avec  le  monde  est
précisément sa participation au processus de la globalisation, de toute
sorte. Complétée de cette manière, l’identité d’une nation non
seulement  qu’elle  ne  vient  pas  en  conflit  avec  la  globalisation,  mais
aussi qu’elle la présuppose.

L’identité d’une nation se réalise aujourd’hui par le processus de
globalisation.

Pourquoi est-elle aussi controversée la relation entre l’identité et la
globalisation ? Parce que l’interaction avec le monde prétend une
attitude critique aussi envers la tradition qu’envers ce qui nous est
proposé par le monde. Le système actuel d’enseignement ne satisfait
pas encore ces conditions, ni l’enseignement de l’histoire, ni l’éducation
pour la société globale ne sont pas suffisamment développées pour
permettre à la majorité des gens d’agir avec le discernement nécessaire
pour la lecture critique du passé et  pour la réaction critique envers les
messages actuels du monde.

L’identité entre superficialité et profondeur
On  entend  souvent  que  quelqu’un,  au  premier  contact  avec

l’Occident, a l’impression que son identité nationale est menacée. Peut-
être cela arrive parce que, ce que cette personne-ci croyait être son
identité était, en fait, quelque chose de très superficiel. Le contact avec
le monde est aussi une épreuve de la qualité de notre appartenance à
un certain groupe social et, par ce fait, de la qualité de notre identité.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:43 UTC)
BDD-A4068 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

14

Dans  une  certaine  typologie  des  besoins  humains,  il  y  en   quatre
types  de  besoins  :  le  besoin  de  survivre,  le  besoin  de  protection,  le
besoin d’appartenance (à un certain groupe social) et le besoin
d’identité. Ce dernier besoin est le besoin humain de s’affirmer par sa
création,  de  s’affirmer  en  tant  qu’entité  unique,  distincte  des  autres.
Mais, si l’on réduisait les besoins humains à un seul, le plus important,
le besoin essentiel, alors il ne resterait que le besoin d’identité, le besoin
de  l’être  humain  de  s’affirmer  en  tant  qu’entité  impossible  d’être
confondue.

Un repère : l’identité du corps humain
En matière d’identité, le corps humain est un terme de référence.

Tout au long de l’histoire, la métaphore du corps humain a été souvent
adoptée en tant que référence fondamentale. On la rencontre chez
Platon pour les organismes politiques, chez Titus Livius, dans Ab Urbe
Condita et,  ultérieurement,  cette métaphore apparaît  dans la théologie
catholique du Moyen Age, le corps humain étant la métaphore de
l’Eglise, ayant pour tête Christ.

Le corps humain nous permet d’identifier avec clarté plusieurs types
d’identité qui peuvent être transférés dans le cas d’une personne et
dans celui d’une nation.

L’identité matérielle est associée avec le verbe avoir. Elle est la plus
visible, mais la plus trompeuse. L’identité structurelle est associée avec
le verbe être.  L’identité  dynamique  est  associée  avec  le  verbe inter
actionner.  Pour  les  autres  identités,  voir  notre  article  :  “Towards  a
typology of identities of the human body” 2. Tous ces types d’identité se
retrouvent dans le cas d’une personne ou d’une nation. On comprend
ainsi mieux la complexité de l’idée d’identité, sa nature partiellement
synergique, partiellement conflictuelle.

« L’intégration européenne de la Roumanie regarde
premièrement l’éducation »

C’est l’avertisment de l’ancien représentant de la Commission
Européenne à Bucarest. C’est toujours lui qui nous attirait l’attention
que le système éducationnel roumain est dépassé. Nous avons adapté
au système européen quelques aspects extérieurs, tels que
l’organisation du master et du doctorat, mais on est en retard en ce qui
concerne le fond des problèmes. Plus grave encore est la situation dans
le domaine de la recherche. On manifeste une timidité accentuée en
relation avec la publication dans des périodiques internationaux avec un

2 Dans: Adela Rogojinaru (ed.), Comunicare, relatii publice si globalizare, Bucuresti:
Editura Tritonic, 2007, pp. 17-28.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:43 UTC)
BDD-A4068 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

15

haut niveau d’exigence et aux maisons d’édition de prestige. Beaucoup
de professeur des universités et de chercheurs ne sont pas encore
adaptés à la communication électronique et à l’utilisation de l’Internet,
fait  qui  les  place  dans  une  position  inférieure  par  rapport  à  leurs
collègues de l’Occident.

 L’intégration européenne ne vise pas seulement les aspects
économiques  et  sociaux,  mais  elle  vise  aussi  les  aspects  culturels  et
scientifiques.  Ignorer  ce  fait  peut  apporter  de  graves  préjudices  au
développement de notre pays.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:43 UTC)
BDD-A4068 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

