
Diversité et Identité Culturelle en Europe

7

FONDEMENTS DU DIALOGUE CULTUREL

LA CULTURE AUJOURD’HUI:
ENTRE LIBERTÉ INDIVIDUELLE ET

DÉTERMINISME SOCIAL

Dr. Claudia SAPTA
UPJV Amiens - France

claudia.milea@u-picardie.fr

Résumé:

Située du côté de la liberté individuelle et comme prolongement de l’identité collective, la
culture agit comme un facteur de développement personnel.
Déterminée par la globalisation, la culture se vit comme « état social » à l’intérieur duquel
tensions identitaires, notamment en termes de trajectoires professionnelles, ne cessent
d’apparaître.
Entre loisir – cultiver un certain goût pour la culture (cultiver la culture à l’image d’un
jardin) et déterminisme social, la culture cherche sa place.
Culture nationale, européenne, culture numérique et culture professionnelle, en passant par
l’enseignement de la culture, voici quelques pistes d’interrogation que cet article propose.

Introduction : Approche théorique

Définition de la culture
Unesco1 définit la culture comme « l’ensemble des traits distinctifs,

spirituels et matériels, intellectuels et affectifs, qui caractérisent une société

* Enseignante et chercheuse indépendante dans les domaines de la communication et du
management. Auteur d’un Cours de « Culture et Civilisation Roumaines » à l’Université de
Picardie Jules Verne, Amiens – France.
1 Déclaration de Mexico sur les politiques culturelles. Conférence mondiale sur les
politiques culturelles, Mexico City, 26 juillet - 6 août 1982.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

8

ou un groupe social. Elle englobe, outre les arts et les lettres, les modes de
vie, les droits fondamentaux de l'être humain, les systèmes de valeurs, les
traditions et les croyances. »

Selon le dictionnaire Larousse, il existe deux types de culture :
individuelle et collective.

Au sens générique, la culture individuelle comporte une dimension
d’élaboration, de construction et d’évolution des connaissances acquises.
Miser sur la culture comme acte d’appropriation de connaissances (culture
générale, par ex.) renvoie à une action de participation affective de type
loisir.

La culture collective correspond à un processus semblable à celui
employé dans l’art photographique, « processus révélateur » d’une certaine
cartographie2 affective et spirituelle déterminée par le groupe
d’appartenance (valeurs spirituelles et croyances) et l’évolution historique
(approche socio-économique et géopolitique). La culture collective influe la
culture individuelle ; en ce sens, l’adjectif « collectif » renvoie à une
certaine dimension civilisatrice déterminée historiquement.

Le concept aujourd’hui
Comme tout concept, celui de culture recouvre une réalité spatio-

temporelle. Il se doit donc de se référer à la culture comme produit temporel
(historique), social et politique.

Le rapport que l’humain entretient avec la culture comme état de
fond trouve son origine dans la liberté d’accepter ou de rejeter certains
produits ou valeurs culturelles. L’homme vit dans l’acception ontologique
du verbe vivre en tant qu’être culturel. Il rend son existence viable grâce à la
liberté individuelle3.

2 J’emploie ce terme dans la même acceptation que la cartographie dite de « compétences »,
car la culture et la créativité étant indissociablement liées, il est possible de faire le lien
entre identité professionnelle et identité culturelle (personnelle) en passant par la
« compétence de création ». En ce sens, voir mon article « Compétence de création –
Aperçu de management créatif », Domaine « Sciences de l’éducation », UAIC, IASI 2009.
3 Je fais référence à la notion de liberté individuelle comme principe de droit de l’homme ;
l’être humain dispose de cette liberté dite d’auto-positionnement sous-entendant sa propre
perception de choses face à une réalité qui est à la fois réalité corporelle (sensorielle) et
intellectuelle (spirituelle). Le type de liberté que j’évoque pour éclairer la notion de culture
est très proche de celui d’intelligence employé par B. Nicolescu : « l’intelligence de la tête,
des émotions et du corps. »

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

9

L’approche sociétale de la culture, sous-entendant la politique
culturelle, l’administration de la culture, les objectifs de développement
économique, humain et social dont le degré de civilisation d’un pays en
dépend, me semble intéressante dans la mesure où toute construction
culturelle (dans le sens de la création et de la créativité) est fortement liée au
développement de l’être humain en tant qu’être ontologiquement culturel.

Il est pratiquement impossible de faire une analyse pertinente de la
culture et des phénomènes culturels actuels sans s’en référer à cet « espace
socialement construit ». Dans ce sens, je parlerai d’une construction sociale
de la culture. En tant que catégorie sociale, la culture est à la fois rapport
social et liberté individuelle engagée. La notion d’engagement est très
importante, car la culture est à la fois mouvement, appropriation et partage.

L’état de la culture

Politique de la culture
Lorsque nous parlons « politique de la culture » il faut comprendre

ce terme dans l’acception donné par U. Campagnolo : « la politique de la
culture suppose l’essence morale et la réalité sociale de la culture. Le but
de cette politique est de contribuer à réaliser les conditions nécessaires au
plein développement de l’activité créatrice de l’homme. Elle affirme
l’autonomie de la culture contre le conformisme, le totalitarisme, le
moralisme, l’opportunisme et tous les autres –ismes qu’une société en proie
à la crise peut inventer. » (Campagnolo, 1969)

Il ne s’agit pas d’évoquer une quelconque politique culturelle dont
relève entre autres l’administration de la culture (les institutions culturelles
et les moyens, notamment matériels à mettre en œuvre), mais plutôt de
mettre la culture au service du développement politique et économique de la
société.

Aujourd’hui la « politique de la culture » est plus que jamais un
model individuel d’engagement créatif. Cet engagement est déterminant
pour la construction d’une identité citoyenne européenne basée sur la
créativité en tant que compétence du futur. De par cela, la créativité a un
double signifiant : l’un artistique, au sens immanent de création culturelle et
l’autre, d’innovation technologique, que je suis teintée de percevoir

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

10

également comme réponse artistique aux formes actuelles de connaissance4.
L’interdépendance de ces deux facettes de la créativité est déterminante
pour l’émergence des nouveaux modes de communication culturelle. L’une
des tâches les plus difficiles incubant aux êtres de culture (et au sens large, à
nous tous) relève d’une préoccupation constante de maintien d’une société
« culturellement viable », que ce soit au niveau économique, politique ou
social. La viabilité de la culture attache une grande importance à l’éthique
du savoir et de la connaissance qui semblent déterminants pour la société de
demain.

Concevoir l’espace européen comme espace de communication
ouvert renvoie à la réinterprétation des relations actuelles entre éthique et
culture. C’est ainsi que se dessinent des significations nouvelles quant aux
rapports sociaux de production et d’accroissement de richesse, aux
évolutions technologiques et à l’environnement professionnel (le cadre de
travail - la culture d’entreprise et les types de management). H. Bartoli disait
« avec elle (la culture) le dialogue pénètre et déborde le monde du travail. »
(Bartoli, 1992)

La culture des européens en tant que citoyens doit puiser dans
l’universalité de valeurs, seule garante de la démocratie dans le sens de la
tradition culturelle européenne.

Le paradoxe de la culture : Etre et Avoir
La culture n’est pas séparée de la vie5 dans le sens où il ne s’agit pas

des simples productions matérielles ou spirituelles. La culture se construit
selon le modèle du caléidoscope : des perspectives d’identités multiples, à la
manière presque des organismes pluricellulaires. La référence biologique de
la culture peut être intéressante dans la mesure où celle-ci joue un rôle
important, celui de véhicule de valeurs, conjuguant besoins de
développement individuel, personnel et collectif en fonction de ces besoins-
mêmes. Elle ne doit pas être imposée, mais recherchée, cultivée en accord
avec les besoins profonds de l’être humain. En même temps, elle ne peut pas
être détachée du contexte, donc d’une certaine réalité morale (éthique). De
par la prise en compte de la dimension éthique, la culture peut être un

4 L’une de ces formes actuelles de connaissance prend la forme du paradigme
transdisciplinaire.
5 Je qualifierais cette approche de biologique dans le sens d’une « biologie de la culture »,
inséparable de la vie.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

11

formidable moyen de dialogue via un langage commun. Elle est synonyme
d’ouverture6. Cette ouverture ennoblit, en conférant aux êtres cultivés un
état de richesse inégalable.

Des nouveaux comportements culturels dans les pays
occidentaux

La culture en tant que production de valeur et accroissement d’un
certain confort spirituel est déterminée par le marché (aujourd’hui mondial)
de  la  culture.  Comme tout  marché  qui  doit  fonctionner  selon  les  règles  de
l’offre et la demande, celui-ci s’est doté d’outils de communication et de
diffusion de valeur culturelle. Avec le développement du web et des
réseaux numériques, la diversité des médias et les espaces de stockage de
plus en plus importants, la culture « ne se vit presque plus », elle « se
consomme » au même titre que les aliments, les images publicitaires ou les
biens de large consommation.

Et puisque la culture ne se vit plus, elle s’impose et s’organise à la
manière d’une entreprise : d’une façon « orientée », demandée, voire
« exigée » par le marché, d’une part, et par les réseaux sociaux, d’autre part.

C’est  ce  déterminisme  qui  permet  d’affirmer  que  la  culture  en tant
que partie intégrante de nos existences sociales et professionnelles devient
un facteur d’exigence sociale.

Préférer la distance à la présence. Appartenance et exclusion
Les nouveaux outils de production et de diffusion culturelle

induisent la tendance d’une homogénéisation de la culture par un certain
niveau (seuil requis) en même temps que l’actualisation (la culture de
l’instant) comme minimum culturel, socialement indispensable pour vivre
avec son temps. De fait, ceux qui choisissent leur culture personnelle et de
par cela leurs propres critères de valeurs, risquent d’être exclus de cette
grande communauté socialement construite selon le model virtuel qui est la
« communauté numérique ».

6 Une culture fermée n’est pas une culture mais une forme de soumission, l’expression de
l’arrogance dont peuvent faire preuve certains moralistes qui se disent « cultivés ». Une
culture à l’intérieur de laquelle la religion joue une place trop importante au détriment des
autres aspects sociaux, économiques, psychologiques, politiques, voire spirituels au sens
large, n’est pas une culture mais une forme d’aliénation.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

12

La communauté numérique ouvre des nouveaux espaces de
communication et de partage, de même qu’elle attache une trop grande
importance à « la culture de l’instant », aux modes, à l’effet
« d’immédiaté ». Il nous est pratiquement impossible de ne pas remarquer le
sentiment d’incapacité de construction culturelle durable accompagnant ces
modes  de  diffusion.  En  ce  sens,  la  culture  numérique  revêt  une  dimension
du jetable, assumant consciemment le risque (qui n’en est pas un) de nous
plonger dans un profond désarroi. Traverser l’espace vide synonyme de
l’absence de création7 n’est pas toujours aisé. C’est le prix à payer pour
avoir goûté à la « culture numérique ».

La culture numérique
Pour illustrer quelques aspects propres à la culture et aux

phénomènes culturels actuels, dont la culture dite numérique, je prendrais
l’exemple de la France.

Selon une enquête récente8, de plus en plus de Français ne lisent plus
aucun livre au cours de l’année.

La construction culturelle de l’individu, très visible via la lecture
(l’achat des livres ou l’emprunt dans des bibliothèques) ou la musique, est
remplacée progressivement par la consommation des produits culturels via
les réseaux numériques (réseaux sociaux, forums de discussion synchrone
ou asynchrone, écoute de musique, diffusion des photos ou vidéos,…).

Pendant que plus de moitié des Français n’ont assisté à aucun
spectacle vivant dans un cadre culturel classique (théâtre, spectacle de
variétés, concerts, …)9, nous remarquons l’émergence des nouvelles formes
d’expression et de diffusion culturelle. Ainsi, les Français semblent préférer

7 Pour une meilleure compréhension de la métaphore de l’espace vide remplaçant celui des
possibilités multiples effectives, je ferai appel à la phrase de Paolo Coelho dans son livre
l’Alchimiste (Ed. J’ai lu, 1988) : « Le désert jusque-là un espace libre et sans limites, était
maintenant une muraille infranchissable. » L’espace numérique confère hélas !, cette
sensation conjuguant fausse liberté et impuissance créative au sens mentionné ci-dessus, de
la culture comme liberté.
8 Cf. Pratiques culturelles 2008, DEPS, Ministère de la Culture et de la Communication :
Enquête de terrain réalisée par l’institut de sondage Lavialle (ISL) auprès de 5004 individus
de plus de 15 ans, résidant en France métropolitaine. Ils étaient 30% en 2008 n’ayant lu
aucun livre au cours de l’année.
9 Source : Pratiques culturelles, 2008 DEPS, Ministère de la Culture et de la
Communication, 2009.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

13

de plus en plus, la pratique d’une certaine forme de communication
(communication culturelle incluse) en ligne. Ils sont plus de 7% âgés de plus
de 15 ans à avoir créé un blogue en 200810.

La «culture loisir» se voit ainsi substituée par la culture d’un certain
comportement social, perçu à la fois comme exigence et minimum requis de
par son temps.

Ce temps  est  avant  tout  un  temps  technologique.  C’est  ainsi  que  le
concept de culture est indissociablement lié à celui de technologie.

La culture numérique est étroitement liée aux modes de
communication à distance. En réalité s’agissant plus des échanges
d’information, le danger d’une culture sous-émergente de type stéréotype et
cliché voit le jour.

Le réseau social (numérique) : enclave ou ouverture pour le
développement artistique ?

Lorsque nous faisons référence aux médias numériques comme
espaces virtuels de culture où la culture peut se vivre, se consommer, se
transformer, nous nous posons la question du partage de culture et de
l’accroissement personnel. Est-ce que le réseau, de par sa dimension sociale
permet le développement de la créativité artistique ou l’inhibe ?

C’est vrai que pour un certain nombre de jeunes artistes, des réseaux
comme Deezer, Youtube, Dailymotion ou Twitter,  permettant  une  mise  en
accès libre de leurs compositions, peuvent constituer des moyens simples et
directs pour se faire connaitre. La créativité artistique peut ainsi se trouver
encouragée, car la question de la réussite, notamment en matière de
diffusion et d’accessibilité, n’est plus un problème. Cette approche sociale
de la « réussite culturelle » passant par la forme de diffusion de la
production artistique montre un nouveau visage de la culture contemporaine
large public, qualifiée en grande partie de culture numérique. En réalité la
culture numérique est axée plus sur des formes sous-entendant des produits
d’information et de communication via le web que sur la consistance
proprement dite de ces produits.

Presque une exigence sociale, la culture numérique renvoie encore
une fois à la notion d’identité. Sans occulter la référence économique (le
marché de la culture) et sociale (le temps libre, les préoccupations
personnelles et professionnelles, de même que le niveau d’études), de plus

10 Même source.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

14

en plus des personnes pratiquent la culture de type loisir numérique (sur
l’écran).

Pendant que les modèles sociaux de vie professionnelle (culture
d’entreprise) semblent être calqués sur une certaine vison plutôt statique des
rôles et des fonctions de chacun (selon le modèle en grande partie
bureaucratique, laissant peu de place, voire pas du tout à la créativité), les
modèles sociaux de vie personnelle peuvent paraître à première vue un bon
compromis ; exprimer ses opinions, partager des moments culturels,
converser sur des thématiques diverses derrière son ordinateur ne laisse pas
indifférent. La dynamique de l’Internet continue d’attirer et cela sans se
poser réellement la question de la plus value (l’enrichissement personnel, le
dialogue, la participation aux événements culturels). Palliatif à une vie
culturelle réelle, Internet met au grand prix la solitude du faux gagnant en
matière culturelle.

L’éducation – un déterminant culturel
Il me semble très utile d’évoquer la culture sous l’angle de

l’éducation.
L’idée « d’enseignement culturel » renvoie à une logique de

transmission de la culture via l’éducation. Intégrer ce paramètre dans la
logique éducative qui pour la plupart du temps se conjugue avec
l’instruction, ne devrait pas sembler osé. Néanmoins, la relation éducation –
culture, en sous-entendant une éducation par la culture ne va pas de soi.

Habituellement dans la plupart des pays européens, il n’existe pas un
enseignement structuré de la culture générale. Ces aspects sont traités d’une
façon plutôt transversale, via la littérature, les arts plastiques, la musique ou
encore l’histoire. A ce titre, en France, il a été évoqué la question de
l’enseignement des arts au lycée selon le modèle italien11. Néanmoins ce
qu’il semble digne d’intérêt dans l’enseignement d’une certaine forme de
culture, touche aux problématiques d’éducation aux médias, sous-entendant
par cela, un type d’enseignement culturel via les médias culturels
(ordinateur, presse écrite, radio, conférences, livres,…). En ce sens, il s’agit
plus des outils employés par certains enseignants afin d’illustrer divers
propos éducatifs, que d’enseignement culturel proprement dit.

11 Actuellement, l’enseignement des arts en classe de seconde est proposé à titre facultatif
en France. Par contre, au collège (ici je fais référence à l’enseignement privé) les arts
plastiques sont étudiés dans une approche pluridisciplinaire.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

15

En tant qu’enseignante en communication, je me pose souvent la
question suivante : comment est-ce possible d’enseigner la communication
notamment celle appliquée à la construction des parcours personnels et
professionnels à l’université, sans passer par l’enseignement de la culture ?
Si la culture est communication, il n’en reste moins que l’enseignement de
la communication renvoie à des constructions culturelles dont chaque
enseignant utilise selon ses moyens et ses possibilités ou connaissances. La
construction sociale de la communication en tant qu’approche culturelle est
possible grâce à la littérature, à l’expression écrite, à l’histoire socio-
économique, à la psychologie et dans un sens plus large, à l’environnement
de travail (la culture d’entreprise).

Pour une culture de l’esprit critique
L’école se trouve confrontée à un problème de taille : il ne suffit plus

d’enseigner, d’accumuler du savoir pour garantir une position sociale12,
voire favoriser l’employabilité. Dans le contexte du soi disant « rareté de
l’emploi », le rôle de l’école se voit davantage comme rôle culturel. L’école
(l’université, notamment) se doit de pratiquer la culture de l’analyse critique
et celle d’une éthique en situation (problèmes liés à l’environnement, à
l’économie de ressources, aux transformations de sociétés, …).

En ce sens, je ne perçois pas la culture comme la référence unique à
un contexte d’expression artistique (le choix de la culture en tant que loisir),
mais également comme résultante d’une participation d’autres domaines,
comme les domaines des sciences qui habituellement ne sont pas considérés
comme des domaines artistiques.

Toute problématique d’enseignement du savoir au sens le plus large,
doit être considérée comme une problématique culturelle. C’est ainsi que
j’envisage l’avenir de l’éducation : en misant sur l’interdisciplinarité et la
pluridisciplinarité, tout en mettant l’accent sur l’individu-élève au sens de
personne douée d’une intelligence fondamentalement culturelle, à laquelle
corps et esprit sont associés indubitablement. Cette intelligence doit être

12 Pendant un certain nombre d’années, il était d’usage de dire que ceux qui faisaient des
études pouvaient arriver à des postes importants ou maintenir une position sociale
confortable. L’expression si plastique en roumain « ai carte, ai parte » peut être toujours
d’actualité, mais comme ouverture d’esprit dans le sens d’une meilleure analyse de la
situation, analyse qui peut être garante d’une certaine forme d’employabilité au sens
contextuel.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

16

nourrie d’esprit critique et de tolérance à l’égard de l’Autre. Le rôle culturel
de l’éducation est là.

Entre uniformisation (globalisation) et différenciation13

Non en dernier lieu, j’aimerais revenir à la culture en tant qu’objet
éthique. De par le processus de création14 et les valeurs que celui-ci
engendre, la culture véhicule un type de connaissance au centre de quelle
l’homme occupe de plus en plus la place centrale. A l’image du démiurge,
l’homme crée des nouveaux produits qui vont de ceux purement artistiques
et décoratifs jusqu’à des nouvelles formes d’expression de vie. Si jusqu’aux
années 60-70, les romans ou les films de science-fiction étaient le résultat
des imaginations débridées15, il ne reste néanmoins que dans les décennies à
venir la réalité sera déterminante pour l’imagination. A la construction de
cette réalité contribueront les avancées technologiques et la vulgarisation
des résultats scientifiques, les nouvelles démocraties et le sens renouvelé
que l’homme donnera à ses actions. D’une sorte de « corpus local » (la zone
d’appartenance et d’influence des arts, voire de l’artiste sur sa communauté
artistique) à un autre plus global (« immédiaté » dans la circulation de
l’information, notamment visuelle), il ne sera qu’un pas.

Aujourd’hui, bon nombre de chercheurs travaillant à la croisée des
champs de la communication et de la culture, soulignent la nécessité d’une
compréhension des domaines réservés jusqu’au là aux sciences
fondamentales (comme la chimie, la biologie ou la physique) dans une

13 Le 18 mars 2007 entre en vigueur la Convention sur la protection et la promotion de la
diversité des expressions culturelles, sous l’égide de l’UNESCO. Cette convention met
davantage l’accent sur les contenus culturels transmis que sur las canaux de transmission,
dans le but également d’une diminution des conflits culturels de clivage, tels qu’ils puissent
apparaitre aujourd’hui (ex. différences culturelles nord-sud, dues à l’émigration, voire à la
migration socio-économique, etc.). Elle reste un cadre théorique censé à stimuler la
créativité des humains.
14 Comme dans tous les domaines, celui de la culture inclus, il ne faut pas oublier que les
TIC impriment leur marque d’une manière indéniable. Le développement des logiciels de
création artistique soulèvent de questionnements liés aux probabilités d’expressions comme
autant  des  possibles  dans  un  monde  de  plus  en  plus  contrôlé  et  maîtrisé,  et  qui  dans  les
années à venir transcenderont tous les domaines du vivant. En ce sens, les éléments
constitutifs de la culture relèvent de ce que j’appellerai les facteurs d’ingérence dans
l’éthique de la culture.
15 Voir en ce sens, le film « Soleil vert » réalisé en 1973 par Richard Fleischer, tiré du
roman homonyme d’Harry Harrison.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

17

perspective transdisciplinaire (au sens d’une métaphysique des sciences où
arts et sciences s’entrecroisent sans relâche) permettant une réelle prise de
conscience des éventuelles dérives éthiques. En ce sens, je trouve très
pertinente la remarque de P. Kemp quant à notre propre rapport à la nature ;
ce professeur à l’université de Copenhague invoque une métaphysique
particulière permettant « de nous retrouver nous-mêmes comme autre chose
qu’un pur objet de savoir et de manipulation technologique ». (Kemp, 2008)

L’éthique de la culture fait référence à des multiples aspects à travers
desquelles la culture se véhicule afin de se comprendre. Produit culturel
spécifique et communauté culturelle, cette mise en relation, perçue souvent
comme le fruit d’une quelconque raison politique, induit le modèle
généralisé d’une épopée culturelle capable de se vivre à l’échelle plus
globale, voire plus généralisante. Outre ce désir de modélisation comme
uniformisation culturelle (mêmes valeurs, mêmes représentations et
implications au niveau bioéthique, par exemple), des particularités
culturelles au sens des spécificités d’un « local (versus global) corporel »
marquent également l’évolution humaine dans la mesure où la personnalité
artistique continue à s’exprimer librement et consciemment.

En guise de conclusion

U. Campagnolo disait : « notre civilisation peut atteindre la
perfection à tout moment, dans les formes infinies, et cette perfection, c’est
la culture universelle en acte. » (Campagnolo, 1969)

Au-delà de déterminismes sociaux ou politiques, la culture est
l’expression civilisatrice en acte. Elle se doit de rester l’acte, en sous-
entendant l’engagement artistique du créateur, sa part dans l’œuvre de la
création. Les formes de création, de même les formes de diffusion -
déterminantes pour la réception du message culturel, constituent avant tout
l’expression de la conscience artistique. La culture se fait, s’écrit, se vit dans
une perspective historique. De par cela, la référence historique au sens de
parcours, d’acquis et d’évolutions identitaires est extrêmement importante
pour toute perception sociale de la culture en tant qu’objet.

La culture est le résultat du sentiment d’identité et en même temps le
déterminant de ce sentiment dans le sens de l’appartenance (la
différenciation) et de la interaction (l’identification). La culture de l’identité,
soit-elle personnelle ou collective (identité sociale et professionnelle) se

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

18

traduit aujourd’hui dans une multitude des formes culturelles. Ces formes
d’expression sont la résultante sociale de la culture telle qu’elle est pratiquée
sous des formes relativement visibles.

Ainsi il nous est pratiquement impossible de détacher la notion de
culture de celle de société. L’approche sociétale de la culture renvoie donc
au concept d’espace construit historiquement (la dimension temporelle) et
culturellement (dimension spirituelle).

Ce n’est pas la culture - au sens d’une pluralité culturelle- qui nous
est accessible d’une manière directe, automate en quelque sorte, mais c’est
notre humanité qui nous ouvre aux multiples facettes de la culture. Cette
humanité même œuvre dans la perspective du dépassement de la culture,
vers une « transculture » ; comme le dit à sa manière poétique B. Nicolescu,
« c’est l’être humain dans sa totalité ouverte qui est le lien sans lien de ce
qui traverse et dépasse les cultures. » (Nicolescu, 1996)

L’éducation joue un rôle très important dans le maintien de cet
« espace de culture » en tant qu’espace ouvert16. La politique de l’Union
Européenne pour la promotion de la culture comme référence nationale et
communautaire reste essentielle pour l’orientation de la culture en tant que
processus complexe visant à la fois l’individu, la personne et la
communauté, la société. Je pense que notre rôle d’enseignants et d’êtres de
culture se construit principalement dans et par le maintient des processus
culturels et éducationnels dans l’idée de l’accessibilité à l’expression
créatrice de l’individu, la seule forme qui peut encore nous élever au-delà
des limites de notre apparente impuissance.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES ET WEBOGRAPHIQUES

L’impacte de la culture sur la créativité, juin 2009 (Une étude
préparée pour la Commission Européenne) –

http://ec.europa.eu/culture/key-
documents/doc/study_impact_cult_creativity_fr.pdf

16 Cette vision relève de la Transdisciplinarité – paradigme qui permet l’expression du sujet
et de l’objet d’étude dans une perspective non linéaire, d’où toute relation réductrice de
type cause-effet est consciemment diminuée pour laisser davantage la place à un mode de
compréhension mettant l’accent sur la perception sensible (capable de prendre en compte
les causalités multiples) comme miroir de la complexité environnante.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

19

Les Dossiers de la Mondialisation, N°6-avril 2007, Mondialisation et
Diversité Culturelle -
http://www.cepii.fr/Mfr/RDV_mondialisation/publications/dossiers/pdf/doss
iermondialisation6.pdf

Bulletin Officiel Spécial N°4 du 29 avril 2010, Programme d’arts en
classe de seconde générale et technologique -
http://media.education.gouv.fr/file/special_4/75/7/arts_143757.pdf

KEMP, Peter, 2008/4-n° 87, « Présentation. La métaphysique dans la
culture européenne aujourd’hui » : PUF -
www.cairn.info/load_pdf.php?ID_ARTICLE=LEPH...

Quel rôle pour la culture, juillet 2009 (Une étude préparée par la
Commission Relais Europe)- http://www.relais-culture

europe.org/fileadmin/fichiers/6_Forum_Culture_Europe/Pour_une_e
urope_de_la_culture.pdf

Pratiques culturelles 2008, DEPS, Ministère de la Culture et de la
Communication. Enquête de terrain réalisée par l’institut de sondage
Lavialle (ISL) auprès de 5004 individus de plus de 15 ans, résidant en
France métropolitaine –

http://www.la-
croix.com/illustrations/Multimedia/Actu/2009/10/18/pratiquescultur
elles.pdf
http://www.club-innovation-culture.fr/pratiques-culturelles-des-

francais-le-triomphe-des-nouveaux-ecrans/
BARTOLI, Henri, 1992, Préface au livre de LEROY, Dominique

« Economie des arts du spectacle vivant », L’Harmattan
CAMPAGNOLO, Umberto, 1969, «Petit dictionnaire pour une

politique de la culture» : La Banconnière, Boudry
NICOLESCU, Basarab, 1996, «La transdisciplinarité, Manifeste» :

Editions du Rocher, Coll. La transdisciplinarité

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:57 UTC)
BDD-A4045 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

