Diversité et Identité Culturelle en Europe

L’EXEMPLE AMBIGU OU LA PHRONESIS DU
PHRONIMOS

Loic NICOLAS'
loic.nicolas@ulb.ac.be
Université Libre de Bruxelles, GRAL

Résumé

La présente contribution se donne pour objet de renseigner la notion d’exemple (sa
théorie aussi) a partir d’une enquéte relative a la phronesis — cette intelligence de et dans
I’action. L’auteur y montre qu’on ne peut penser la phronésis sans exemple, c’est-a-dire
sans I’incarner dans celui-la méme qui la met en pratique. Mais aussi, qu’en matiére
d’éducation morale le phronimos, figure excellente du jugement droit et du bien vivre, se
révele d’une indéniable ambiguité. Somme toute, cette réflexion sur la phronésis du
phronimos donne 1’occasion de soulever certaines questions cruciales sur la place de
I’expérience, la pratique du jugement et I’apprentissage de la liberté.
Mots-clés

Aristote, exemplarité, expérience, liberté, phronésis, pratique.

Abstract

The present contribution studies the concept and the theory of example starting
from an analysis of the phronésis — the intelligence of and in the action. We show that we
cannot think the phronésis without examples, i.e. without incarnating it into the one who
puts it in practice. We also prove that — as content of the moral education — the
phronimos, key figure of right judgment and eu zén, appears of an undeniable
ambiguity. This reflexion on the phronésis of the phronimos gives the opportunity to raise
several crucial questions on the role of the experiment, the usage of the practical judgment
and the acquisition of freedom.
Keywords

Aristotle, exemplarity, experiment, freedom, phronésis, practice.

' Loic NICOLAS est chargé de recherches du F.R.S.-FNRS et Docteur en Langues et lettres
de I’Université Libre de Bruxelles. Membre du Groupe de recherche en Rhétorique et en
Argumentation Linguistique (GRAL), ses travaux portent sur 1’épistémologie et la critique
de la rhétorique, 1’ceuvre de Chaim Perelman, ainsi que sur les rapports entre discours et
liberté. 11 a récemment dirigé: Les rhétoriques de la conspiration (avec Emmanuelle
Danblon) et Polémique et rhétorique de I’Antiquité a nos jours (avec Luce Albert).

27

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Le but de cet article est d’interroger le statut, la place et la fonction
de I’exemple (celui qu’incarne ’homme-mesure, I’homme de bon jugement,
le phronimos donc) face a la phroneésis : d’une part pour la définir, ou du
moins la penser, d’autre part pour réfléchir les conditions dans lesquelles
s’acquiérent les qualités du « porteur vivant de la norme® ». Qualités par
lesquelles il devient des lors possible de se signaler soi-méme — dans son
activité¢ de jugement — comme phronimos. Afin de renseigner le caractére
singulier de cette sagesse pratique que les anciens Grecs appelaient
phronésis, je me propose d’investir 1’ambiguité® méme de la notion
d’exemple et d’engager la discussion a son propos.

Donner un exemple. Donner en exemple

Nous dirons d’abord, en premiére approximation, que cette notion
renvoie a I’exemple que I’on donne pour illustrer, concrétiser ou manifester
une loi, une reégle, un usage, ainsi que pour préciser son champ
d’application. Cet exemple-la joue, sinon le réle de preuve, du moins de
semi-preuve par effet de probabilité. En particulier lorsqu’il se voit
rapproché d’un cas nouveau auquel la loi, la régle ou ’'usage est censé
devoir s’appliquer. A cet égard, il peut aussi bien relever d’une collection ou
d’une catégorie dont il est extrait (il s’agit alors d’un objet ou d’un individu
parmi d’autres), que manifester I’excellence a I’intérieur de cette collection
(il s’agit alors d’un type-excellent). Ainsi, avant qu’il ne récite une oraison
funébre* prétendument apprise auprés d’Aspasie, Socrate, sans la nommer,
explique a Ménexene qu’il a eu « pour maitre une femme qui ne manque pas
de valeur dans I’art oratoire et qui a formé beaucoup d’excellents orateurs,
et en particulier un qui est le premier de la Grece, Pericles, fils de

* P. Aubenque, 2004 [1963], p. 41.

? On consultera a ce sujet : M. Dominicy, 2002, pp. 51-53 et 62-63.

*11 s’agit en fait d’un pastiche d’oraison funébre, tant sur le fond que dans sa forme. Le but
de Platon est avant tout de ridiculiser le genre épidictique (celui qui s’occupe des éloges et
des blames, du beau et du laid au sens moral) et les orateurs qui le pratiquent. Sachant
qu’on ne saurait, selon lui, tirer aucune estime a parler devant ceux-la mémes dont on fait
I’¢loge (voir notamment Ménexéne, 235c-235d). Platon qualifie d’ailleurs cet exercice
oratoire de « badinage » (236¢). C’est pourquoi, on peut de s’interroger sur la portée
potentiellement ironique de la référence a Périclés... «habile parleur» (Protagoras, 329b)
certes, mais mauvais citoyen, mauvais «sage» et, finalement, mauvais politique
(Protagoras, 320a-320c et 329b ; Gorgias, 515b-517a). Nous reviendrons sur ce point dans
la suite de 1’article.

28

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Xanthippe.»’ Ici, Périclés, individu isolé, prélevé parmi tous les « excellents
orateurs » formés par Aspasie, constitue le type-excellent aussi bien du
disciple de I’oratrice (le seul qui mérite d’étre nommé ; le seul qui résiste a
I’indistinction du « beaucoup »), que du bon orateur. En d’autres termes,
I’exemple de Périclés permet, plus qu’aucun autre, d’attester la régle suivant
laquelle Aspasie « ne manque pas de valeur dans [’art oratoire » et, par
suite, d’inférer le talent (probable) de Socrate lui-méme en ce domaine.
Sachant qu’Aspasie, son maitre donc, a non seulement donné carriére a
« beaucoup » d’orateurs (elle a donc le nombre avec elle), mais qu’elle a
formé le meilleur d’entre eux, Péricles.

L’ambiguité de la notion d’exemple nait de ce qu’elle renvoie
¢galement a I’exemple que I’on suit (lorsqu’on prend exemple sur) ou qu’on
devrait suivre (= Pierre, dit le professeur, est un exemple pour vous tous).
Cet exemple se voit alors élevé au rang de modele — ou, au contraire, d’anti-
modele. Dans ce dernier cas, I’individu (ou le comportement) qui tient lieu
d’exemple constitue, justement, un contre-exemple, suivant lequel il importe
d’agir tout a ’inverse. Dés lors, le modele (Pierre le fort en théme ou Paul
I’homme courageux) forme un exemple dont il convient de suivre les pas,
de refaire les mémes gestes, d’accomplir les mémes efforts, de consentir les
mémes sacrifices, pour rentrer dans la régle, voire se 1’approprier : devenir
un autre Pierre ou un nouveau Paul. Il en va ainsi d’Aristote lorsqu’il
convoque Diomede et Hector, deux figures homériques, pour exemplifier le
courage civique®, cette médiété emprunte de noblesse et de vertu « par
rapport aux choses qui inspirent de la confiance et a celles qui inspirent de
la crainte »”. Suivre les pas, cela veut bien dire imiter, ou du moins
s’inspirer, s’attacher un méme parcours, une méme pratique, une méme
fagon de voir ou d’agir. Et ceci dans la mesure ou ce parcours, cette
pratique, cette facon de voir ou d’agir, est (ou rend) exemplaire dans le
respect de la régle en question. On comprend alors que dans le domaine du
beau et du laid au sens moral, c’est-a-dire dans celui des actions qui sont
dignes d’¢loges (ou de blames) : donner un exemple et donner en exemple,
c’est-a-dire inviter a le suivre, fonctionnent de concert sur le plan normatif.
Il s’agit, avant tout, d’administrer un contenu d’actions a accomplir ; de
choses a faire.

3 Platon, 2002 [1967], Ménexéne, 235d-236a, p- 297.
® Aristote, 1994 [1959], 111, 11, 1116a 20-30, p. 153.
7 Ibid., 1116a 10-13, p. 152.

29

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Du singulier a universel et vice versa

Drailleurs, comme le rappelle trés justement Marc Dominicy,
Aristote utilise le terme de paradeigma (du verbe grec deiknunai,
« montrer » ; d’ou para-deigma, « ce qui est [propre a étre] montré », « ce
qui se montre (para-) aupres de ») tant : (1) pour qualifier ce qu’il congoit
comme ’induction de la rhétorique par laquelle s’opére le passage « de la
partie a la partie, du semblable au semblable », et donc le rapprochement
de deux termes (faits, situations, personnes, etc.) dont « /'un est plus connu
que 'autre»’ , que (2) pour signaler ’idée de modéle (au sens artistique).
Dés lors le Stagirite met-il en regard’ le spoudaios, ’homme de valeur, le
valeureux — accomplissement des qualités physiques et des aspects les plus
nobles de I’homme grec10 —, et le kalos, ’homme beau : celui « dont le
peintre, partant d’'un réel disparate, compose le corps a la fois
“impossible” et “persuasif”’!. » Comprenons alors qu’il y a dans le
paradeigma (exemple-argument ou exemple-modéle'”) une saisie de
I’universel, ou du général, dans un singulier représentatif aussi bien de lui-
méme que d’une généralité qui le dépasse. Singulier capable, lorsqu’il s’agit
d’engager un auditoire a I’action, de susciter un désir de ressemblance ; une
identité. L’exemple donne I’exemple, il montre son propre chemin, et invite
a faire corps avec lui. A ce titre, sa vocation est bien Iuniversel auquel il

¥ Aristote, 1967 [1938], I, 1357b 26, p- 82. Cette mise en relation d’un particulier avec un
autre particulier permet alors I’évocation implicite (le plus souvent du moins) d’une loi
générale. J’invite a consulter 1’excellente étude qu’Emmanuelle Danblon a consacré au
paradeigma (2002, pp. 195-199).

? On comparera pour cela deux passages. L’un tiré de la Poétigue (1969 [1932], 1461b 11-
15, p. 73) ou Aristote précise que les hommes peints par Zeuxis sont peut-étre introuvables
et impossibles dans la réalité, mais qu’en tout état de cause, ce dernier « les peint en mieux,
car il faut que le paradeigma [ce qui doit servir d’exemple, le modele donc] I’emporte sur
ce qui est. » Et I'autre de la Politique (2002 [1971], 1281b 10-15, p. 75) dans lequel le
philosophe souligne que les hommes de valeur, a I’image des hommes beaux et des
peintures d’art, ont quelque chose qui, tout a la fois, les rapproche et les distingue de la
foule constituée d’individus épars, puisqu’ils accomplissent la réunion « en un seul étre
d’éléments [exemplaires, donc particuliérement beaux, nobles, vertueux, etc.] disséminés ¢a
et la. »

' Voir P. Aubenque, 2004 [1963], pp. 45-48.

"'M. Dominicy, 2002, p. 62.

"2 Nous aurons 1’occasion de revenir sur ce point dans la suite de article. Je m’appuierai
alors sur le Traité de I’Argumentation de Ch. Perelman et L. Olbrechts-Tyteca.

30

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

conduit. C’est pourquoi dans le genre épidictique, genre moral par
excellence, I’exemple-modele renvoie tout autant a 1’étre incarné (doué
d’émotions particulieres) sur lequel le discours s’appuie, qu’a tout un
chacun, c’est-a-dire potentiellement a soi-méme en tant qu’auditeur. J’ai
abordé¢ cette question dans un autre article auquel je me permets de faire
référence’”.

Prendre ’inimitable en exemple

Somme toute, ce qui m’intéresse ici est d’abord d’interroger un tel
processus dans le cadre de la phronésis. Je partirai pour cela d’une question
simple : le phronimos exemplaire, le grand « prudent » (au sens grec), est-il,
pour autant, un exemple a suivre ? En d’autres termes, peut-on s’en faire un
« modele » ? Question simple en apparence, a laquelle, intuitivement, nous
répondrions que I’homme de bon jugement mérite, plus qu’aucun autre,
d’étre pris en exemple. D’ailleurs, comment ne pas vouloir lui ressembler et,
partant, savoir juger comme lui ? Or, je vais m’efforcer de montrer qu’il
demeure, a I’égard de la phronesis, une impossibilité¢ aussi bien théorique
que pratique de s’appuyer sur I’exemple que 1’on donne — aussi exemplaire
soit-il — pour déterminer 1’'usage ou I’extension d’une norme d’action ; pour
faire siennes les conditions de son application. Dans la mesure ou le
phronimos est précisément inimitable : homme d’une situation particuliére ;
d’un kairos face auquel il invente la « droite regle » (orthos logos) qu’il suit.
Droite reégle qui reste intransmissible — on ne peut pas la reproduire, ni la
transposer dans un autre contexte, une autre situation — alors méme qu’elle
vaut, au moment de son application, pour les autres que lui. En intelligence
avec le logos (la raison), manifestation d’une excellence humaine (rien
qu’humaine), son critére de jugement n’est pas arbitraire.

Tout cela veut-il dire, pour autant, que ’exemple convoqué ne vaut
rien ; qu’il est sans objet, ou simplement décoratif ? Tout a I’inverse. Ainsi
que nous le verrons, il est impossible de réfléchir la phronésis sans se fonder
sur celui-1a méme qui ’incarne en personne. Le phronimos (I’exemple que
I’on en donne) demeure la condition d’étre et de pensée de la phronésis. En
revanche, on ne saurait tirer de cet exemple incarné les reégles d’application
d’une phronesis qui, justement, résiste a toute généralisation hors du kairos
qui I’a rendu possible. Du reste, si le phronimos montre bien quelque chose,
il ne s’agit ni d’un contenu (doctrinal, moral, philosophique, etc.), ni d’une

13 L. Nicolas, 2009, notamment pp. 120-122, 134-136.
31

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

procédure, ni d’un savoir au sens intellectuel du terme... tout au plus
signale-t-il une certaine voie. Mais la voie qu’il montre, justement, n’est pas
celle qu’il suit et par laquelle il « déclot I’avenir dans le présent méme de
son action »'*. Sa voie propre n’appartient qu’a lui seul, et ne peut, par
définition, faire exemple. Comprenons alors qu’il invite celui qui le prend
en exemple a découvrir sa voie par lui-méme ; a devenir son propre critére
de jugement.

C’est d’ailleurs ce qui fait dire & Pierre Aubenque que la phronésis
est une connaissance pratique « plus riche de disponibilité que de contenu,
plus enrichissant[e] pour le sujet que vriche d’objets clairement
définissables »"°. En fait, si le contenu a transmettre n’est pas riche, cela
veut bien dire qu’il est pauvre, ou du moins précaire, insaisissable, flou. N’y
voyons pourtant rien de péjoratif. Il ne s’agit pas d’une lacune, mais d’une
condition propre a I’invention du critére ; propre a « [ ’ajustement du “déja-
vu” et du “pas encore” »'°. En effet, pour se faire inventeur, pour voir, d’un
seul coup d’ceil, ce qui est juste ; mettre a jour ce qui demeure disponible
lorsque 1’occasion s’en présente, il importe de s’initier, c’est-a-dire de
commencer par soi-méme.

De l’impossible phronésis en général

Avant d’aller plus loin, il importe de regarder ce qu’on entend ou,
plus exactement, ce qu’on pourrait entendre par phronésis — sachant qu’il
n’y a pas beaucoup de sens a penser celle-ci dans I’abstrait, nous le verrons
bient6t. Indiquons d’abord que la complexité de la notion et les ambiguités
liées a sa traduction nous incitent a conserver sa forme grecque. Traduire
par « prudence », comme le font beaucoup (Jules Tricot, Pierre Aubenque,
Gil Delannoi, Francis Goyet, etc.), présente certes [’avantage d’une
proximité phonique issue de reprises successives (gr. phroneésis — lat.
prudentia — fr. prudence), mais aussi le risque de rapprochements
indus avec la pusillanimité, la retenue, I’inaction. Rapprochements qui sont
en contradiction avec ce qu’il est convenu d’entendre dans cette
« prudence »-1a. Des lors, s’il s’agit bien de « prudence », celle-ci est
d’abord et avant tout grecque : sans grand rapport avec ce qu’a projeté en

' D. Panzani, 1997, p. 35.
'3 P. Aubenque, 2004 [1963], p. 60.
' D. Panzani, 1997, p. 35.

32

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

elle la tradition morale de I’Occident moderne. De méme, vouloir en faire
un « empirisme », une « habileté », ou encore une variété¢ de « ruse » — fut-
elle guidée par une intelligence spéciale —, en Dl’associant a la métis'’,
contourne le probléme du sens sans nullement le régler. Probléme que pose
¢galement la traduction équivoque de phronésis par « sagesse » défendue
par R. A. Gauthier et J. Y. Jolif'®. Cette traduction pourrait se justifier a
condition de préciser (1) qu’il s’agit d’un type bien particulier de sagesse : a
savoir la sagesse pratique, celle qui se déploie dans et par I’action délibérée.
Et (2) que de nombreux « sages » (aussi savants et 4gés soient-ils'’) n’ont
pas les qualités du phronimos.

Finalement, en associant la phronésis a la « sagesse », sinon a la
« grande ame », on prend le risque d’orienter notre propre conception de
celui qui I’incarne en un sens chrétien anachronique, profondément marqué
par I’idée de péché®’. Or, 1’éthique d’Aristote ignore tout du péché, de la

'7 C’est I’option choisie par M. Detienne et J.-P. Vernant (1974) qui attribuent & ’une et a
I’autre les mémes qualités ; la méme portée irrationnelle en somme. Phronésis et métis ont
alors partie liée et tendent a se confondre. Dans ses Audaces de la prudence (2009, p. 519-
528) Francis Goyet cherche au contraire a distinguer ces deux notions, et redonne a la
phroneésis sa dimension de « rationalité du mouvant » (p. 523).

' Voir la traduction qu’ils donnent (avec introduction et commentaire) de 1’Ethique a
Nicomagque : 1970 [1958-1959] (4 vol., 2 tomes). On se reportera tout spécialement au
premier volume.

¥ Le sage, pas plus que le phronimos (Aristote, 1994 [1959], VI, 9, 1142a 1020, pp. 295-
296), ne saurait €tre une jeune personne. Le passage du temps fagonne le sage tout comme
le phronimos. 11 s’agit bien d’un trait commun a ’un et a 1’autre. Toutefois, le sage, du
moins tel que nous le concevons, n’est pas a proprement parler un homme d’action, tant
s’en faut. Or, un phronimos qui n’agirait pas ne serait tout simplement pas un phronimos. Je
renvoie a Aristote (1994 [1959], VI, 7, 1141b 1-5, pp. 291-292) : «[...] Anaxagore, Thales
et ceux qui leur ressemblent, posseédent la sagesse, mais non la [phroneésis], quand nous les
voyons ignorer les choses qui leur sont profitables a eux-mémes, et nous reconnaissons
qu’ils ont un savoir hors pair, admirable, difficile et divin, mais sans utilité, du fait que ce
ne sont pas les biens proprement humains qu’ils recherchent. »

%% Je remercie Emmanuelle Danblon d’avoir porté mon attention sur cet aspect des choses.
M. B. Ingham (2007) montre d’ailleurs comment la lecture stoicienne de la notion de
phroneésis a permis le rapprochement chrétien de la figure du sage avec celle du phronimos.
En fait les « Péres trouvent dans la pensée morale du stoicisme des textes, un vocabulaire et
une structure de pensée qui les aident, dans la tiche doctrinale, a passer de la théologie et de
la spiritualité de la Bible a la vie quotidienne de 1’agir moral. [...] Chez Ambroise,
I’économie du salut sert de programme pour articuler les étapes dans le développement
moral et la discussion des vertus. La prudence apparait comme un élan intellectuel qui
exprime un désir de la vérité et de la perfection de la compréhension. La prudentia conduit

33

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

rédemption et du salut. Ainsi en vient-on, contre I’esprit du texte, a
privilégier certaines figures exclusives (Gandhi, pour reprendre 1’exemple
de Gauthier et Jolif, mais allons plus loin et disons Jésus) face a d’autres
(Bismarck, Churchill, Roosevelt, de Gaulle, ou encore Jean Monnet) qui,
peut-&tre, sont tout aussi bonnes. Dés lors, nous verrons pourquoi I’exemple
ne saurait procéder d’une définition désincarnée de la phronesis a laquelle il
devrait « coller » et apporter confirmation. Mais qu’il forme, au contraire, le
contenu méme de la définition, sa texture, d’ou le caractére extrémement
mince et fragile de celle-ci. Définition a laquelle seule la particularité de
I’expérience concrete se trouve justement & méme de donner corps.

Reprenons ce qu’écrit Aristote au Livre VI de IEthique a
Nicomagque : ni techné (art ou technique), ni science, la phronésis « est une
disposition, accompagnée de régle vraie, capable d’agir dans la sphere de
ce qui est bon ou mauvais pour [’étre humain. Tandis que la production, en
effet, a une fin autre qu’elle-méme, il ne saurait étre ainsi pour l’action, la
bonne pratique étant elle-méme sa propre finy>'. La phronésis, poursuit
Aristote, ne s’applique pas au nécessaire, mais a ce qui peut faire I’objet de
délibérations : le contingent. Lequel concerne toutes les choses susceptibles
d’étre autrement qu’elles sont, voire de ne pas étre’>. Elle a pour objet la
juste mesure (sophrosune), la vertu (areté), le bien vivre en général (eu zen),
c’est-a-dire les « universels », autant que les « faits particuliers, car elle est
de ['ordre de [’action, [sachant que] [’action a rapport aux faits
particulier » ; 1a lecture du Livre VI nous montre combien 1’entreprise de
définition d’Aristote procede par exclusions successives (techne, science,
habileté, sagesse, production, vertus intellectuelles, nécessité, etc.). La
méthode régressive que suit le Stagirite lui donne 1’occasion de faire
apparaitre et de discuter ce que n’est pas la phronésis, non vraiment ce
qu’elle est, ou alors seulement sous I’effet du contraste. Ainsi prend-on
conscience de ce que la phronesis reste inaccessible lorsqu’elle n’est pas
rattachée a celui qui, précisément, I’habite et la met en pratique: le
phronimos.

I’ame vers Dieu [...]» (pp. 10, 12). On consultera également A. Tosel (1995) et G.
Delannoi (1993, pp. 53-65).

2! Aristote, 1994 [1959], VI, 5, 1140b 3-8, pp. 285-286.

2 Ibid., V1, 5, 1140a, 30-35, p. 285.

> Ibid., V1, 8, 1141b 15-17, p. 292.

34

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

En d’autres termes, la phronésis ne peut se concevoir qu’a partir du
moment ou quelqu’un exprime ce qu’elle est dans 1’unicité de son action
méme. Qu’il en donne un exemple, a savoir lui-méme en acte. D’ou cette
phrase extrémement éclairante de Pierre Aubenque : « Tout le monde
connait le phronimos, méme si personne ne sait définir la
phronésis »** . Autrement dit, il est possible d’avoir un exemple en téte, voire
I’exemple méme de celui qui applique ou plutdt pratique quelque chose (en
I’occurrence la phronésis) qu’on ne saurait définir par ailleurs. En cela, il y
a primauté cognitive de ’exemple sur 1’objet qu’il exemplifie.

L’exemple de Périclés

C’est pourquoi Aristote opte pour une procédure qui a de quoi
troubler. Il ne réfléchit pas la phronesis par elle-méme, ni pour elle-méme
(en partant d’une essence dont on pourrait dire qu’elle est impossible a
saisir), mais par le truchement de son représentant. Pourtant, il ne s’agit pas
la d’un pis-aller ; d’un subterfuge ; d’'une manceuvre destinée a pallier la
faiblesse de la pensée humaine. Au contraire, c’est ici la condition
nécessaire pour penser un objet que seul I’exemple est 8 méme de livrer a
notre intelligence. En d’autres termes, une phronésis sans phronimos, sans
exemple incarné, serait tout simplement impensable ou alors inhumaine.
Elle n’aurait aucun sens. La « droite régle » que suit le phronimos et qui
permet de I’identifier comme tel, n’est pas antérieure a I’acte de jugement
par lequel il la révele et la met en pratique. La « droite régle » est bien au
cceur de la phronesis, mais elle ne procede pas de sa définition ; laquelle en
bornerait des limites introuvables, ou mieux non pratiques et par la-méme
dangereuses (= impraticables). L’identification du phronimos ne découle
donc pas de la définition qu’on donne a I’objet (la phronesis) par lequel cet
homme-mesure signale son «savoir» pratique. Comprenons alors que
I’homme en question n’est pas tel en vertu d’une phronmesis qui serait
disponible, maitrisable, mesurable. C’est, a I’inverse, la définition de la
phronesis qui, tout entiere, découle de 1’action qu’accomplit celui qui
montre ce qu’elle est dans I’ici et maintenant. Et qui porte en lui sa propre
mesure. Ainsi, comme le souligne Aristote au point de départ de son étude
(chapitre 5, Livre VI), pour « appréhender la nature de la [phronesis, il
importe de] considérer quelles sont les personnes »~ qui méritent, selon le

** P, Aubenque, 2004 [1963], p. 35.
3 Aristote, 1994 [1959], VI, 5, 1140a 24-25, p. 284.

35

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

sens commun, de recevoir le nom de phronimos. En conséquence de quoi, si
la phroneésis constitue une capacité de délibérer suivant la « droite régle » et
de juger « ce qui est bon et avantageux » pour soi-méme et pour les autres
dans 1’optique d’une « vie heureuse®® » (eu zén), ¢’est avant tout parce que
le phronimos est celui qui délibere et qui juge de cette fagon-Ila.

A ce titre, il ne saurait étre question de se référer a un phronimos
abstrait doté d’une «droite régle » qui le serait également. Laquelle se
réduirait alors a un simple corpus technique ou savant de choses a connaitre,
a maitriser, a reproduire... comme si I’avenir était clos; comme s’il n’y
avait pas lieu d’inventer, chaque fois, les modalités singuliéres de son action
vertueuse. Une action qui, dans la recherche du bonheur, du bien vivre
ensemble, oriente le sens en assumant 1’indétermination des futurs. Partant,
considérer les « personnes » auxquelles le sens commun attribue le terme de
phronimos, implique d’en chercher des exemples. Exemples vers lesquels
nous pourrons dés lors nous tourner pour approcher, dans la matérialité
méme de ce qu’ils accomplissent, une phronésis en acte. A 1’évidence, le
savoir qu’on pourra tirer de ces exemples-1a restera approximatif et précaire.
Mais comme 1’écrit Gil Delannoi, « il serait dangereux en matiere d’action
d’étre plus précis, plus affirmatif que possible ».”” En cela, procéder par
exemple(s) constitue un rempart face a la tentation d’absolutiser un savoir
qui n’est pas transcendant puisqu’il est ancré dans 1’expérience humaine,
rien qu’humaine du phronimos. Expérience concréte de celui qui agit
suivant I’excellence de son critére propre, mais sans prétendre (comme chez
Platon) tirer d’une contemplation du monde des Idées, d’une familiarité
avec le transcendant, la norme de son action. A ce titre, le « “savoir” du
phronimos [est d’abord] un voir, thedrein, [qui] a trait au bien
commun »** ; il forme une aptitude aux « vues d’ensemble »*° par lequel
s’accomplit, lorsque le kairos s’en présente, la réunion des fins et des
moyens a ’intérieur d’une action qui possede sa fin propre. Le prudent n’est
pas un calculateur de génie, il ne dispose d’aucun super-ordinateur a la place
du cerveau qui lui permette d’effectuer, en un temps record, de savants
calculs cofits / bénéfices, ou de prévoir le monde qui vient. Il n’est le
prophete d’aucun avenir connu de lui seul : clairvoyant peut-étre, rien de

%% Ibid., V1, 5, 1140a 25-30, pp. 284-285.
" G. Delannoi, 1993, p. 12.

*D. Lories, 1998, p. 121.

¥ P. Aubenque, 2004 [1963], p. 57.

36

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

plus. Il ne proceéde pas par rationalisation instrumentale, ni en fonction
d’une quelconque science abstraite des conséquences et des invariants, mais
bien en incarnant sa connaissance forcément parcellaire dans 1’ici et
maintenant.

Réfléchir la phronesis en se fondant sur sa mise en pratique, ou
plutdt sur des exemples (ponctuels et historiques) de celle-ci, c’est affronter
le caractere fondamentalement incertain des choses sur lesquelles elle donne
I’occasion d’agir. C’est prendre conscience de la liberté qu’a I’homme de se
saisir de ces choses-1a, mais aussi de la responsabilité qui lui incombe en
personne. C’est aussi mesurer qu’il y a dans la phroneésis une souplesse et
une dimension d’invention qui la rendent, tout a la fois, difficile a
appréhender et, en méme temps, capable de s’adapter au « ferrain de
’action et de l'utile [sur lequel] il n’y a rien de fixe. »** On comprend alors
que le phronimos n’est pas un « instrument » au service d’une sagesse ou
d’une science qui le dépasserait de part en part. Au contraire, cet homme-1a
affronte le monde tel qu’il est ; il se mesure a lui et se lance a la poursuite du
mieux avec ses moyens d’homme.

Une singuliére exemplarité

Pour Aristote, s’il est possible de dire quelque chose de la phronesis,
et de la définir, c’est d’abord parce qu’on estime — a son époque du moins —
« que Pericles et les gens comme lui sont des [phronimos] en ce qu’ils
posseédent la faculté d’apercevoir ce qui est bon pour eux et ce qui est bon
pour ’homme en général » ; faculté qui caractérise aussi « les personnes qui
s’entendent @ I’administration d’une maison ou d’une cité »*'. En tout état
de cause, Aristote tire son étude de la phromésis d’un seul exemple
explicitement formulé®” : Périclés. Aux cotés duquel gravitent deux groupes
indistincts que sont, d’une part, « les gens comme [Péricles] » et, d’autre
part, «les personnes qui s’entendent a I’administration d’une maison ou
d’une cité »... dont Péricleés, a ’évidence, fait partie. Dés lors, on ne peut
manquer d’interroger le fait déroutant que seul Périclés® résiste a
I’indistinction et mérite, dans I’esprit d’ Aristote, d’étre désigné en personne.
Il me semble qu’on peut écarter I’hypothése suivant laquelle le Stagirite

3% Aristote, 1994 [1959], 11, 2, 1104a 1-5, p. 92.

U Ibid., V1, 5, 1140 8-9, p. 286.

32 Alors méme que le Stagirite donne plus d’un contre-exemple (Thalés et Anaxagore).
*3 Aristote n’en dit rien par ailleurs, et le laisse & I’état de mention.

37

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

aurait été pris en défaut ; incapable de fournir plus d’un nom. S’il n’en
donne pas d’autres, c’est qu’il n’en a pas d’autres : explication radicale,
certes, mais réductrice. Faisons crédit a Aristote de savoir ce qu’il dit et de
procéder délibérément : s’il affirme que le sens commun attribue a certaines
personnes le nom de phronimos, ¢’est que, d’une fagon ou d’une autre, tel
est bien le cas.

Partant, I’hypothése la plus satisfaisante est qu’Aristote dispose
d’autres noms, mais ne les convoque pas en discours. Il laisse a chacun le
soin de spécifier, en accord avec le sens commun, qui sont « les gens
comme [Périclés] », et ceux qui, ici ou 1a, « s’entendent a 1’administration
d’une maison ou d’une cité ». A cet égard, deux explications s’offrent a
nous : (1) soit Aristote considere qu’il est inutile d’étre plus précis ; le nom
de Périclés est alors réputé suffisant. Il permet seul d’établir le travail
définitionnel entrepris dans I’Ethique a Nicomaque. (2) Soit Aristote estime
qu’en matiere de phronesis il vaut mieux n’étre pas trop (ou plus) précis, et
qu’il faut donner I’occasion a chacun de partir en quéte d’exemples, de les
trouver, de les nommer par et pour soi-méme. En cela, le nom de Périclés ne
fait que donner le ton. Evocateur, il invite d’abord a penser plus loin afin
d’incarner la phronesis, en accord, mais aussi par-dela la figure
paradigmatique du grand homme d’Etat ; figure idéalisée et habitée par sa
légende. Bien sir, la place qu’Aristote confere a Péricles est exceptionnelle.
Mais ne nous méprenons pas, il s’agit avant tout d’un personnage que la
tradition a déja élevé au rang de type. Symbole de la grandeur d’Athénes,
artisan de son expansion économique ; de son effervescence politique et
intellectuelle, Péricleés porte en lui I’excellence de 1’éducation athénienne. Il
est censé atteindre, dans cette excellence-1a, ce qu’il y a de plus proprement
humain aussi bien en lui-méme que dans la communauté des Athéniens. Par
cet exemple, Aristote introduit « [’expérience proprement politique dans
I’expérience morale de I’humanité »** ; il souligne combien la trés haute
vertu de Périclés, homme de /ogos et d’action, est exemplaire du phronimos
en général. Or, comme je I’ai indiqué plus haut, le projet que formule
Aristote de mettre en lumiere la phronésis en interrogeant ceux qui la
pratiquent, et la révélent en situation, ne saurait se satisfaire de cette
généralité.

Je me risque a dire qu’il pourrait y avoir dans la recherche méme de
I’exemple, dans cette démarche personnelle d’identification du phronimos

* P. Aubenque, 2004 [1963], p. 55.
38

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

autre que Péricles a laquelle, implicitement, invite Aristote, une fagon non
pas d’¢laborer un panthéon personnel mais, au contraire, de dénoncer le cté
dérisoire d’un tel conservatoire de figures statiques et éternelles.
Conservatoire auquel 1la compréhension de la phronesis reste
rigoureusement étrangere. En fait, partir en quéte d’exemples confére a
ceux-ci un statut vivant et les rattache a un vécu doté d’une dimension
critique, auquel confronter sa propre expérience, son propre critére, son
propre jugement. En d’autres termes, considérer les personnes qui méritent
le nom de phronimos; se demander ce qu’elles font et qui elles sont
concrétement, c’est retracer et donc prendre conscience du chemin accompli
pour en arriver a incarner la droiture du jugement dans le monde des choses
humaines. C’est apprendre a mesurer I’excellence a ’aune de ’humanité qui
I’habite ; a ’aune de la nouveauté qu’elle doit sans cesse affronter. Il ne
s’agit nullement de substituer cette démarche a sa propre expérience — que
rien ne saurait d’ailleurs jamais remplacer —, mais de tirer de la recherche
elle-méme un sens du précaire qu’il importe de pratiquer par ailleurs.

Un exemple, une illustration, un modéle ?

Du reste, I’ambiguité méme de I’exemple de Périclés au regard de la
théorie de I’exemple me parait remarquable. Elle mérite d’étre questionnée,
au moins rapidement, sachant que j’ai déja abordé plusieurs aspects du
probléme. Rappelons que dans leur Traité de [’Argumentation, Chaim
Perelman et Lucie Olbrechts-Tyteca distinguent trois types d’exemple :
I’exemple-argument, 1’exemple-illustration et 1’exemple-modéle®® — bien
qu’ils réservent au seul premier le terme d’« exemple ».

(1) L’exemple-argument permet d’opérer « une généralisation a
partir de cas particuliers»’® | voire a partir d’un seul cas. La fonction
argumentative de ce type d’exemple est d’apporter la preuve et de
« fonder » une régle ou une loi — laquelle servira alors a relier des cas
particuliers entre eux. Entendons par « fonder », soit que la régle en
question découle directement de I’exemple ; soit que ce dernier lui donne
consistance ; soit encore qu’il serve a dégager les cas ou elle s’applique.
Comme le précisent les deux auteurs du Traité : « le fait de se contenter
d’un seul exemple dans |’argumentation » semble indiquer « que ['on ne

3% Ch. Perelman et L. Olbrechts-Tyteca, 1988 [1958], pp. 471-495.
3 Ibid., p. 471.

39

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

percoit aucun doute quant a la fagon de le généraliser »*’. Or, comme nous
I’avons vu, si I’exemple de Péricles — le fait que Périclés soit un phronimos
— permet d’approcher un tant soit peu la « nature » de la phronesis, de
rendre celle-ci pensable, on ne saurait dire qu’il donne 1’occasion de fonder
une « régle » générale. Régle en fonction de laquelle il deviendrait possible
d’identifier la phronésis d’un phronimos dans les cas ou situations ou elle
est mise en pratique. Ce qui ne saurait avoir de sens puisque qu’il n’existe,
en la mati¢re, aucune régle ou loi externe, c’est-a-dire indépendante de
I’homme-mesure — singulier, situé, agissant — qui la produit par et pour lui-
méme en fonction d’un kairos unique. Bien slir, on pourrait objecter que
I’exemple de Péricles donne acces a une définition de la phronésis comme
disposition pratique permettant d’agir dans la spheére des choses humaines
en suivant, pour soi et pour les autres, I’horizon du bien-vivre. La « régle »
serait 1a. Il n’empéche que cette définition abstraite ne permet nullement de
passer d’un cas particulier a un autre cas particulier ; d’un phronimos a un
autre phronimos. Et ce dans la mesure ou, I’'un et ’autre ne répondent pas en
pratique a la méme reégle, c’est-a-dire au méme critére de jugement qui
fonde la phronesis en pratique. Alors qu’ils se signalent ensemble comme
ayant une « faculté d’apercevoir ce qui est bon pour eux et ce qui est bon
pour [’homme en général ». En tout état de cause, on ne peut ranger
I’exemple de Péricleés dans cette catégorie car il n’est pas genéralisable et
résiste a la typification.

(2) L’exemple-illustration, quant a lui, « a pour role de renforcer
["adhésion a une regle connue et admise, en fournissant des cas particuliers
qui éclairent I’énoncé général, montrent l’intérét de celui-ci par la variété
des applications possibles, augmentent sa présence dans la conscience »*°.
Il vient corroborer ce qui est déja reconnu par tous. A premiére vue,
I’exemple de Périclés se présente sous les traits d’une illustration, en ce
qu’il vise a « frapper vivement [’imagination pour s’imposer a
I'attention »*° ; sa fonction étant alors de « faciliter la compréhension [de la
phronésis en fournissant] un cas d’application indiscutable »*°. Partant, cet
exemple-1a est censé se donner comme un témoignage de la phroneésis en
acte. Certes. Il n’empéche qu’un probléme crucial se pose ici: si nous

7 Ibid., p. 477.
¥ Ibid., p. 481.
% Ibid.

0 Ibid., p. 485.

40

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

voyons dans Péricles (ou dans tout autre phronimos, peu importe)
I’illustration de quelque chose (que ce soit : une pratique, une fagon d’agir,
un jugement droit, etc.), cela implique qu’il y ait une connaissance et un
accord préalables sur le sens a donner a cette pratique, cette fagon d’agir, ce
jugement droit. Or, on ne saurait réfléchir la phroneésis sans sa mise en
exemple ; sans avoir en téte les actions, les jugements de Périclés ou d’un
autre. En tout état de cause, la phronesis ne peut faire 1’objet d’un accord
préalable sur ce qu’elle est, ni sur ce qu’on peut en attendre dans les cas qui
relevent de sa régle — condition pour que I’exemple soit illustratif. En
d’autres termes, on ne peut connaitre la phronesis et d’abord la penser sans
I’exemple qui, théoriquement, devrait I’illustrer. Nous sommes donc
confrontés a une aporie.

(3) Enfin, ’exemple-modele, écrivent Chaim Perelman et Lucie
Olbrechts-Tyteca, est utilisé en maticre de conduite et d’éducation morales.
Il ne s’agit plus, ni de « fonder ou [d’[illustrer une regle, mais [d’]inciter a
une action qui s’inspire » du modele proposé. Lequel « indique la conduite
a suivre ; il sert de caution & une conduite a adopter » *'. En bonne
logique, Périclés devrait pouvoir servir de modéle, a I’image des
« personnes ou des groupes dont le prestige valorise les actes ». Sachant
que sa valeur est « reconnue au préalable » par le sens commun, elle aurait
tout lieu de constituer une « prémisse » de laquelle tirer une conclusion
« préconisant un comportement particulier »** dans la droite ligne du sien.
Et 'on peut dire que I’imitation de Périclés n’est pas chose impensable :
certains de ses comportements, de ses actions, de ses choix sont, a
I’évidence, imitables par d’autres I’ayant pris en exemple. En méme temps,
les développements qui précédent laissent clairement entendre que Péricles
ne saurait, en tant que phronimos, homme-mesure donc, servir de modéle...
aussi belles et justes soient ses actions. Non seulement il ne le peut pas.
Mais il ne le doit pas, au sens ou ce serait aller tout a I’inverse de la
phronesis. Le donner ou le prendre en exemple constituerait une grossiere
erreur de jugement :

« Aristote d’ailleurs ne congoit pas qu’il puisse y avoir une
imitation possible de la phronésis puisqu’elle n’advient que dans
Vintelligence pratique de la situation dont elle a la garde »*.

* Ibid., pp. 488, 490.
*2 Ibid., p. 489.
* D. Panzani, 1997, p. 38.

41

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Prendre Périclés en exemple pour (espérer) juger/agir comme lui —
alors méme que ce n’est pas lui qui juge/agit, et que la situation n’est pas
sienne — risquerait de mener a des catastrophes ou a des absurdités. Dans le
monde des affaires humaines, il y a une grande différence entre répéter une
action et en répéter les effets. S’en faire un modele, ce serait oublier la
contingence et ’indétermination des futurs ; ce serait négliger I’obligation
qu’il y a d’inventer, chaque fois, son propre critére (d’action, de jugement,
de choix). Critére qu’il importe de définir en fonction du kairos toujours
singulier auquel il doit répondre. Espérer devenir un phronimos en suivant
les traces de Périclés ne serait donc jamais qu’illusoire.

Comment devenir un phronimos ?

Que Péricles ne soit pas un modele propre a étre imité ne lui enleve
pas, pour autant, sa qualit¢ de phronimos — il en reste d’ailleurs un bon
«exemple ». Bien sir, on peut toujours regretter de ne pouvoir imiter
I’homme-mesure pour bien juger a son tour — ce serait plus simple et
apparemment moins risqué. Mais, comme nous le verrons bientdt, cette
impossibilité constitue une occasion unique de faire soi-méme le difficile
exercice de la liberté, et d’expérimenter celle-ci dans le temps long ; une
chance de pratiquer, par essais et échecs, I'incertitude du monde et son
absence de nécessité. Le fait de ne pouvoir élever le phronimos en modéle
demeure un enjeu essentiel pour réfléchir la liberté, mais aussi la
responsabilité qui incombe a chacun de travailler, sans relache, a son
perfectionnement. En tout état de cause,

I« ... homme est un étre qui veut le bonheur et ne peut l’atteindre
aiséement. Il est guidé par une idée du bonheur qui a sa source dans
I’imperfection vécue. [...] L’imperfection est révélée par un désir de
perfectionner qui suppose que 1'individu et la cité sont amendables ** »

Or, c’est bien cet enjeu et la dynamique qu’il implique que Platon a
catégoriquement refusé de regarder en face — afin de préserver la cohérence
du systeme clos qu’il s’emploie a développer.

* G. Delannoi, 1993, p. 24.
42

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Platon contre Périclés

A ce titre, Platon constate que Péricles™ n’a pas été pris pour
modele. En d’autres termes, que ceux qui ’ont cotoyé (ses enfants ; les
citoyens d’Athénes) n’en sont pas devenus plus vertueux : n’agissant pas a
son image ; ne parvenant pas a suivre ses pas. Le philosophe en conclut que
Péricles, a I’évidence, n’est pas un véritable phronimos (ni un bon politique,
ni un bon citoyen). Au sens ou il n’a pas su donner le bon exemple, ni
guider ceux qu’il avait a sa suite sur les chemins de la vertu. Ainsi, dans le
Protagoras, le Socrate du dialogue remarque que « les meilleurs sont
incapables de transmettre a d’autres le talent qu’ils possedent. » 11 prend
alors I’exemple de Périclés dont les enfants n’ont pas été instruits ou
touchés par la phronesis du pere. Périclés les aurait laissé « courir et paitre
en liberté, comme des animaux sacrés, pour voir si d’eux-mémes ils
tomb[aient] sur la vertu »*°. Cette critique se retrouve également dans le
Meénon. Dialoguant avec Anytos, Socrate souligne que si Paralos et
Xanthippos, les deux fils de Péricles, sont devenus d’excellents cavaliers et
ont pu s’exercer « a la musique, a la lutte et a tout ce qui est du ressort de
I’art »*, leur pére n’est pas parvenu a leur enseigner la vertu — domaine
dans lequel il est cens¢ exceller. Enfin, dans le Gorgias™ Périclés est
dénoncé pour n’avoir pas pris soin des citoyens qu’il avait a sa charge.
Lesquels « par ses soins [ne sont pas devenus] plus justes qu’ils ne |’étaient
avant » mais, au contraire, « plus féroces », « plus injustes et plus
mauvaisy” . 11 est dailleurs présenté sous les traits d’un berger
incompétent :

« [U]n gardien d’dnes, de chevaux ou de beeufs serait jugé mauvais
5’1l était dans le cas de Péricles, si, ayant re¢u a garder des animaux qui ne
ruaient pas, qui ne frappaient pas de la corne, qui ne mordaient pas, il les
avait rendus sauvages au point de faire tout cela. Ne tiens-tu pas [Callicles]
pour mauvais tout gardien d’animaux, quels qu’ils soient, qui, les ayant
recus plus doux, les a rendus plus sauvages qu’il ne les a recus ? »”"

* Sur la critique de Périclés par Platon, et la sévérité dont il fait preuve a son égard, on
consultera les pages que F. Chatelet, 1990 [1960] (pp. 278-284) consacre a la question.

*¢ Platon, 2002 [1967], Protagoras, 320b, p. 51.

*7 Ibid., Ménon, 94a, p. 365.

* Soulignons toutefois que, dans le Phédre, Platon se montre (un peu) moins sévére contre
Périclés que dans les textes cités ici.

* Platon, 2002 [1967], Gorgias, 516b-516c¢, pp. 271-272.

% Ibid., 516a, p. 271.

43

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Pour Platon, Péricles, sorte de phronimos a la petite semaine, ne
posséde qu’une vertu au rabais, voire pas de vertu du tout... il ne peut donc
y éduquer personne. Il n’est qu’un habile voire, pire, un demi-habile.
Somme toute, Platon réve d’une cité ou le philosophe-roi, les yeux fixés sur
le ciel des Idées, pourrait accompagner chacun vers une phronesis qui serait
transmissible. Une « sagesse » vers laquelle il guiderait les ames tel un bon
berger, pour les rendre meilleures qu’elles n’étaient avant. Mais, justement,
cette phronésis révée n’aurait rien de politique, ni surtout de pratique. Elle
ne pourrait pas s’adapter au mouvant du monde, ni aux occasions qui se
présentent ou qu’il faut susciter. Elle n’aurait pas été éprouvée, ni informée
par ’expérience continue de ’incertitude. En fait, si le phronimos n’a rien a
transmettre de ce qu’il sait, c’est que ce « savoir » pratique qui lui permet
d’étre ce qu’il est, repose avant tout sur une initiation personnelle ; une
confrontation au monde. Seule cette confrontation donne les moyens, selon
la belle formule de Goyet, d’apprendre a « maitriser I'immaitrisable »*' ; a
tirer quelque ordre du désordre en le réfléchissant.

Prendre le phronimos pour modéle, cela implique, par définition, de
s’initier a son tour; d’affronter le réel. Aubenque parle alors de
recommencement. Ce qui ne veut pas dire refaire comme, mais devenir, au
sens de s’accomplir :

« ... la prudence est ce qui ne se transmet pas de pere en fils, car il
v faut des médiations moins transparentes que celles des discours éducatifs,
et moins obscures pourtant que celle de I’hérédité. [...] Le rapport entre la
prudence du pere et celle du fils n’est pas de l’ordre de la transmission mais
de la reprise. C’est au fils de recommencer le peére et de devenir vieillard a
son tour »°.

Devenir vieillard, écrit Aubenque. Bien sir, ’auteur force un peu le
trait, mais I’idée est 1a : il n’y a que le temps long qui permette d’exercer sa
liberté ; de s’engager sur le chemin de I’initiation. Rien n’est acquis ; sans
doute le parcours est-il semé d’embiches, mais le jeu en vaut la chandelle.
L’effort n’est pas inutile.

Exercer sa liberté, pratiquer lincertitude
Mais cela suppose de penser le sens des choses humaines comme
ouvert sur le champ des possibles, et d’y reconnaitre un lieu d’exercice de la

*LF. Goyet, 2009, p. 44.
32 P. Aubenque, 2004 [1963], p. 60.

44

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

liberté ; un lieu d’engagement au sein duquel I’humain peut se rendre
maitre. A cet ¢gard, ’incertitude n’est pas un moins, mais une ressource,
c’est-a-dire un recours libérateur contre 1’asservissement de la nécessité ;
contre I’évidence. Car 13 ou il y a nécessité et évidence, écrit Ch. Perelman,
il ne peut y avoir « ni choix, ni mérite ; une machine pourrait d’ailleurs,
avantageusement, remplacer, dans de telles circonstances, l’intervention
humaine »”. Dés lors, c’est bien 1’ouverture du monde qui donne
I’opportunité de s’initier, non pour refermer le monde sur lui-méme, mais
pour assumer la contingence de ce qui s’y produit. A ce titre, I’initiation en
question est une permanente mise en danger. Elle s’apparente a une sortie en
mer et forme une occasion, toujours renouvelée, d’éprouver sa propre
maitrise de Ilincertitude, autant que de parfaire son apprentissage...
interminable. Encore importe-t-il de recevoir les épreuves qui jalonnent le
parcours initiatique, comme une chance de pouvoir avancer ; une chance de
s’accomplir et d’étre libre — c’est-a-dire d’avoir I’opportunité de le devenir.
Devenir libre, devenir phronimos : le lien qui unit 'un et ’autre est
extrémement ténu, comme s’il s’agissait d’une seule et méme quéte. En fait,
ces deux efforts d’accomplissement conduisent a s’engager « dans le temps
long, tres long, d’un processus, et [de se placer] sous le regard trés critique
d’un autre jugement »*, ¢’est-a-dire de mettre son critére a I’épreuve du
mondeet a I’épreuve des autres. Quoi qu’elle reléve bien d’un
apprentissage, la phronésis (comme la liberté, du reste) ne consiste pas, pour
autant, a suivre pas a pas, en ¢léve discipliné, les prescriptions fixées par
d’autres, comme s’il s’agissait de quelque catéchisme a apprendre par cceur
puis a appliquer de fagon machinale. Je I’ai dit, le but n’est pas de répéter du
méme, de I’identique, ni d’accumuler frénétiquement des savoir(-faire),
mais d’étre capable d’invention pour répondre, toujours, a la singularité et a
I’incertitude. Savoir diriger son propre jugement « sans faillir » ; étre
capable d’identifier ce qui est opportun et juste, en avoir I'intuition, la
bonne intuition méme : celle qui méne au bonheur et a la vie bonne.
Bonheur qui « ne dépend pas des regles préétablies », celles de débutants
ou d’¢coliers en mal de chemins balisés, « mais d'une regle
supérieure »> Par cette régle, le phronimos fait acte créateur et s’impose
comme l’origine de ses propres principes. Adaptée au « mouvant » du

>3 Ch. Perelman, 1989, p. 167.
** F. Goyet, 2009, p. 31.
> Ibid., p. 131.

45

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

monde, la régle en question reste a découvrir, a redécouvrir, a
recommencer : elle n’est jamais la méme. Elle ne vise pas a corriger les
défauts de I’esprit, mais a I’orienter dans sa recherche, a guider ses pas vers
la lumiére de ses espérances et de ses idéaux. Ni « normative », ni
« immuable », la régle du phronimos est un point d’appui, tout a la fois
stable et fragile, pour permettre le passage a 1’acte dans un monde ouvert.
Finalement, s’initier, c’est apprendre a penser et a pratiquer la régle qu’on se
donne ; a la suivre comme un point fixe, tout en assumant la contingence.

Pour refermer cet article, je soulignerai d’abord qu’il n’y a dans
celui-ci aucun ambition de régler le sort de la phronesis, encore moins celui
de I’exemple. Le parcours proposé invite surtout a réfléchir ’ambiguité de
I’un par rapport a 1’autre ; a les éclairer réciproquement. Et il me semble
avoir montré combien I’étude de la phronésis pouvait représenter une sorte
de laboratoire pour penser ’exemple, la complexité de la notion, les limites
de sa théorie. Au terme de mes analyses, j’ai bien conscience de n’avoir
fourni que peu de réponses. Je voudrais toutefois proposer une piste de
réflexion et de recherche quant a ce nouveau type d’exemple — hybride,
incertain, ambigu, insaisissable méme — que Périclés a permis d’entrevoir.
Ni vraiment illustratif, ni fondement d’une régle générale, ni modele a
suivre, cet exemple oblige a innover. Aussi pourrait-il étre fructueux de
chercher sa spécificité dans la puissance d’évocation®® qui I’habite et qui
ouvre tout un monde de potentialités et d’inventions sur lesquelles,
justement, repose la phroneésis.

BIBLIOGRAPHIE

ARISTOTE, 1967 [1938], Rhétorique, Tome premier, Livre I, trad. M.
Dufour, Paris: Les Belles Lettres.

ARISTOTE, 1969 [1932], Poétique, trad. J. Hardy, Paris: Les Belles
Lettres.

ARISTOTE, 1970 [1958-1959], Ethique a Nicomagque, trad. R. A. Gauthier
et J. Y. Jolif, 4 vol., 2 tomes, Paris-Louvain: Nauwelaerts.

*® M. Dominicy, 2011.
46

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

ARISTOTE, 1994 [1959], Ethique a Nicomagque, trad. J. Tricot, Paris:
Librairie J. Vrin.

ARISTOTE, 2002 [1971], Politique, Tome II, Livre II et IV, trad. J.
Aubonnet, Paris: Les Belles Lettres.

AUBENQUIE, Pierre, 2004 [1963], La prudence chez Aristote, Paris: PUF.

CHATELET, Frangois, 1990 [1960], Périclés et son siécle, Bruxelles: Ed.
Complexe.

DANBLON, Emmanuelle, 2002, Rhétorique et rationalite. Essai sur
I’émergence de la critique et de la persuasion, Bruxelles: Ed. de
I’Université de Bruxelles.

DELANNOI, Gil, 1993, Eloge de la prudence. Essai, histoire, théorie,
Paris: Berg International.

DETIENNE Marcel & VERNANT Jean-Pierre, 1974, Les ruses de
Iintelligence. La métis des Grecs, Paris: Flammarion.

DOMINICY, M., 2002, “Les ‘topoi’ du genre épidictique: du modele au
critére et vice-versa”, in: EGGS, Ekkehard (dir.), Topoi, discours,
arguments, Stuttgart: Franz Steiner Verlag, pp. 49-65.

DOMINICY, Marc, 2011, Poétique de [’évocation, Paris: Classiques
Garnier.

GOYET, Francis, 2009, Les Audaces de la prudence. Littérature et
politiques aux XVI° et XVII siécles, Paris: Ed. Classiques Garnier.

INGHAM, Mary Beth, 2007, La vie de la sagesse. Le stoicisme au Moyen
Age, Paris — Fribourg: Ed. du Cerf — Academic Press.

LORIES, Danielle, 1998, Le sens commun et le jugement du phronimos.
Aristote et les stoiciens, Louvain-la-Neuve: Ed. Peeters.

NICOLAS, L., 2009, “La fonction héroique: parole épidictique et enjeux de
qualification”, in: Rhetorica. A journal of the History of Rhetoric,
Berkeley: University of California Press, vol. XXVII, Issue 2, pp.
115-141.

PANZANI, D., 1997, “La phronésis : disposition paradoxale (Ethique a
Nicomaque, VI, 1)”, in: CHATEAU, Jean-Yves (dir.), La vérité
pratique. Aristote, Ethique a Nicomaque, Livre VI, Paris: Librairie J.
Vrin, pp. 23-43.

PERELMAN, Ch., 1989, « Philosophies premiéres et philosophie
régressive » [1949], in: Rhétoriques, Bruxelles: Ed. de ’Université
de Bruxelles, pp. 153-177.

47

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

PERELMAN, Chaim & OLBRECHTS-TYTECA, Lucie, 1988 [1958],
Traité de 1’Argumentation. La Nouvelle Rhétorique, Bruxelles: Ed.
de I’Université de Bruxelles.

PLATON, 2002 [1967], Protagoras, Euthydeme, Gorgias, Ménexene,
Meénon, Cratyle, Paris: GF — Flammarion.

TOSEL, André (dir.), 1995, De la prudence des Anciens comparée a celle
des Modernes. Sémantique d’'un concept, déplacement des
problématiques, Paris: Les Belles Lettres, Annales littéraires de
I’Université¢ de Besangon.

48

BDD-A4039 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:22:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

