La relacion entre lo sacro y lo profano en la poesia lirica
de Juan Rodriguez del Padron

Elisa MORIANO MORALES, Luminita VLEJA

Between the most encountered topics and motives of the Spanish lyricism in the first half of the
15" century, which inherits, directly or indirectly, the conception of the Provencal poets from
the ending of the 11" century and beginning of the 12" century, love is included. The usage of
religious language with the purpose of expressing the profane love is not new in cancioneros,
but it acquires a larger variety and boldness in these collections of poems. This way, the poet
shows his compassion towards the inability of the angels to enjoy the feminine presence; he
associates his own suffering with the one of Christ; he confesses that he can die of love like a
true martyr.

We try to analyze, in the following, the ways in which the religious language adapts in the
lyrical poetry of Juan Rodriguez del Padron.

Keywords: religious language, Spanish literature, Juan Rodriguez del Padron.

Entre los poetas cortesanos y eclesidsticos de la literatura espanola del siglo XV
caracterizados por un marcado interés por temas de indole moral y religiosa estan los
poetas del Cancionero de Baena, la primera antologia de poetas castellanos del siglo
XV que nos ofrece un panorama de la trayectoria literaria seguida por la poesia desde
sus primeras composiciones, escritas en galaico-portugués, hasta las escritas ya en
castellano. La compilacion del Cancionero de Baena se realizo entre 1445 y 1454, pero
en esta antologia se halla representada la produccion poética de los setenta u ochenta
afios anteriores (Deyermond 1991: 236).

El amor es el motivo mas frecuente en la lirica castellana del Cuatrocientos, que
hereda, de forma mas o menos indirecta, la concepcion desarrollada por los poetas
provenzales a finales del siglo XI y comienzos del XII'.

La utilizacion del lenguaje religioso para expresar el amor profano no es nueva en
la lirica de los cancioneros, pero adquiere en ella un mayor atrevimiento y una mayor
variedad. (Gerli 1981: 65-86).

! Otis H. Green, “Courtly love in the Spanish cancioneros”, PMLA, LXIV, 1949, pags. 247-301.
Puede verse una adaptacion en su libro Esparia y la tradicion occidental. El espiritu castellano en la
literatura desde “El Cid” hasta Calderon, 1, Madrid, Gredos, 1969, pags. 94 y ss., donde presta
menos atencion a la lirica cuatrocentista.

465

BDD-A3956 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)



El poeta adora a la dama; compadece a los angeles que no pueden gozar de su
presencia; relaciona su propio sufrimiento con la Pasion de Cristo; o describe la muerte
de amor como un verdadero martirio. A esas expresiones mas o menos impias habra
que afiadir las misas, los decalogos o los siete gozos de amor.

Entre los poetas mas jovenes que incluye el Cancionero de Baena destaca Juan
Rodriguez de Padron’, que compuso poemas de amor cortés (Deyermond 1991: 321).
Sus Siete gozos de amor’ son una parodia sacro-profana que adapta a la expresion
amorosa el lenguaje y las ceremonias de la Iglesia. Esta composicion parte de un tipo
de poesia sacra, la que canta los gozos y los dolores de la Virgen Maria en relacion con
el nacimiento y la pasion de Cristo.

La ribrica de BM1* dice que esta obra iba dedicada “a la princessa dona Maria,
Reina de Castilla”, o sea, Maria de Aragdn, hija de Fernando de Antequera y esposa de
Juan II de Castilla y relaciona esta composicion con la leyenda de unos amores
imposibles que habrian llevado al autor a la desesperacion.

Los Siete gozos de amor es su poema mas ambicioso. Es una alegoria y parodia de
los Siete Gozos de la Virgen, que es una devocion franciscana parecida al rosario. Se
remonta al siglo XV y esta en el origen de la corona de siete misterios que muchos
franciscanos llevan colgada en el cordon. Es una oracion sencilla, para los que quieren
honrar a la Virgen Maria, reviviendo con ella algunos misterios de la vida de
Jesucristo. La Virgen experimento siete alegrias a lo largo de los 72 afios. Segun Pierre
Le Gentil, el titulo puede referirse a los dolores de la Virgen.

Esta composicion de Padron es ademas una parodia de las cuatro etapas del amor
cortés provenzal y una parodia del tratado escolastico formal.

Como en un argumento escoléstico’, el poeta tratara de convencer a su dama de que
se apiade de €l. Si los argumentos no convencen, solo habra un remedio: la muerte.

% Sobre Juan Rodriguez del Padron (1395?-1452?) no se sabe mucho. Era de una familia noble y se
cred una leyenda personal, mezclando hechos de su vida con los vividos por sus personajes de El siervo
libre de amor, prosa de ficcion sentimental. Escribio también £/ triunfo de las donas, pero es mas conocido
por sus poesias de arte menor.

3 Segiin Dorothy Sherman Severin, “Juan Rodriguez del Padron, Parodist: Los siefe gozos de Amor”,
son conocidos 15 manuscritos del poema. Este se encuentra en el Cancionero General de Hernando del
Castillo.

* Biblioteca de I'Abadia de Montserrat, ms. 992. Canconer del Marqués de Barbera. BM1 o S1. Siglo
XV. Cancionero bilingiie, contiene poesias y prosas de Diego de Castre, Carles de Viana, Joan de Mena,
Joan Rodriguez de Padron, Pere Torrella o Torrelles, Francisco Vidal de Voyo, Joan de Sencliment, Joan
Rois de Corella, Pere Martines y Pere Pou, entre otros.

5 Jacques Le Goff explica las concepciones y actitudes similares de aquella época de este modo: “Cu
siguranta, la sfarsitul Evului Mediu, cultul sfintilor se integrase atat de profund in viata sociala, incét
devenise unul dintre elementele sale esentiale, cu riscul de a se banaliza. Dar oare nu tocmai imbinarea
inextricabila de sacru si profan, politic si religios in cadrul religiei confraterne si civice i-a permis sa se
mentind §i sa se dezvolte de-a lungul mai multor veacuri in Italia, Franta, precum si in Peninsula
Iberica?....Si dacd unii sfinti din Evul Mediu au continuat — citeodata pina in zilele noastre — sa fie venerati
sau invocati, acest lucru se datoreaza faptului ca generatiile urmatoare au recunoscut ca predecesorii lor au
pus in devotiune ceea ce era mai bun in ei Insisi si au exprimat astfel conceptiile succesive asupra
desavirsirii omenesti.” (Le Goff 1999: 313-314)

466

BDD-A3956 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)



Todos los gozos son irénicos, el amante no consigue ni uno y si consigue algo, ya
no resulta apetecible. El poeta se queja al dios de amor lamentandose de que ha servido
a su dama como buen vasallo, pero aun no ha recibido ninguno de los placeres o
“g0z0s” del amor y por eso, esta dispuesto a morir. La dama no concede ni el mas
minimo favor. El ha servido a su dama sin esperanza de galardon, merece una
satisfaccion del dios de amor; si no el galardon, algo equivalente (fama sempiterna).
Rodriguez del Padron ha perdido su fe en la religion de amor (Gilderman 1971).

Centrandonos en “El seteno gozo”, el gozo del amor satisfecho, podemos sefialar
que lo componen tres estrofas con el siguiente esquema métrico: 8a 8b 8b 8a 8c 8d 8¢
8c 8d y forma parte de todo un decir®.

En la primera estrofa el poeta se dirige a su amada como un tltimo intento ya de ser
aceptado, de ser correspondido en su amor por ello. Muestra su perseverancia amorosa
en “Sin poder mi gran firmeza” para acceder a la dama, que aparece como un ser
superior, inalcanzable en su indiferencia o su crueldad (“la sobra de tu crueza/vencer”).
El amor es visto como un combate en el que el objetivo es vencer esta crueldad de la
amada y para ello el poeta se servird de las armas alegoricas del amor que sean
necesarias. Y es que en esta estrofa se observa de forma clara como el amante busca la
correspondencia amorosa: “solo fin de mis dolores, /es amar e ser amado/el amante en
igual grado, /que es la gloria de amadores”.

Pero su persistencia amorosa (“solo fin de mis dolores”) no le lleva a la
satisfaccion, ya que, aun pidiéndolo implicitamente, no es aceptado por la amada.

Juan Rodriguez del Padron en la primera estrofa de este gozo nos introduce un
ejemplo de lenguaje religioso, que ademas es una de las claves del mismo: “que es la
gloria de amadores”. Es decir, la correspondencia amorosa llevara al poeta al amor
satisfecho.

En la segunda estrofa continuamos con la presencia de lenguaje religioso, recurre
aqui a la Biblia, y es que el poeta lo utiliza a modo de consejo y en un tono serio: “Pues
obra de caridad/as amar al enemigo, /conviene que al amigo ames de necesidad”.
También observamos nuevamente la persistencia amorosa del amante en su deseo de
ser amado. A continuacion, el poeta sigue en la misma linea de consejo y ahora lleva a
la dama a reflexionar sobre el hecho de que el amor ejemplar es una virtud y, por tanto,
debera verse forzada por ello a atender a las suplicas del galan. Eso si, es un amor
topico, ideal y el amante la ama sin pensamientos indecorosos: “virtud la debe forcar/ a
amar tu leal serviente/ en el grado tranzendente/ que te ama sin mal pensar”. Podemos
comentar “tu leal serviente” y también “si voluntad no consiente” como ejemplos de
que la recompensa que el enamorado espera por sus servicios es la de ser aceptado por
la amada y, por eso, el poeta es un absoluto sumiso y sus cualidades son la lealtad
inalterable, la timidez, la obediencia, la humildad ante la dama.

Finalmente, la tercera estrofa comienza con el topico del “morir de amores” (“La
muerte siento venir”). El galan, condenado a un amor sin correspondencia, vive en una

8 El decir es una serie mas o menos larga de coplas octosilabas de arte menor, reales, castellanas o
mixtas con un esquema acentual fijo. Los ascendentes mas importantes de los decires los constituyen los
dits franceses. El Roman de la Rose fue uno de los poemas de mayor influjo de la Europa medieval.

467

BDD-A3956 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)



tristeza y en un sufrimiento del que espera obtener una satisfaccion paradoéjica, ya que
una vida sin amor no merece la pena vivirse. La antitesis sera entonces la forma ideal
de expresar un sentimiento que, por su misma naturaleza, es placer y pesar, alegria y
dolor. Juan Rodriguez del Padron serd en sus “gozos” brillante en el conceptismo,
tendencia a la expresion condensada e ingeniosa. (Whinnom 1981: 47-62)

La antitesis se acomoda perfectamente al caracter contradictorio de la pasion, tal y
como la entiende la lirica cortesana. El poeta enfrenta el placer y el dolor, la razon y la
pasion, la vida y la muerte, y sobre esas antitesis basicas realiza una serie de
variaciones en las que despliega todo su virtuosismo: la muerte es preferible a la vida
del enamorado, pero impediria seguir sirviendo a la dama. Por otra parte, ;como podria
morir quien vive sin vida, porque el sufrimiento se la ha quitado?; y jcoémo no llevar
luto por el galdn, que vive ya como muerto? La poesia de los cancioneros es, por tanto,
una poesia intelectual.”

El poeta concluye “el seteno gozo” con la muerte inminente del amante y
responsabilizando a la amada de ella. La indiferencia de la dama ante los gozos que el
poeta le ha cantado lleva a éste a intentarlo con sus cinco sufrimientos y para ello
utiliza el imperativo como muestra de una clara desesperacion: “muévante las cinco
plagas, / (celos, amar e partir, / bien amar sin atender, / amar siendo desamado, / y
desamar no poder).”

Lo que define la poesia de esta época, en la que lo sacro y lo profano compiten por
la supremacia en el interior del ser humano, es precisamente esta puesta en relacion del
poeta con la divinidad. La orientacion hacia lo sacro actia como una oportunidad para
superar la crisis y anular la dimension tradgica de su destino por el sacrificio. Paul
Zumthor sabia que esta poesia pertenecia ya a un universo ajeno a los lectores
modernos (Zumthor 1983: 41). Al estudiar la voz y la lengua poéticas medievales el
fil6logo suizo recomendaba el estudio de la textualidad de la poesia de los trovadores
no por los condicionamientos externos o la genealogia arquetipal, ni por la historia
literaria o la critica, sino por la poética. Las famosas obras de Zumthor (Histoire
littéraire de la France médiévale, Essai de poétique médiévale, Langue, texte, énigme,
Le masque et la lumiére: la poétique des grands rhétoriqueurs, Parler du Moyen Age,
La poésie et la voix dans la civilisation médiévale, La lettre et la voix. De la
«littératurey mediévale, La mesure du monde. Représentation de l'espace au Moyen
Age) se adentran en el terreno de las manifestaciones de la poesia medieval y siguen
marcando profundas huellas e irradiaciones en la investigacion literaria actual. Por
ejemplo, en el capitulo Chestiuni de metodda de su libro Teme Nicolae Manolescu entra
en dialogo de ideas con el conocido medievalista. El reputado critico rumano compara
dos libros importantes, pero muy distintos por su metodologia, ambos traducidos al

7 La obra de Juan Rodriguez del Padrén coincide con el fin del Medioevo espafiol, asi que nos parece
interesante la observacion de Jacques Le Goff: “Adesea, in ochii nostri, ai modermnilor, figura intelectualului
medieval apare intunecati si estompati din cauza raportului siu cu asa-numitele auctoritates. ins trebuie si
tinem seama ca sensul de superioritate si constrangere al termenului «autoritate» s-a ivit in lumea moderna:
auctoritates erau pentru medievali autorii, biblioteca, textele cu care lucrau. O bibliotecd dubla: cea a
sfintilor si cea a filosofilor.” (Le Goff 1999: 190).

468

BDD-A3956 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)



rumano hace mucho tiempo: el libro de Paul Zumthor, Incercare de poetica medievald,
y el de H.I. Marrou, Trubadurii.

Al hablar del origen de la aplicacion del lenguaje religioso propio de la liturgia a la
expresion del amor profano, Le Gentil indica posibles influencias goliardicas y
francesas, pero como ¢l mismo advirtié y también Michael Gerli, las parodias litargicas
de los goliardos® tienen un caracter comico que falta en los textos espafioles del
Cuatrocientos (Le Gentil 1949: 203).

Los Siete gozos de amor de Juan Rodriguez del Padron son un ejemplo de la
utilizacion de los materiales religiosos como una simple estructura plastica y concreta
que permite dar cuerpo e imagineria al analisis del sentimiento amoroso que realiza el
poeta.

Se puede comparar el texto con una version topica de los gozos en la poesia
medieval castellana, como la presente en el Libro de Buen Amor en el segundo de sus
“Gozos de Santa Maria” (coplas 33-43).” El séptimo gozo dedicado a la Asuncién de
Maria a la Gloria serd dedicado por Juan Rodriguez del Padron a contar la gloria del
amor. Al comparar ambos textos podemos observar que la estructura de significado se
ha trasladado de la composicion devocional a la composicion amorosa gracias al nuevo
significado alegérico que adquiere en su nuevo contexto. El poeta usa la literalidad de
la oracion como marco simbolico de su sentimiento.

En Rodriguez del Padrdn la alegoria esta muy alejada de la burla o de la expresion
sacrilega. El poeta ha elegido el simbolo religioso, porque el grado sublime que quiere
dar a la expresion de su sentimiento le lleva al terreno religioso a encontrar la
imagineria mas apropiada para el andlisis de su experiencia amorosa.

En su decir, los Siete gozos de amor, el poeta demuestra que los desarrollos
alegdricos permiten expresar los sentimientos mediante una estructura analitica
matizada y flexible. Es un poema calcado sobre la tradicion popular de las siete
alegrias de la Virgen que aparecen en los evangelios apdcrifos.

Rodriguez del Padron luchaba con la ironia, las imagenes plasticas y el doble
sentido.

La intencién del género de no incurrir en lo sacrilego esta presente en la escasez de
menciones directas de la liturgia y en el irénico moralismo del final. Por ello, el marco

¥ Parece ser que su origen se sitta en la corte de Carlomagno y que se esparcieron por Europa durante
el siglo X, en la época del emperador Otto el grande, alcanzando en el siglo XII su maximo apogeo con
Federico Barbarroja. Los goliardos eran clérigos que buscaban en la poesia juglaresca un medio de vida,
que entendemos no encontraban en el seno de la Iglesia, y en ocasiones, una forma de pagar sus estudios,
que realizaban a salto de mata hasta que en el siglo XIII al organizarse las universidades sacaron de la calle
a estas figuras. En rumano: goliard ‘poet medieval de limba lating, ratacitor, care canta bucuria de a trai.’
(DEX) Sobre la poesia medieval en rumano, sus modelos de pensamiento, su clasificacion, sus funciones,
sus maneras de representar lo sacro y lo profano, etc. véase Negrici 1966 y 2004. Acerca del libro de Eugen
Negrici, Poezia medievald in limba romdnda véase también Marius Chivu 2004.

? Sobre los gozos v. los articulos de M. Morreale, Los “Gozos” de la Virgen en el Libro de Juan Ruiz,
en “Revista de Filologia Espafiola”, LXIII, 1983, pags. 223-290, y LXIV, 1984, pags. 1-69.

469

BDD-A3956 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)



litargico se ha utilizado por conceptismo expresivo'’, porque sirve como imagen
concreta e ingeniosa, sutil y perceptible, del proceso amoroso.

Fuentes
Padrén, Juan Rodriguez del, en linea: http://www.los-poetas.com/k/padron.htm

Referencias bibliograficas

Azaceta, José M. (ed.) 1966: Cancionero de Baena, 3 vols., Madrid, CH

Alonso, Alvaro 1986: Poesia de cancionero, Madrid, Catedra

Beltran, V. 1990: El estilo de la lirica cortés. Para una metodologia del analisis literario, Barcelona,
PPU

Beltran, V. 2002: Poesia espaiiola. 2. Edad Media: Lirica y cancionero, Barcelona, Critica.

Casas Rigall, J. 1995: Agudeza y retorica en la poesia amorosa de cancionero, Santiago de
Compostela, Universidad de Santiago de Compostela

Chivu, Marius 2004: O sistematicd a poeziei medievale, in “Romania literara” n° 45

Deyermond, A.D. 1991: Historia de la literatura espaiiola, 1, Edad Media, Barcelona, Ariel

Gerli, E. Michael 1981: “La «religién de amor» y el antifeminismo en las letras castellanas del siglo
XV”, HR, 49, p. 65-86

Grande Quejigo, Francisco J. 2002: Religion de amores en algunos ejemplos del cancionero, en “Il
Confronto Letterario”, Universidad de Pavia, Ed. Mauro Baroni, n°38

Lapesa, Rafael 1991: Historia de la lengua espaiiola, Madrid, Gredos

Le Gentil, Pierre, 1949: La Poésie lyrique espagnole et portugaise a la fin du Moyen Age, I: Les
themes et les genres, Rennes, Plihon

Le Goff, Jacques (coord.) 1999:0mul medieval, lasi, Polirom

Manolescu, Nicolae 2011: Teme, ed. a IlI-a revazuta, lasi, Polirom, www.cartearomaneasca.ro

Martin S., Gilderman 1971: Juan Rodriguez del Padron: profeta-martir del amor cortés, in “AlH,
Actas IV”

Morreale, M., Los “Gozos” de la Virgen en el Libro de Juan Ruiz, en “Revista de Filologia
Espafiola”, LXIII, 1983, pags. 223-290, y LXIV, 1984, p. 1-69.

Negrici, Eugen 1996: Poezia medievala in limba romdnd, Craiova, Editura Vlad & Vlad, editia a II-a
revazuta 2004 Tasi, Polirom

Pedraza Jiménez, Felipe B., Rodriguez Caceres, Milagros 2001: Manual de literatura espaiiola, I,
Edad Media, Pamplona, Cénlit Ediciones

Rey Hazas, Antonio, Marin, Juan Maria 2006: Antologia de la literatura espariola hasta el siglo XIX,
Madrid, SGEL

Vina Liste, José Maria 1991: Cronologia de la literatura espariola, I, Edad Media, Madrid, Cétedra

Whinnom, Keith 1981: La poesia amatoria en la época de los Reyes Catolicos, University of
Durham, p. 47-62

Zumthor, Paul 1983: Jncercare de poetici medievald, Bucuresti, Editura Univers

19 Sobre el conceptismo expresivo y las tendencias estilisticas de la poesia cancioneril véase V. Beltran,
El estilo de la lirica cortés. Para una metodologia del andlisis literario, Barcelona, PPU, 1990; y J. Casas
Rigall, Agudeza y retorica en la poesia amorosa de cancionero, Santiago de Compostela, Universidad de
Santiago de Compostela, 1995.

470

BDD-A3956 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)



Apéndice 1
SIETE GOZOS DE AMOR

Comienzan las obras de Juan Rodriguez del
Padron y esta primera es una que hizo llamada
Siete gozos de amor.

Ante las puertas del templo
do recibe el sacrificio
Amor, en cuyo servicio
noches y dias contemplo,
de tu caridad demando
obedescida, Sefior,

aquesta ciego amador,

el qual te dira cantando,

si d[e]él te mueve dolor,
los siete gozos d[e]amor.

Primer gozo

El primer gozo se cante:
causar la primera vista,
que la sefiora bien quista
comienga se del amante,
quando a la ley verdadera
fe muestra de bien amar,
le plaze de se tornar
ciego de ombre que era
ha creer y afirmar

o morir o defensar.

Yo sélo diran que fue
el ciego contemplador
que cegd tu resplandor
la ora que te miré.

El sol no pudo causar
con toda su claridad

lo que tu sola beldad;
mas no es de maravillar;
jO si tanta o la meitad
fuesse la tu piedad!

De moverte a compasion
no te deves retraer

yo ver bien y conoscer,
aunque ciego, mi passion.

La pena del pensamiento
y deseo no cumplido
aunque el sentido he perdido,

con doble sentido siento:
quanto mas mi muerte pido,
se dobla mas mi sentido.

Segundo gozo

El primer gozo fenesce
sin fenescer dessear:

el segundo es de cantar,
la contra de él no fallesce.

El qual, segun la fe nuestra,
en que soy el mas costante,
es aquel primer semblante
que la sefiora demuestra

al siervo dende adelante.

Solo yo, triste, diré

deste plazer no gozando,

que nuestra ley, mas amando
de lo que manda, passé.

Amador que tanto amasse
no digan que ser pudiesse;
yo solo diran que fuesse
aquel que la ley passasse
de amar y amor venciesse.

En boz mas triste que leda
el segundo ya canté;

si de ¢l por ti no gozé,

por falta de amor no queda.

El que ha de aver victoria,
sin tu bondad ofender

en amar yo he de ser

de quantos posseen la gloria
o0 passar o fenescer..

Tercer gozo

El tercero gozo es

el amante ser oido,
recontando

los trabajos que después
de su vista le an venido,
deseando.

El qual tiene por sentir,
quien hasta aqui,

el huego do suele arder
quiso a todo encobrir,

BDD-A3956 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)



y mas ati,
por mas gloria merescer.

Si fue de mi ofendido
amor y sus servidores
algun dia,

fue por no ser entendido
que en bivo fuego de amores
yo ardia,

ni tu merced entendiese

la tal flama

yo sentir y padescer,

con temor que no ardiesse
la tu fama

por causa de me valer.

Lo que el seso resistiendo,
ti ni otro pudo oir

jamas de mi,

ya biva muerte muriendo,
con desseo de morir,

te descobri;

como el que es puesto a tormento,
que por fuerca

su mal viene a confesar

y tornando al sentimiento,

mas se esfuerca,

de lo encobrir o negar.

Quarto gozo

El canto va fenesciendo
del tercero

mas no plaiir y llorar,
menos caridad sintiendo
que primero,

del quarto gozo a tractar.

El qual es, pues que dezir
mees for¢ado,

donde el fuego concebi
discreta sefiora servi

en estado

y virtud mayor de si.

El primero movimiento
al segundo

nunca pudo contrastar,
avido conoscimiento
en el mundo

ta ser la mas singular.

Conoscan ser tu loanca
mas devida

las altas de gran poder,
pues la bien aventuranga
de esta vida

es virtudes posseer.

Como sea manifiesto
t vencer

las virtudes en bondad
por ventura desonesto
mi querer

juzgara tu voluntad,

mas porque veas el fin
desseando

de virtud no desviar,
mi mote del seraphin
inflamado

te plega de blasonar.

Quinto gozo

El quarto gozo finando

sin fin aver mis cuidados,
mas siempre multiplicando,
el quinto ya discordando,
mis sentidos trabajados

en sus males contemplando,
es poder en la sefiora

el servidor entender

sus servicios qualquier ora,
ofresciéndole plazer.

Pues mi servicio no vees
contrastar a las virtudes
manifiestas que posees,
ni demanda, segun crees,
que tu buen deseo mudes,
ni lo contrario desees,

no te sea cosa fuerte

en grado lo recibir

de quien piedad o muerte
no cesa de te pedir.

Si la tu gran discreccion,
una virtud posseyendo,
ya posee quantas son,
sin aver contradicion,
una sola fallesciendo,

y las otras por tal son
para ser mas virtuosa
gloria que tanto deseas,

BDD-A3956 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)



conviene que piadosa
contra mi, forgado, seas.

Sesto gozo

Del quinto me despidiendo,
sin dar fin al triste canto,

el sesto en voz de planto
por orden vo prosiguiendo.
El qual es, si la tardanga
por ti cessa,

de largo me ofrescer

la verdadera esperanga

0 promessa

del deseado plazer.

Quantos aman atendiendo
desaman desesperando,
y yo menos esperando,

mas en el fuego m[elenciendo.

La voluntad no movible,
desseosa,
(quién la puede constrefiir?

Quando a Dios es imposible
la tal cosa,
yo no puedo resistir.

Esperanga y desseo

son en tan gran division
que segun la perfection

de la tu bondad, yo creo,
aunque Dios te perdonasse,
y la gente

no lo pudiese creer,

que tu merced no pecasse,
solamente

por tu virtud mantener.

Seteno gozo

Del sesto me delibrando,
sin poder mi gran firmeza
la sobra de tu crueza
vencer, mas acrescentando,
el final gozo nombrado,
solo fin de mis dolores,

es amar y ser amado

el amante en igual grado,

que es la gloria de amadores.

Pues la obra de caridad
es amar al enemigo,

473

conviene que al amigo
ames de necesidad.

Si voluntad no consiente,
virtud la deve forgar

amar tu leal sirviente

en el grado trascendente
que te ama sin mal pensar.

La muerte siento venir,

del cuerpo no sé que hagas;
muévante las cinco plagas,
celos, amar y partir,

bien amar sin atender

amar siendo desamado,

y desamar no poder,

pues no te pueden mover
los gozos que te he contado.

Cabo

Si te plaze que mis dias
yo fenezca mal logrado
tan en breve

plégate que con Macias'
ser meresca sepultado;
y dezir deve

do la sepultura sea:
Una tierra los crio,

una muerte los levo,
una gloria los possea.

(Juéan Rodriguez del Padron, en linea:
http://www.los-poetas.com/k/padron.htm)

! Macias (aprox. 1340-1370) fue un trovador
gallego del siglo XIV, conocido bajo el nombre
de «El Enamoradoy», que tuvo un destino tragico
y cuya aventura inspird a varios escritores, entre
los cuales Lope, Bances, Larra. Pertenece a la
escuela galaico-castellana y sus obras estan
incluidas en el Cancionero de Baena: “.. Macias,
cuya atractiva poesia amorosa se vio eclipsada
por la leyenda urdida en torno a su figura (se
cuenta, en efecto, que Macias enloquecié a causa
de un desesperado arrebato amoroso, que le llevo
a la muerte; los poetas del siglo XV y aun los mas
posteriores vieron en ¢l ante todo el prototipo del
amante desdichado). (Deyermond 1991: 317-318)

BDD-A3956 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)


http://www.tcpdf.org

