
 

Elements sémantiques et stylistiques du texte poétique  
d'Arghezi. La dénomination de la divinité 

Simona CONSTANTINOVICI 

The present paper focuses on the various stylistic and semantic ways through which Tudor 
Arghezi – a non-conformist poet – relates to the divinity, and, subsequently, to the whole 
religious vocabulary. Depending on the context, the divinity is: God, The Lord, He, The-
One-from-Above, His-Holiness, Surrounded by Stars, He-Who-Knows, Father, Whoknows, 
Someone, The One Who, The One Who Has Made the World, The One Who Hides, The 
Mighty One Who Lights the Stars, etc. Considering these names and the contexts in which 
they occur, our investigation marks out two phenomena: the semantic polarization and 
poetic metaphorization through religious terms that form a dominant lexical field in Tudor 
Arghezi’s poetry. 

 
Keywords: text, poetry, God, religion, semantics, stylistics. 
 
 

Introduction 
La dénomination de la divinité devient, dès les plus ancestraux temps, depuis 

l’entrée dans l'ère du christianisme ou, par extension, depuis la parution du langage 
conscientisé, un problème réel. Les hommes d’église, les philosophes, les 
linguistes, les écrivains et les gens ordinaires s’y sont confrontés. La liaison avec la 
divinité, le rapport à Dieu, mène implicitement vers l’affirmation d’un discours sur 
cette réalité que l’on ne peut pas définir, correctement, nettement et concrètement, 
en faisant appel aux incursions habituelles dans le plan du mental personnel et 
collectif. On a  à notre disposition, sur la voie de la tradition, de l'héritage culturel, 
seulement un set limité de notions par lesquelles on pourrait tenter la définition 
partielle, jamais absolue, d’une réalité différemment conçue par rapport aux êtres et 
aux choses de notre immédiate proximité. La terminologie religieuse montre 
souvent ses faiblesses devant cette situation, elle se montre incapable de résoudre 
les questions posées par la vaste sémantique du nom divin. A par cela, nous nous 
confrontons avec une dimension supplémentaire, qui intervient au moment où on 
essaie de définir l’Inconnu Muet, Le Grand Illuminateur de Flammes : la 
perplexité, semblable à l’état d’incertitude et de d’inconfort intérieur, qui nous 
envahit lorsque l’on pense à la mort, lorsque l’on pense à un Au-Delà impossible à 

421

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

forer avec les pouvoirs de la pensée. Il y a, à vrai dire, un point de tangence, un 
espace où le discours sur la mort rencontre inévitablement le discours sur Dieu.  

”On dit que, dans l'histoire de la théologie, le problème des Noms divins 
(Summa theologiae, I a, q. 13) appartenant à Toma d'Aquino représente la première 
exposition systématique sur les conditions de l'existence d'un discours sur Dieu. 
[…] En plus, Toma d'Aquino a eu le mérite de montrer la continuité analogique 
entre le langage simple humain et le Mot de Dieu. Tout en utilisant analogia entis, 
il met en évidence les aptitudes sémantiques du langage humain habitué à nommer 
ce qui le dépasse, à désigner ce qui échappe à la conceptualisation. Toute la 
théologie des noms divins tend à montrer la possibilité et la légitimation d'un 
discours ”significatif” sur Dieu, pas seulement lorsque ce discours ne peut pas être 
vérifié de façon empirique (ce qui est évident), mais aussi lorsque celui-ci ne 
fournit pas de représentations conceptuelles adéquates. Cette différence entre la 
signification et la représentation est une pièce essentielle dans la théorie des noms 
divins”1. 

 
La dénomination de la divinité 
La dimension du religieux génère un espace lexical et sémantique important, 

généreux, que l’on ne peut pas ignorer dans la poésie d'Arghezi. La dénomination 
de la divinité comporte, si l'on s’appuie seulement sur cet aspect de son lexique, 
presque trente formes lexicales inventoriées par nous, des mots simples, composés 
ou des périphrases. Dispersés dans toute sa lyrique, pas seulement dans les 
psaumes, les théonimes christiques s’inscrivent, du point de vue sémantique, dans 
la logique jamais estompée de la quête des réponses, des fondements existentiaux. 
Sans entrer en détails, on peut les considérés également comme une sorte de 
réminiscence du fait que Arghezi, au cours de son existence, a choisi d’aller, à un 
moment donné, au monastère Cernica. La lecture et la compréhension du livre 
saint, de la Bible, la prière, la liturgie, la familiarisation avec tous les rituels 
spécifiques à une journée passée au sein de l’esprit monastique, mais aussi la 
rupture catégorique avec les normes instituées par la religion, ne pouvaient pas 
laisser le mental de l’auteur sans traces, intact. Dans le contexte de la poésie, 
leur ”traduction” se fait souvent par le biais d’un langage éminemment 
métaphorique, avec des nuances bien délimitées, qui trouvent leur point de départ 
dans les sémantismes bien connus et pourraient atteindre, à la limite, les zones des 
antinomies contextuelles, la dimension des paradoxes ou des dissociations 
frappantes à l’égard de l’être divin. Dans l’un des sou-chapitres de son livre, La 
lexicologie biblique roumaine, intitulé Les Chants de Moise. Problèmes de la 
traduction, Eugen Munteanu met en discussion le problème des théonimes 
chrétiens fondamentaux, rencontrés, constamment, dans les ouvrages à caractère 
religieux : ”2.1.5.4. Les versets 10-15 contiennent quelques-uns des théonimes 

                                                 
1 Claude Geffré, Creștinismul: a spune ”Dumnezeu” în istorie, în (coord.) Jacques Bersani, 

Enciclopedia religiilor, traducere de Nicolae Constantinescu, București, Pro Editură și Tipografie, 
2005, p. 277-278. 

422

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

chrétiens fondamentaux: Împărat ceresc (gr. βασιλεύς), Dumnezeu ceresc (gr. θεός 
έπουράνιος), Părinte Atotputernic (gr. πατήρ παυτοκράτωρ), Sfântul Duh (gr. άγιον 
πνεύμα), Mielul lui Dumnezeu (gr. άμνός τού θεού), Fiu al Tatălui (gr. υίός τού 
πατρός). Le syntagme Unul-Născut (gr. μουογενής, lat. unigenitus), l’attribut 
suprême de Jésus Christ, a été précédé dans les anciens textes de l’église (Varlaam, 
Dosoftei ș.a.) par la formule Seul-Né (Singur-Născut)”2.  

Quelques-uns de ces théonimes apparaissent aussi dans le texte poétique 
d'Arghezi, en compagnie des autres, inventés par l’écrivain, qui vont s’inscrire dans 
la catégorie des créations  lexicales inédites, métaphoriques. 

La dénomination de la divinité suppose ou offre l'occasion, chez un poète non-
conformiste comme Tudor Arghezi, à un vrai régal linguistique et stylistique. 
L'ordination de ces noms impliqués dans le discours poétique d’Arghezi pourrait 
être réalisée en fonction de leur capacité de générer des sémantismes multiples, liés 
à l’espace mystico-religieux, c’est-à-dire un champ sémantique dominant.   

L'archilexème, le nom autour duquel va se tisser tout le paradigme, sans aucun 
doute, sera Dieu. En subsidiaire, on va tenir compte du fait que ce nom est 
trivalent, dans la religion chrétienne, du point de vue sémantique. On va retrouver 
en lui les trois hypostases de la Sainte Trinité : le Père, le Fils et le Saint Esprit.  

Ainsi, les trois noms inclus, tissus dans le sémantisme générique (celui 
proclamé par le lexème Dieu), présents ensemble dans l’espace sacramental, au 
moment de la prière Notre Seigneur (Tatăl nostru), par exemple, vont être 
ordonnés tout à la proximité de celui-ci. La prééminence de cet archilexème est 
assurée, d’une part, par le nombre des occurrences et, d’autre part, par sa capacité 
évidente d’engendrer une multitude de structures phraséologiques, presque toutes 
activées par le locuteur de langue roumaine dans des différentes circonstances de sa 
vie (bătut de Dumnezeu, cum dă Dumnezeu, Dumnezeule!, Dumnezeu să mă ierte!, 
pe ce pune (el) mâna, pune și Dumnezeu mila, a se uita la cineva ca la Dumnezeu, 
a nu avea niciun Dumnezeu, a da cu barda în Dumnezeu, a fi omul lui Dumnezeu, 
a fi pâinea lui Dumnezeu etc.)3. Son apparition dans 72 contextes le légitime et 
l’encadre dans le lexique dominant d’origine latine de cet auteur. 

”Les symboles de la Trinité chrétienne (un seul Dieu en trois Personnes, qui ne 
se distinguent entre elles que comme des relations opposées, et non par leur 
existence, ni par leur essence, et auxquelles sont attribuées respectivement les 
opérations de puissance, le Père, d'intelligence, le Verbe, et d'amour, le Saint-
Esprit) sont le triangle équilatéral; le trefle à trois feuilles; un ensemble comportant 
un trȏne (puissance), un livre (intelligence), une colombe (amour); un croix, avec 
le Père au sommet, le Fils au milieu,  la colombe du Saint-Esprit  à la base ; trois 

                                                 
2 Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, București, Editura Humanitas, 2008, p. 169. 
3 Vezi Cătălina Mărănduc, Dicționar de expresii, locuțiuni și sintagme ale limbii române, 

București, Editura Corint, 2010, p. 118-119. 

423

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

cercles enlacés, signifiant leur commune infinité ; un groupe de trois anges, de 
mȇme taille, rappelant l'apparition  à Abraham, sous le chȇne de Mambré”4. 

On fera, dès le début de cet ouvrage, la distinction entre les deux types de 
théonimes : les théonimes chrétiens fondamentaux, qui font partie de 
la ”connaissance thésaurisée (la culture)”5, avec une sémantique bien délimitée et 
connue par ceux qui les utilisent et les théonimes poétiques (pas seulement ceux 
qui sont propres à la lyrique d'Arghezi), qui font la distinction entre le langage de la 
poésie et celui de la religion. ”Dans un sens plus élargi, la théonimie désigne une 
branche de l’onomastique qui étudie tous les noms attribués à la divinité dans la 
culture universelle.”6 La dénomination de la divinité, autrement dit la théonimie, 
entre dans un champ plus large d’investigation, constitue l’objet d’étude par 
excellence de l’onomastique, qui, dans ce contexte, ne peut pas du tout faire 
abstraction des instruments de travail théologiques. On suppose que les hommes 
d’église soient des personnes compétentes, habituées à déchiffrer ces mots et les 
contextes afférents. En parlant d’un texte poétique, les ramifications conceptuel-
sémantiques vont tenir compte (ou pas) de la logique, de la raison et finalement du 
dogmatisme propre à la religion en général. Les théonimes d’Arghezi s’inscrivent 
dans le territoire situé à la limite entre le dogmatisme de la religion orthodoxe et 
l’esprit libre, désinhibé, du discours lyrique.   

 
Dieu 
”Au sein du langage religieux, «Dieu» est un concept sur lequel se dresse tous 

les autres concepts, en offrant, ainsi, une unité indestructible de tout le système 
conceptuel afférent à la religion. Nous considérons qu’aucune autre terminologie 
ne se caractérise par une si grande cohérence et, dans cet ordre d’idées, peut-on 
considérer la terminologie religieuse – s'il nous est permis de faire une métaphore, 
mutatis mutandis – comme une rêverie fort dynamique, ou le point central, qui 
focalise tout ce qui part et tout ce qui vient, est sans doute le concept de «Dieu»”7.  

Tous les théonimes repérés dans la poésie de cet auteur et discutés dans cet 
ouvrage, se subordonnent à l'archilexème Dieu, autrement dit, dérivent du 
sémantisme du concept fondamental de la religion chrétienne. Ce mot qui inscrit le 
discours lyrique dans la zone du sacré ne peut pas être substitué, n’a pas de 
synonymes parfaits, il est, à vrai dire, égal a lui-même. Il connaît aussi des formes 
avec un déterminant proclitique ou enclitique, tels que :  Dumnezeu mare, singurul 
Dumnezeu, Dumnezeu de piatră, prea-bunul Dumnezeu, Dumnezeu ce vede toate, 

                                                 
4 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Treime, triadă, în Dicționar de simboluri. Mituri, vise, 

obiceiuri, gesturi, forme, figuri, culori, numere, Iași, Editura Polirom, 2009, p. 949. Voir aussi 
l'édition française : Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Trinité, in Dictionnaire des symboles. Mythes, 
rȇves, coutumes, gestes, formes, figures, couleurs, nombres, Paris, Editions Robert Laffont, 1990, p. 
971-972. 

5 Paul Cornea, Interpretare și raționalitate, Iași, Editura Polirom, 2006, p. 262. 
6 Vezi Ana-Maria Gînsac, Teonimie românească, Iași, Editura Universității Alexandru Ioan Cuza, 

2013. (http://www.editura.uaic.ro/fisa-carte.php?ctg=in_pregatire&id_c=1182) 
7 Nadia Obrocea, Elementul latin în limbajul religios românesc, Szeged, JATEPress, 2013, p. 53. 

424

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Dumnezeu cel viu etc. Le déterminant renvoie, tout le temps, vers un autre attribut 
de la divinité. Le régime appositif ou attributif fixe mieux, par itération de traits 
sémantiques, le sens du déterminé. 

Le dictionnaire des symboles définit la divinité, au cours de l’article Dieu, 
ainsi : ”La divinité est et symbolise l’Un, vers lequel renvoient toutes les 
manifestations, la Vie, dans laquelle s’accomplit toute vie”8.  

Le couple le Père/ Parent apparaît avec des termes qui ne peuvent pas être 
substitués dans le contexte poétique envisagé. Le Père (Tatăl) e unique, il envoie 
seulement à une incarnation, toujours masculine. Parent (Părinte) est ambivalent, 
fonctionne avec double valence, il envoie soit à la mère, soit au père, soit au 
féminin, soit au masculin. Parent, présent dans des syntagmes nominaux, Saints 
Parents, parent spirituel, restreint l’aire sémantique à des personnes de sexe 
masculin. En ordre théologique, Parent, écrit avec majuscule, est plutôt lié au 
terrestre, à la hiérarchisation cléricale, n'importe quel prêtre pouvant être appelé 
avec ce nom. Le prêtre, le clerc, est celui qui transmet le sens divin, il est 
l’instrument par lequel Dieu se laisse déchiffré d’une façon humanisant. Peu 
d’entre eux arriveront à être sanctifiés, à s’inscrire dans le filon des saints. D’ici, de 
cette permanente relation, apparaît aussi le transfert du nom Parent (Părinte) sur un 
autre niveau de sémantisation. L’axe sémantique peut être tracée, dans le cas de ce 
vocable, verticalement, à partir du plus haut point, celui de la divinité suprême, 
intangible et immuable (Dieu, c’est-à-dire le Parent) vers le plus bas point, 
intimement lié au chtonien, au périssable, au tangible et au beaucoup plus fugitif. 
Dieu se construit toujours sur la voie d’une sémantique positive et indivisible sous 
le rapport de l’ultime compréhension. A l’autre pôle, Quelqu’un (Careva) suit le fil 
d’une sémantique négative et divisible, toujours incertain. ”Pour éviter le nom 
propre, on utilise un quantificateur indéfini avec le trait sémantique intrinsèque [+ 
Spécifique], invariablement un tel (un tel est venu; un tel a lu). Un tel entre dans 
l’opposition + / – Spécifique avec quelqu'un, respectivement quelque chose.”9 ”Le 
Père acquiert une  grandeur culturelle dans les mythes sur les origines ; sa 
symbolistique se confond alors avec celle du ciel et trahit le sentiment d’une 
absence, d’une  ellipse, d’une perte, d’un vide qui pourrait être rempli seulement 
par celui qui nous a donné vie”10. 

Quand il s’agit de la dialectique de l’idée de Dieu, la religion, la philosophie et 
la linguistique se mettent très rarement d’accord. Si l’on pense à la religion et à la 
philosophie, elles opèrent, jusqu’à un certain point, avec des termes communs, tels 
que: être (a fi, ființă, ființare), devenir (a deveni, devenire), mort, vie etc. 
Toutefois, leurs terminologies, globalement, tracent des sémantismes différents, ont 

                                                 
8 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicționar de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, forme, 

figuri, culori, numere, Iași, Editura Polirom, 2009, p. 361. 
9 Vezi Andra Vasilescu, Pronumele, în Gramatica limbii române. I. Cuvântul, București, Editura 

Academiei Române, 2005, p. 259. 
10 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicționar de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, 

forme, figuri, culori, numere, Iași, Editura Polirom, 2009, p. 920. 

425

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

des finalités distinctes, quoique certains termes semblent répondre aux mêmes 
questions ou se cantonner dans le même horizon de la connaissance. 

”Le mot ”Dieu” désigne une réalité mystérieuse, dont les êtres humains cherche 
depuis les origines à tâtons. L'histoire des religions peut permettre le repérage des 
conditions concrètes qui ont favorisé cette fonction théogénique, dont l’origine 
renvoie à l'homme-même et à son énigme.”11 

On va regarder, dans la poésie d’Arghezi, le long trajet sémantique de ce 
lexème.  Dans un sens démonstratif ou argumentatif, on va reproduire, par la suite, 
l'un des articles de notre dictionnaire intimement lié à notre thème de discussion12 : 
DIEU13 (72), (rarement) des dieux, s.m. Lat. dom(i)ne deus. 1. Etre suprême, dans 
les religions monothéistes, créateur et gouverneur du monde, principes 
fondamental de l’existence et de l’ordre universel. * Expr. A porni (sau a merge 
etc.) cu Dumnezeu: a porni (sau a merge etc.) în pace, cu bine, sănătos. 2. Divinité. 
Variante phonétique: Dumnezău. Au niveau de la structure d’un titre de poème: 
Vaca lui Dumnezeu (II, 19). Mot fondamental, irremplaçable, du lexique poétique 
d’Arghezi. Am luat ocara, şi torcând uşure/ Am pus-o când să-mbie, când să-njure./ 
Şi am făcut-o Dumnezeu de piatră. (I, 10); Cercasem eu, cu arcul meu,/ Să te 
răstorn pe tine, Dumnezeu!/ Tâlhar de ceruri, îmi făcui solia/ Să-ţi jefuiesc cu 
vulturii Tăria. (I, 25); Ce poţi avea, sufletul meu,/ Când soarele ne pune-n ramuri 
iară/ Ori un inel de foc, ori o brăţară,/ Cu mâna caldă a lui Dumnezeu? (I, 53); O! 
cucuvaia lui Dumnezeu,/ Gândesc c-ai fi sufletul meu! (I, 84); Eu mă fălesc că nu 
vând ca atâţia/ Tezaurele mele. Nici nu ştiu/ Dacă pe piaţă Dumnezeu cel viu/ S-a 
ieftenit mai mult decât tărâţea. (I, 134); Scama tristeţilor mele/ Se-ncurcă noaptea 
cu ele,/ Genele lui Dumnezeu/ Cad în călimărul meu. (I, 193); Îmi caut leacul/ Şi la 
Dumnezeu şi la Dracul,/ Degeaba./ Văzduhul mă ustură ca leuşteanul şi ceapa. (I, 
204); La patul vecinului meu/ A venit az-noapte Dumnezeu./ Cu toiag, cu îngeri şi 
sfinţi. (I, 223); Seara stau cu Dumnezeu/ De vorbă-n pridvorul meu. (II, 30); Dau 
adăpost subt un acoperiş cu mine/ Lui Dumnezeu şi marilor minuni,/ Cum aş putea 
să nu mă-nfricoşez? (II, 71); Făcându-se pentru mine pitic,/ M-a bătut pe umeri 
Dumnezeu/ Cu mâna lui femeiască. (II, 74); Domnul, Dumnezeul mare/ Mi-a 
umplut două pahare/ Din cerescul lui rachiu/ Scos din lună cu burghiu. (II, 117); 
Nu eşti al singurului Dumnezeu,/ Ca luna, ca o stea, ca o pustie,/ Eşti şi al 
semenului meu. (II, 121); Atâta cer pentru atâta sat!/ Atâta Dumnezeu la un 
crâmpei!/ Un greiere de om stă-ngenunchiat/ Cu cobza-n rugăciunea ei. (II, 150); 
Ai văzut cum Dumnezeu ne păcăleşte,/ De ne trec lucrurile printre deşte?/ Ce şiret! 
Ce calic! Ce tertipar!/ Pune un lucru tot într-alt tipar. (II, 208); Cine apasă omul pe 

                                                 
11 Claude Geffré, Creștinismul: a spune ”Dumnezeu” în istorie, în (coord.) Jacques Bersani, 

Enciclopedia religiilor, traducere de Nicolae Constantinescu, București, Pro Editură și Tipografie, 
2005, p. 268. 

12 Simona Constantinovici, Dicționar de termeni arghezieni, volumul I (A-F), Timișoara, Editura 
Universității de Vest, 2004, p. 364-365. 

13 Vezi Nadia Obrocea, Elementul latin în limbajul religios românesc, Szeged, JATEPress, 2013, 
p. 67. 

426

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Dumnezeu apasă,/ Căci amândoi sunt unul şi au aceeaş casă. (II, 219); Te vei lupta 
prin timpuri cu zeci de dumnezei,/ Îngrămădiţi pe tine şi poruncindu-ţi: «Crede!»,/ 
Să-ţi fure giuvaerul ascuns, ce nu se vede. (III, 71); Bisericuţa-i martor, să v-
amintiţi mereu/ Ciocoii că-s tovarăşi, de brâu cu Dumnezeu. (III, 119); Şi oamenii 
s-au dus şi dus mereu,/ Cum zic, cu Dumnezeu. (III, 185); Aş vrea să fi rămas ce-
am fost./ La peştera cu turle de piscuri, mut şi prost,/ Într-un tărâm pustiu, cu 
Dumnezeu,/ Noi singuri între vulturi şi zimbri, el şi eu. (III, 273); Dar Dumnezeu s-
a pus/ Să lucreze colo, sus. / A luat o foarfecă odată/ Şi hârtie neliniată. (IV, 97); 
Bun!... Bun de tot!.../ Uite-l că vine şi Dumnezeu înnot/ Prin norii albi de 
trandafiri,/ Dimprejurul Sfintei Sale mânăstiri. (IV, 102); Câtu-i Dumnezeu de 
mare/ N-avea trei clase primare./ La citit se-mpiedică,/ Nu ştie-aritmetică. (IV, 
109); Dumnezeu cel nepătruns,/ Dându-i tron înnalt, l-a uns. (IV, 190); Urându-i-se 
singur în stihii,/ A vrut şi Dumnezeu să aibă-n cer copii/ Şi s-a gândit din ce să-i 
facă,/ Din borangic, argint sau promoroacă,/ Frumoşi, cinstiţi, nevinovaţi. (IV, 
215); El, Dumnezeu, venind în rotogoale,/ În supărarea Prea Sfinţiei Sale/ I-a luat 
de scurt, poruncile ştiute/ Cum le-au călcat aşa de iute. (IV, 220); Pe strune cântă şi 
el, pe strune cânt şi eu./ Eu cânt, aşa-ntr-o doară, ca pentru Dumnezeu. (IV, 245); 
Cum de-ţi uiţi în ceasul rău,/ Omule-al lui Dumnezău,/ Cu năravuri boiereşti/ 
Turma dată s-o păzeşti? (IV, 253).  

 
La représentation anthropomorphique de la divinité 
Après avoir parcouru tous ces exemples, une question s’impose : De quelle 

manière est représentée la divinité dans la poésie d’Arghezi ? Les modèles sont 
empruntés à la panoplie des traits anatomiques propres à l’être humain. On a, sans 
doute, une représentation anthropomorphique. Les vers : ”Seara stau cu Dumnezeu/ 
De vorbă-n pridvorul meu.” (II, 30) nous certifie une présence chaleureuse, 
amicale, un égal à nous et un très bon écouteur. De cette vision d’égalité et de 
solidarité on arrive, dans d’autres poèmes, à une sorte de dégradation de l’être 
divin, toujours par le biais d’un anthropomorphisme générique :  ”Câtu-i Dumnezeu 
de mare/ N-avea trei clase primare./ La citit se-mpiedică,/ Nu ştie-aritmetică.” (IV, 
109) Et voilà, par la suite, un autre renvoi au caractère humain, dans d'autres vers : 
”Ai văzut cum Dumnezeu ne păcăleşte,/ De ne trec lucrurile printre deşte?/ Ce 
şiret! Ce calic! Ce tertipar!/ Pune un lucru tot într-alt tipar.” (II, 208), où des termes 
tout comme malin, miteux, jongleur construisent une triade nominale douée d’un 
sémantisme négatif, repérable à une certaine catégorie d’êtres humains, jamais au 
niveau de la définition donnée unanimement à cette instance sacrée. La chute de la 
divinité à l’échelle de l'humain estompe les distances entre le haut et le bas et fait 
possible la communication. Par cette technique de l'inversement des deux pôles sur 
le table de l’existent, on n’assiste plus à l’instauration d’une divergence frappante 
entre Lui et le poète. Les choses vont s’ordonner d’une toute autre manière cette 
fois-ci. 

La métaphore-personnification est l’une des figures par laquelle l’accès à la 
signification du nom sacré pourrait être facilité: ”mâna caldă a lui Dumnezeu” (I, 

427

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

53); ”M-a bătut pe umeri Dumnezeu/ Cu mâna lui femeiască.” (II, 74) L’approche 
de l'humain se produit par l'indice stylistique  d’un trait anatomique: la main 
(chaude, féminine). Par l’intermédiaire de cet organe, on fait habituellement le 
signe de la croix, essentiel dans la religion chrétienne. Dieu ou Jésus Christ est 
représenté, d'habitude, avec la main levée au niveau de la poitrine. L’envoi à  
l’organe de la perception visuelle se fait, dans le poème Incertitude, par appel à une 
autre figure de style, la synecdoque: ”Genele lui Dumnezeu/ Cad în călimărul 
meu.” Dans toutes les représentations (peinture, sculpture etc.), les éléments 
stylistiques sur lesquels se fixe l’interprétation seront la main et l'œil (le regard). Si 
l’on essaie d’amplifier la discussion sur l'iconographie roumaine, on constate qu’il 
y a un moment dans son histoire où le regard14 du chrétien rencontre, par la voie de 
la prière fervente, l'œil de la figure sainte (voir, en ce sens, l’iconographie 
consacrée, par exemple, à la Vierge). Il en résulte, de cette sorte de relation, la 
naissance des icônes sacrées, qui peuvent guérir. Dans ces exemples, le poète 
manifeste son amour envers Dieu et il agit à la manière d’un véritable chrétien. Il 
voit Dieu en chair et en os et très actif. La main divine est fertile, elle donne de 
l’amour et beaucoup de sens sacré. Dans d’autres poèmes, on assiste à la 
pétrification de la divinité, à l’annihilation de ses pouvoirs, à sa négation, en 
d’autres termes. La métaphore ”Dumnezeu de piatră” (I, 10), réductible au registre 
négatif de la réprimande ou de la colère, destructif et incapable d’englober le 
sémantisme de l’amour, nous montre une autre sorte de divinité, muette et 
extrêmement non-participative. 

On apprend des vers suivants combien la relation avec Dieu peut devenir 
incommode et instable dans la poésie analysée: ”Îmi caut leacul/ Şi la Dumnezeu şi 
la Dracul./ Degeaba./ Văzduhul mă ustură ca leuşteanul şi ceapa.” (Streche), ou la 
distance entre le bien et le mal, entre le positif et le négatif, la connaissance et 
l’ignorance, la prière et la malédiction se réduit sensiblement, tout en créant dans 
le texte un état générique, de tension prégnante, affichée tranchement, de rencontre 
à la limite entre les contraires, de cumul sémantique divergent,  de polarisation 
sémantique.  

La Sainte Trinité ou, tout simplement, la Trinité, inclue les trois hypostases : le 
Père (Tatăl), le Fils (Fiul) et le Saint-Esprit (Sfântul Duh). Saint Augustin est 
parmi ceux qui ont théorisé ce concept. ”Ses écrits sur la Trinité et sur le sens divin 
vont inspirer toute la tradition théologique du catholicisme romain”15. 

 
(Le) Père  
”Săpând s-a rupt lopata. Cel ce-o ştirbise, iată-l,/ Cu moaştele-i de piatră, fusese 

însuşi Tatăl.” (Între două nopţi); ”Nemaiputând să-ţi rabde nici tăcerea,/ Nici 

                                                 
14 Daniel Barbu, Scrisoare pe nisip. Timpul și privirea în civilizația românească a secolului al 

XVIII-lea, București, Editura Antet, 1996. 
15 Claude Geffré, Creștinismul: a spune ”Dumnezeu” în istorie, în (coord.) Jacques Bersani, 

Enciclopedia religiilor, traducere de Nicolae Constantinescu, București, Pro Editură și Tipografie, 
2005, p. 270.  

428

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

depărtarea, nici puterea,/ Şi în nestare a trăi uitată,/ Mâhnita lume te alese tată.” 
(Tu) 

La définition poétique se fait, dans le poème Toi, par l’intermédiaire de la triade 
lexicale silence, distance, puissance, trois attributs incontestables de la divinité. 
Dans un autre poème, Entre deux nuits, le poète objectualise la divinité, le 
syntagme ”Cu moaștele-i de piatră” étant, d’une certaine manière, synonyme avec 
”Dumnezeu de piatră”, syntagme présente dans le texte ci-dessus. 

 
Le Fils  
On a trouvé le mot fils sept fois dans l’édition consultée. Au niveau de l'œuvre 

poétique de cet auteur, ce lexème renvoie une seul fois à la signification religieuse: 
”Și un coșciug spânzură-n văzduh: Al Tatălui, al Fiului și-al Sfântului Duh. (II, 
231). Le Fils apparaît, dans ce contexte, dans la compagnie des deux autres mots 
qui définissent l’être divin ou la sémantique de la Sainte Trinité.  

 
(Le) Saint-Esprit  
Arghezi ne cultive pas beaucoup ce mot composé dans ses poèmes. Le 

syntagme roumain Sfântul Duh a comme correspondant, dans la langue française, 
la structure lexicale le Saint-Esprit. 

”L’explication de la vitalité de ce mot est simple. Equivalent de l'ebr. ruah, gr. 
πνεύμα, lat. spiritus, le concept biblique a perdu son sens biblique originaire, celui 
de ”souffle”, ”souffle vital”, acquérissant dans l’ère chrétienne, dès les premiers 
siècles, la valeur sémantique d'”esprit divin”, consacrée dans le dogme centrale de 
la Trinité,  comme désignation de l'une des ”personnes” ou des ”hypostases” 
consubstantielles  à la divinite unique de la formule sacramentelle ”În numele 
Tatălui, a Fiului și a Sfântului Duh !” (”Au nom du Père, du Fils et du Saint-
Esprit !”). Avec cette valeur conceptuelle et de désignation extrêmement précise et 
”technicisée”, le terme duh s’est imposé dans l’usage de l’église roumaine à partir 
des siècles XVème – XVIIème, conquérant ainsi tout au long de cette période une 
place stabile dans la terminologie de l’église”16.  

Dans la section Guide biblique17 apparaît un inventaire pertinent des 
occcurences de la séquence lexicale Saint-Esprit (Duhul Sfânt), focalisé sur le texte 
du Nouveau Testament. Notre intention n'est pas de les reprendre et de les 
rediscuter à ce point de  notre ouvrage. On va signaler quelques occurrences de ce 
syntagme au niveau du texte poétique pris en considération : 

DUH (ESPRIT) (17), duhuri (esprits), s.n. Din sl. duhu. 1. (Au niveau des 
superstitions) Etre surnaturelle, imatérielle; fantȏme, revenant,. * Sfântul Duh 
(Saint-Esprit): l'une des trois hypostases sous lesquelles est présentée la trinité 
divine dans le christianisme. * Esprit maléfique; diable. 2. Âme, esprit (d'un ȇtre 
humain). 3. Capacité intellectuelle; pensée, intelligence; humour, esprit. Terme 

                                                 
16 Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, București, Editura Humanitas, 2008, p. 475. 
17 ***, Noul Testament cu Psalmii, București, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, 2002, p. 788. 

429

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

religieux, appartient au lexique fondamental d'Arghezi. Iar Sfântul Duh, închis în 
colivie,/ Făcutu-s-a pui mic de pitpalac. (I, 73); Tu eşti clopoţelul Sfântului Duh/ Şi 
treci lung prin văzduh/ Şi suni lepădarea de sine/ Şi-mpărăţia nopţii ce vine. (I, 83); 
Singure vin lucrurile din trecut,/ Duhul lucrurilor fără fiinţă, fără umbră. (II, 75); 
Că duhurile rele, a ocară,/ Mânjesc catapeteasma cu aripa murdară? (II, 107); Sunt 
greu cum era grea Fecioara,/ Din Duhul Sfânt, şi-s chinuit şi trist./ Mă doare 
gândul, doare subsuoara./ Se zvârcoleşte parcă-n mine Crist. (II, 207); Până la 
ceruri, lucrul puturos/ Ajunge duh şi fum cu bun miros. (III, 194); Un cumpăt şi-o 
măsură sunt chiar şi la nebuni./ Ce duh spurcat te-mbie cu atâtea spurcăciuni? (III, 
215); Ce duh ai şi ce putere/ Să-mpleteşti ceară cu miere,/ De la floarea din 
grădină,/ Ostenită de albină? (IV, 175); Ca pe un nefericit,/ Duhu Rău l-a ispitit/ Şi-
a pierdut prin frunză, bietul,/ Astupuşul şi biletul, (IV, 186)18.  

”Il est intéressant de constater aussi le fait que la formule Sfântul Duh (Saint-
Esprit) représente l’un des segments ”œcuméniques” du roumain contemporain, 
étant acceptée et utilisée à la fois par les orthodoxes, les catholiques et les 
néoprotestants en tant que terme biblique, liturgique et théologique”19. 

On remarque le caractère prédominant du sémantisme du terme Dieu 
(Dumnezeu) par rapport aux autres termes, le Père, le Fils et le Saint-Esprit. Les 
études axées sur les textes religieux ont toujours convenu que ceux-ci représentent 
en fait la substance divine, sa signification immuable. L’exclusion de l’un de ces 
termes conduirait à l’annulation du pouvoir divin, de son unité, de son caractère 
invincible.  

 
(Le) Seigneur 
DOMN (SEIGNEUR20) (149), domni (seigneurs), s.m. Lat. dom(i)nus. La 

fréquence de ce nom traduit aussi les autres sens possible à être repérés dans le 
contexte, pas seulement celui qui renvoie à la divinité, c’est-à-dire Dieu, Jésus 
Christ. Forme grammaticale de vocatif: Domnul(e), Doamne. Il fait partie du 
registre lexical dominant d’Arghezi. Il est aussi la formule par laquelle on introduit, 
dans le discours religieux, le mot Dieu, signe évident de l’accentuation de son 
pouvoir sémantique: Domnul, Dumnezeul meu (nostru)! La prière profonde, l’acte 
de supplication, de l’imploration humble et itérée de la divinité, se produit, 
d’habitude, avec l’activation des deux théonimes, tout comme dans l’exemple : 
”Domnul, Dumnezeul mare/ Mi-a umplut două pahare/ Din cerescul lui rachiu/ 
Scos din lună cu burghiu” (II, 117). 

Nadia Obrocea, dans le livre L’élément latin dans le langage religieux roumain, 
note à cet egard: ”DOMN, s.m. Titre qui est donné aux trois personnes de Dieu : 

                                                 
18 Simona Constantinovici, Dicționar de termeni arghezieni, volumul I (A-F), Timișoara, Editura 

Universității de Vest, 2004, p. 359-360. 
19 Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, București, Editura Humanitas, 2008, p. 475-

476. 
20 Simona Constantinovici, Dicționar de termeni arghezieni, volumul I (A-F), Timișoara, Editura 

Universității de Vest, 2004, p. 345-346. 

430

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Dieu-Le Père, Dieu-Le Fils et Le Saint Esprit. Ar. domnu, donu, megl. domnu, 
dom, istr. domnu. Lat. domnus, -um [lat. clas. dominus] (Diez, I, 157, apud CDER 
3018; Tiktin 561-562; Cihac 80; Pușcariu 541; CDDE 505; REW 2741; CDER 
3018). Ret. dom, it. donno, fr. dom, sp. don, dueño, port. dom”21. 

”Robul a scris-o, Domnul o citeşte,/ Făr-a cunoaşte că-n adâncul ei/ Zace mânia 
bunilor mei.” (Testament); ”Doamne, fă-i bordei în soare,”; ”Şi mai dă-i, Doamne, 
vopsele” (Cântec de adormit Mitzura); ”Tare sunt singur, Doamne, şi pieziş!”; ”Şi 
te slujesc; dar, Doamne, până când?”; ”Trimite, Doamne, semnul depărtării,/ Din 
când în când, câte un pui de înger,” (Psalm, I, 24-25); ”Ruga mea e fără cuvinte,/ 
Şi cântul, Doamne, mi-e fără glas.”; ”Sunt, Doamne, prejmuit ca o grădină,/ În care 
paşte-un mânz.” (Psalm, I, 34); ”Doar mie, Domnul, veşnicul şi bunul,/ Nu mi-a 
trimis, de când mă rog, nici-unul...” (Psalm, I, 40); ”Şi toate frunzele te cer/ Să-ţi 
legene lin somnul,/ Ştiind că leagănă spre cer,/ În sânul tău, pre Domnul.” (Puţin); 
”Poetul, [...]/ Visează pentru Domnul cu dulce în zadar/ Şi se hrăneşte zilnic cu ceai 
şi două cornuri.” (Din nou); ”Şi fostul meu vecin de ţărm se ţine/ Vecin de-o 
vreme, Doamne, şi cu tine.”; ”Doamne, aşa obişnuit eşti, biet,/ Să risipeşti făptura 
ta încet.” (Psalm, I, 91); ”În fiecare urzică/ A pus Domnul o mărgică/ Şi-a croit 
tulpini şi floare/ După soiuri de tipare” (Buruiană, nu ştiu care); ”Doamne, vreau 
să-ţi mulţumesc...” (Colind); ”Şi, dimineaţa, proaspăta scânteie/ O ia din pâlnii de 
zorea/ Şi-i scrie Domnului cu ea.” (Om de pământ); ”Domnul tace./ Glasul nu-şi 
trimite-ncoace./ Domnul face.” (Denie); ”Domnul, Dumnezeul mare/ Mi-a umplut 
două pahare/ Din cerescul lui rachiu/ Scos din lună cu burghiu./ Şi-n fiecare pahar/ 
A lăsat şi-un drob de har.// Amândouă-s ale tale,/ Zise Domnul, ia-le, bea-le.” 
(Cântec de boală); ”Mergându-şi Domnul drumurile sfinte,/ Doi orbi ieşiră 
Domnului nainte.” (Cei doi orbi); ”Mă cunoşti, Doamne, din vie,/ Din lume, din 
farmece, din schit?” (O sarică); ”Peştele din apă, parcă,/ Era, Doamne! cât o barcă/ 
Şi ieşea din râu la soare.” (Ţara piticilor); ”Ion îşi zise: «Doamne, cel din cer,/ De 
spaimă-mi vine iar să zbier.»” (Flautul descântat); ”Atât îţi cer, Doamne, niţică 
răcoare.” (S-a culcat o fiară); ”Mi-e frică, Doamne, şovăi în contraste,/ Între 
fericire şi năpaste,”; ”Năpârleşte-mă, Doamne, de tuleie,/ Fă-mă femeie/ Sau fă-mă 
iar băiat.” (Mâhniri de tânăr cărturar); ”Eu, Doamne, le-am primit şi mă supun,/ 
Stăpâne drag, gingaş ca un lăstun./ Vreau să te-ntreb: când m-ai ales, ai fost 
nebun?” (De când mă ştii); ”Păi, atuncea, Doamne iartă,/ Nu se mulţumesc cu-
atât:/ Dau urciorul tot pe gât.” (Noapte de an. Colindeţ); ”Credeau că Domnul e 
culcat/ Şi n-o să ştie ce s-a întâmplat,” (Pedeapsa); ”Când îi trimise Domnul, 
pesemne n-au aflat/ Că unul e femeie, şi celălalt bărbat.” (Solie pierdută); ”Am fost 
să văd pe Domnul bătut de viu pe cruce/ Singur în câmp cu corbii şi-a cerului 
răşină” (Psalm, II, 283); ”Domnul mi-a pus alăturea o ceaţă,/ Şi-un puţ adânc, 
răzbit într-alt tărâm,/ Să sec izvorul, ceaţa s-o dărâm;”; ”Domnul gingaşul şi 
milosul foarte/ Avea de dat porunci şi-ntr-altă parte,”; ”Precum a fost porunca şi 
fuse legământul,/ Cine şi-l calcă, Domnul, sau robul lui, cuvântul?”; ”Tu, suflet, 

                                                 
21 Nadia Obrocea, Elementul latin în limbajul religios românesc, Szeged, JATEPress, 2013, p. 86. 

431

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

nu-ntreba, nemântuit,/ Care din cei doi semeni te-a minţit,/ Domnul din ceruri, bun, 
sau Necuratul./ Că-ţi mai sporeşti osânda şi păcatul.” (Haruri); ”Eşti al pământului 
tu, Doamne, dintre lunci,/ Ori ai rămas în ceruri ostatec de atunci?” (Ţie); ”Te 
recunosc din gloată. Scriptura veche zice/ Că-n umbra lui, cu Domnul, zmulgeai, de 
foame, spice.” (Tainul meu); ”Începe, Doamne, iar să-ţi pară rău/ Că m-ai ales un 
timp să-ţi fiu al tău?” (Răzvrătire); ”Cu ochii, Doamne,-n turla-ţi milostivă,/ Dau 
tot ocol stâncoasei catedrale.”; ”Dar, Doamne, încă nu a izbutit/ Să-mi încolţească 
boaba de cerneală.”; ”Uită-te, Doamne, jos detot, în jos,/ Se roagă către tine cel 
îngenunchiat.” (Psalm de tinereţe) 

 
Ta Sainteté (Sfinţia-Ta) 
”Nu zic, şi eu sunt tot o haimana,/ Dar drag îmi eşti, Sfinţia-Ta,” (Îmi pare rău) 
 
Celui qui est entouré d’astres (Împresuratul de astre) 
Ce syntagme nominale de nature métaphorique est renforcée ou substituée, 

souvent, dans le texte poétique, par la forme pronominale personnelle toi : ”Tu, în 
hotarul marilor mistere,/ Eşti ca un semn de-a pururea putere,/ Al vieţii noastre cea 
fără de leac,/ Împresuratule de astre!” (Muntele Măslinilor); ”De când s-a întocmit 
Sfânta Scriptură/ Tu n-ai mai pus picioru-n bătătură” (Psalm, I, 39); ”Tu eşti şi-ai 
fost mai mult decât în fire/ Era să fii, să stai, să vieţuieşti.” (Psalm, I, 50); ”Tu, care 
ştii deschide şi descuia cu-o şoaptă,/ Eşti mai presus de mine, de meşter şi de 
faptă.” (Inscripţie pe o poartă de conac); ”Tu ai rămas de-a pururi, şi viaţa noastră 
piere.” (Rugăciune); ”Tu taci, tu te-ai ascuns, tu pieri/ Cu sculele şi farmecele tale.” 
(Tu taci); ”Tu n-ai făcut pământul din milă şi iubire./ Îţi trebuia loc slobod, întins, 
de cimitire” (Psalm, II, 360).  

Dans les Psaumes, où Arghezi essaie de s’approcher d’une façon atypique de la 
divinité, la  présence de la forme pronominale toi devient une constante. Il est à 
remarquer le fait que celle-ci apparaît seulement au début des vers, chaque fois 
sous accent. 

 
Le Grand illuminateur d’étoiles (Mare-aprinzătorul de stele) 
Il s’agit d’un syntagme synonyme, dans le texte poétique de l’auteur investigué, 

avec  celui qui est entouré d’astres (împresuratul de astre). Le Grand illuminateur 
d’étoiles (mare-aprinzătorul de stele) est un syntagme présente dans le poème Bien 
et mal : ”Dar, mare-aprinzătorule de stele,/ Cum de-ai făcut şi-atâtea lucruri rele?” 
(Bine şi rău). La dénomination multiple, par des formes expressives, souvent 
métaphoriques, certifie, d’une certaine manière, le besoin de l’être humain de nous 
montrer qu’il est libre et capable à affronter l’inconnu, car :  ”[…] les valeurs qui 
confèrent sens a la vie ne peuvent pas être conceptualisées ou fondées 
théoriquement (seulement suggérées, donc communiquées indirectement, par les 

432

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

arts et la littérature).”22 Le modèle de cette construction lexicale atypique existe 
aussi dans la Bible : Luminătorul de făclii. 

 
Lui 
”El23, Dumnezeu, venind în rotogoale,/ În supărarea Prea Sfinţiei Sale/ I-a luat 

de scurt, poruncile ştiute/ Cum le-au călcat aşa de iute. (IV, 220); ”De altfel, 
dogma-nvaţă pe mişel/ Că orice stăpânire-i de la El,” (Viii şi morţii) La 
dénomination de la divinité chrétienne se réalise, dans ce contexte, sous 
l’apparence du pronom personnel de IIIème personne du singulier, Lui, graphié 
avec majuscule, doublé, dans le premier exemple, par Dieu, situé dans sa 
proximité, dans un régime appositionnel. Les études consacrées à l'histoire des 
religions parlent de Lui comme d’une autre forme d’Elohim : ”On rencontre dans 
la Bible deux experiences du divin qui correpondent aux deux noms: celui de El 
(une autre forme : Elohim) et celui de Yahve, par lequel Dieu est nommé. El (le 
pluriel d'Elohim) désigne la divinité dans presque tout le monde sémitique et 
suggère, donc, la continuité entre le ”Dieu des nations” et le Dieu d'Israël. Mais, 
lorsque Dieu dévoile son nom à Moïse, ce nom de Yahvé n'aura pas un sens que 
pour Israël, qui fait ainsi l'expérience de la proximité et de la présence active de 
Dieu”24. 

Parmi les 26125 occurrences dans le texte des particules demonstratives celui, 
celle, ceux, celles on va inclure aussi les formations lexicales composées qui 
renvoient à la divinite : L'Intangible (Cel-de-Sus), Celui qui a fait le monde (Cel ce 
făcuse lumea), Celui-qui-se-cache (Cel-ce-se-ascunde), Celui-qui-sait (Cel-ce-
știe), Celui qui va venir (Cel ce va să vie), Le Grand et le Saint (Cel Înnalt și 
Sfânt). Elles sont formées selon le modèle institué dans le texte biblique par le 
syntagme autodéfinitionnelle Cel ce sunt, appelation suprȇme de Dieu. 

”Les symboles de la Divinité sont principalement ceux du père, du juge, du 
tout-puissant, du souverain. Parce que l'étude de Dieu (théologie) est liée à celle de 
l'ȇtre (ontologie), ces deux termes ont été souvent confondus et chacun d'eux pris 
pour le symbole de l'autre, en ce sens qu'ils se renvoient l'un à l'autre dans la 
connaissance imparfaite que nous pouvons en obtenir. Le nom de Dieu ne serait 
qu'un symbole pour recouvrir l'inconnu de l'ȇtre, tandis que l'ȇtre ne serait qu'un 
autre symbole pour renvoyer au Dieu inconnu. Il n'est pas d'autre nom de Dieu que 
celui qui se donna lui-mȇme : «Je suis celui qui est.»” (Ieșirea, 3, 14).”26 

                                                 
22 Paul Cornea, Interpretare și raționalitate, Iași, Editura Polirom, 2006, p. 565-566. 
23 Simona Constantinovici, Dicționar de termeni arghezieni, volumul I (A-F), Timișoara, Editura 

Universității de Vest, 2004, p. 373-374. 
24 Claude Geffré, Creștinismul: a spune ”Dumnezeu” în istorie, în (coord.) Jacques Bersani, 

Enciclopedia religiilor, traducere de Nicolae Constantinescu, București, Pro Editură și Tipografie, 
2005, p. 273. 

25 Ibidem, p. 192-193. 
26 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicționar de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, 

forme, figuri, culori, numere, Iași, Editura Polirom, 2009, p. 361. Voir aussi l'édition française : Jean 

433

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 
L'Intangible (Cel-de-Sus) 
”Păduchii încă, omul, fricos, nu i-a răpus,/ Şi-s mulţi, şi de tot neamul, trăzni-i-

ar Cel-de-Sus.” (Cerbul şi ţânţarii)  
 
Celui qui a fait le monde (Cel ce făcuse lumea) 
”Cel ce făcuse lumea, Iehova sau Satan,/ Nu prevăzuse mintea şi-n minte un 

duşman.” (La stele) 
 
Celui-qui-se-cache (Cel-ce-se-ascunde) 
”Iată-l că intră-n ape Cel-ce-se-ascunde/ Scrutărilor şi gândurilor mele” (Lasă-

mă, noapte...). Celui-qui-se-cache est une forme lexicale construite selon la logique 
et la sémantique du Livre Saint, selon le modèle biblique de l'évangile de saint 
Matthieu, 6, 18: ”Ca să nu te arăți oamenilor că postești, ci Tatălui tău, Care este în 
ascuns, și Tatăl tău, Care vede în ascuns, îți va răsplăti ție”27. 

 
Celui-qui-sait (Cel-ce-știe ou Acel-ce-ştie) 
”Că Cel-ce-ştie, însă nu cunoaşte,/ Varsă-ntuneric alb cu mâna mea.” (I, 195) ; 
”Acel-ce-ştie, însă nu cunoaşte,/ Varsă-ntuneric alb cu mâna mea” (Epigraf). 
 
Celui qui va venir (Cel ce va să vie) 
 ”N-ar fi putut din şale nicicum să se-ncovoaie,/ Ca să dezlege, – zice 

Iordanul din pustie, –/ Curelele opincii Celui ce va să vie.” (III, 102)  
 
Le Grand et le Saint (Cel Înnalt și Sfânt) 
”Coliba de pe pământ/ A Celui Înnalt şi Sfânt (IV, 110) 
 
Dieu le Mystérieux, le Supposé, l'Invisible (Dumnezeu cel nepătruns, 

Nepătruns, Presupus, nezărit) 
”Dumnezeu cel nepătruns,/ Dându-i tron înalt, l-a uns.” (Ţara piticilor); ”Cine 

eşti tu, acel de care gândul/ Se-apropie necunoscându-l?/ Cui cere milă, sprijin şi 
putere/ Neştiutor nici cum, nici cui le cere?/ De-ajuns a fost ca, nezărit,/ Să te 
gândesc şi-am tresărit.” (Psalm, I, 366); ”Spre ideal,/ Te-mping spre beznele 
profunde,/ Greoaie, ca un şal/ De bronz, subt care doarme dus/ Alt Nepătruns, alt 
Presupus. –” (Pe ploaie) 

 
(Le) Parent 
”PARENT, s.m. 1. Titre donné à Dieu-Le Père. 2. Titre de révérence pour les 

clerics. Ar. p(ă)rinte. Lat. parens, -entem (Tiktin 1125; Cihac 194; Pușcariu 1271; 

                                                                                                                            
Chevalier, Alain Gheerbrant, Trinité, in Dictionnaire des symboles. Mythes, rȇves, coutumes, gestes, 
formes, figures, couleurs, nombres, Paris, Editions Robert Laffont, 1990, p. 355. 

27 ***, Noul Testament cu Psalmii, București, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii 
Ortodoxe Române, 2002, p. 14. 

434

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

CDDE 1388; REW 6233 ; CDER 6155 ; MDA). Cf. it. parente, ret. paraint, sard. 
parente, prov. paren, fr. parent, sp. pariente, port. parente.”28  

”Pentru ce, Părinte,-aş da şi pentru cine/ Sunetul de-ospeţe-al bronzului lovit?” 
(Psalm, I, 13); ”Cu mine omenurea, Părinte, se va stinge?/ Dă-mi pacea şi răbdarea 
s-o caut şi s-o cânt.” (Rugă de vecernie); ”Stă singuratec câinele. De pază/ [...]/ Dar 
ochii lui, într-un maidan, Părinte,/ Dau mărturia lucrurilor sfinte.” (Stă singuratec); 
”Dar sufletul se roagă-n genunchi pe piatra goală:/ «Mai scapă-mă, Părinte, măcar 
de îndoială»./ Te-am dus de-a lungul vremii, în mine, ca un semn,/ Şi, făr-a te 
cunoaşte, mi-ai fost imbold şi-ndemn.”; ”Mă-mbraci în strălucite odăjdii şi 
veştminte/ şi mă-ncununi cu lauri. La ce folos, Părinte?” (Psalmistul); ”Oh de câte 
ori, Părinte, trecătorul te-a-ntrecut!” (Cela ce zidi statuia) 

 
Qui-sait-qui, Quisait, Quelqu'un (Cine-ştie-Cine, Cineştie, Careva) 
Ces mots composés apparaissent dans quelques contextes poétiques, tels que : 

”S-ar putea să fie Cine-ştie-Cine.../ Care n-a mai fost şi care vine/ Şi se uită prin 
întuneric la mine/ Şi-mi vede cugetele toate.” (Duhovnivească); ”Semeni leit, şi te-
am văzut cândva,/ Cu Cineştie sau cu Careva.” (Mi se pare...) Le syntagme 
dubitatif Qui-sait-qui (Cine-ştie-Cine) peut représenter aussi bien le mal, le diable 
ou, si l'on tient compte de la fonction euphémistique du langage, présente dans la 
langue roumaine, aghiuţă, mititelul, cornilă etc. Il s'agit d'une polarisation 
sémantique implicite. La grammaire de la langue roumaine discute ces formes 
pronominales d'une manière qui doit ȇtre prise en considération: ”L'element de 
composition -va marque l'opposition lexicale entre les pronoms interrogatifs/ 
relatifs et les pronoms indéfinis. Les quantificateurs de la série quelqu'un (careva, 
cineva), quelque chose (ceva), quelque (câtva) sont les correspondents 
nonséparatifs du quantificatuer séparatif l'un (unul)”29. 

 
Celui-là et Celui Qui (Acela și Acela Carele)30 
”Turmele şi carele,/ Vremea, vântul trec şi pier./ Ea stă singură la cer,/ Cu Acela 

Carele...” (Crucea veche, II, 101); ”Nici oasele nu i s-au pomenit/ Ale aceluia ce-n 
zmalț te-a-ncremenit/ Și, frământând, ți-a dat obârșii noi.” (II, 120); ”– Nu v-ați 
gândit cu spaimă și groază la Acela/ Care le vede toate? Nu v-ați cutremurat?” (III, 
234). 

 
Le-Tout-Puissant (A-toate-făcător31) 

                                                 
28 Nadia Obrocea, Elementul latin în limbajul religios românesc, Szeged, JATEPress, 2013, p. 90. 
29 Vezi Andra Vasilescu, Pronumele, în Gramatica limbii române. I. Cuvântul, București, Editura 

Academiei Române, 2005, p. 258. 
30 Simona Constantinovici, Dicționar de termeni arghezieni, volumul I (A-F), Timișoara, Editura 

Universității de Vest, 2004, p. 15.  
31 Ibidem, p. 77. 

435

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Il s’agit d’un mot réalisé, probablement, par Arghezi à l’aide du mécanisme 
bien connu de la composition : le + tout + puissant. ”A-toate-făcătorul de râpi şi 
de izvoare/ În temniţa fiinţei te-a-nchis între zăvoare.” (La stele) 

 
(Le) Voisin 
”Nu te-am văzut la faţă, dar, vecine,/ Te simt mereu alături, lângă mine./ Nu te 

aud când intri, ci, desluşit în şoapte,/ Te-ntrezăresc de cum se face noapte.// Aş 
iscodi cuvântul în zadar/ Să te numesc: duh, înger, fum sau har.” (Ghiersul 
îngânat). On assiste à une communion evidente entre le poète et la divinité, traduite 
par la graphie avec majuscule du nom voisin, forme de vocatif, pas du tout usuelle 
parmi les théonimes chrétiens. Dans le dernier vers, on remarque une definition 
poétique, métaphorique, du terme voisin, le sens religieux étant activé 
contextuellement (Celălalt, Semenul meu, Aproapele): ”Să te numesc: duh, înger, 
fum sau har.” Les deux premiers termes, esprit et ange font partie du vocabulaire 
afférent au lexique religieux chrétien. Fumée et sens divin (har) s'éloignent ou 
s'approchent sémantiquement d'eux par la capacité intrinsèque d'osciller entre 
plusieurs dimensions stylistiques, par leur capacité de transgresser le langage 
commun, d'ȇtre actifs à la fois dans le langage poétique et dans le langage 
religieux. Voilà un exemple similaire, excerpté de l'évangile du saint Jean 1, 16, 
17 : ”Și din plinătatea Lui noi toți am luat, și har peste har.”/ ”Pentru că Legea prin 
Moise s-a dat, iar harul și adevărul au venit prin Iisus Hristos.”32 ou, un autre 
exemple, de Filipeni 1, 7: ”Precum este cu dreptate să gândesc astfel despre voi 
toți; căci vă port în inima mea, și în lanțurile mele, și în apărarea și în întărirea 
Evangheliei, fiindcă voi toți sunteți părtași la același har cu mine.”33 

 
Jésus Christ  
Eugen Munteanu conquit, dans le chapitre Inconséquence orthographique avec 

motivation confessionnelle ? : I(i)sus H(ch)ristos34, relatif à la fluctuation de la 
graphie du nom : ”Le théonime chrétien le plus important, le nom mȇme du 
Messie, ne bénéficie pas encore, dans l'ortographie roumaine actuelle, d'une forme 
normée, stable et unique. L'absence des indications expresses en ce qui concerne ce 
nom dans les ouvrages au caractère normatif atteste, d'une part, l'absence d'une 
norme ortographique unique et contribue, d'autre part, à la perpétuation de cette 
situation”35. 

Arghezi le nom tout le temps autrement, comme si l’un et le même soient 
multiples. La plupart du temps, la dénomination met en évidence les qualités 
fondamentales de la divinité : l’omniprésence, la connaissance totale, le mystère, la 

                                                 
32 ***, Noul Testament cu Psalmii, București, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, 2002, p. 211. 
33 Ibidem, p. 456. 
34 Vezi Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, București, Editura Humanitas, 2008, 

p. 487-505. 
35 Ibidem, p. 487. 

436

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

capacité de création etc. On a repéré 26 occurrences dans l’édition consultée, sous 
trois formes, dont une composée : Jésus, Christ, Jésus Christ. On n’a pas remarqué 
des oscillations au niveau de la graphie.  

Un inventaire des occurrences du nom Iisus Hristos, graphié seulement sous 
cette forme dans le Nouveau Testament (voir les éditions de 2002), on trouvera, tel 
que l’on a pu constater tout au long de cet ouvrage, dans la section Guide 
biblique36. Les prières propres à la religion orthodoxe, les diverses formules 
d'acathistes proposent une rhétorique emphatique, répétitive, redondante, du nom 
de cette hypostase. 

CHRIST37 (9), Jesus. Din gr. hristos ”uns, trimis”. Correspond au nom hebreu 
mesia. Le Fils de Dieu. Întemeietorul creștinismului. E trist diaconul Iakint/ Și 
temerile lui nu mint./ Fur și tâlhar întru Hristos,/ El printre frați trecu sfiios. (I, 22); 
Cunoaște toate domnișoarele mititele/ Care poartă pe Hristos între mărgele,/ Și pe 
cele care s-au măritat,/ Cu diplomă și certificat. (I, 70); Crucea veche de la drum/ 
Este cum s-a pomenit,/ Cu Hristos cel răstignit,/ Zugrăvit cu terci de fum. (II, 100); 
Ți s-a făcut puterea de prisos/ Slujind Erodiadei și lui Isus Hristos. (II, 224); Sărac 
la-nfățișare și aspru-ntru Hristos,/ Pe dinlăuntru miezul e fraged și gustos. (III, 
224); Că focul, sângele și fierul/ I le-a trimis spre pocăință cerul,/ În numele 
săracului Hristos,/ Și că s-a-nvrednicit de ele cu prisos (IV, 227); Și cum fuge și se 
duce,/ De subt barbă-i saltă-o cruce,/ Pe un lanț de aur gros,/ Ca să-i placă lui 
Hristos. (IV, 252). 

JESUS38 (17), s.m. V. Christ. Dar la fereastra staulului, sus,/ De câte ori 
oprindu-ne, din grabă,/ Nu am zărit lumina lui Isus/ Și-am auzit că vocea lui ne-
ntreabă? (I, 73); S-a ridicat la geamuri pământul până sus./ Cât lumea-i era piscul, 
și-n pisc plângea Isus. (I, 103); Pot eu, Isuse, răbda/ Să văd deasupra sfintelor 
odoare/ Crucea ta,/ Semn de vânzare? (I, 181); E jocul Sfintelor Scripturi./ Așa s-a 
jucat și domnul nostru Isus Hristos/ Și alții, prinși de friguri și de călduri,/ Care din 
câteva sfinte tremurături/ Au isprăvit jocul, frumos. (I, 190); Baciul Isus și-
apostolii ciobani,/ Scârbiți de slava ce-o dau vieții vecii,/ Au pogorât, ca-ntr-alte 
mii de ani,/ Să pască oile, măgarii și berbecii. (II, 148); Isusul meu nu-i cel 
adevărat,/ Și eu nu-l pot nici duce, nici cunoaște. (II, 207); Și-ntr-un ungher, vom 
face din covoare/ Un pat adânc, cu perinile moi,/ Dacă Isus, voind să mai 
scoboare,/ Flămând și gol, va trece pe la noi. (III, 10); Isus mi se-arătase la lună, 
prin livede./ Parc-ar fi spus în șoaptă: «Nu cerceta, ci crede». (III, 298); Se-
ndoiește, ca Isus/ Să mai facă vreo minune,/ Ca în timpurile bune,/ Și grăbește a-și 
ascunde/ Bine părțile rotunde. (IV, 252). 

 

                                                 
36 ***, Noul Testament cu Psalmii, București, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, 2002, p. 790. 
37 Simona Constantinovici, Dicționar de termeni arghezieni, volumul II (G-O), Timișoara, 

Editura Universității de Vest, 2008, p. 62-63. 
38 Simona Constantinovici, Dicționar de termeni arghezieni, volumul II (G-O), Timișoara, 

Editura Universității de Vest, 2008, p. 87. 

437

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Les psaumes et la dénomination de la divinité 
Au niveau des psaumes, comme on le pense, naturellement, la divinité est 

constamment nommée Dieu (Dumnezeu), Seigneur (Domn) ou Père (Părinte). 
Cette superposition ou communion parfaite des trois termes impose un sémantisme 
absolu. Le texte se couvre d’une aura qui le fait souvent inaccessible, impénétrable. 
Sous l’aile protectrice du vocatif Doamne tout semble possible. On suppose la 
présence, dans tous les poèmes, de la peur générique de l’approche, même si cela 
se fait par le pouvoir de la pensée. On devine, aussi, le sentiment d’une admiration 
à peine dissimulée, la question hésitante, le timide amour. L’intimité entre le poète 
et la divinité nous fait croire que l’une de ses principales facettes a été dévoilée : 
l'humour. 

Au niveau de la prose, la dénomination de la divinité se fait de façons 
différentes, la plus fréquente restant Dieu (Dumnezeu). On va sélecter trois 
occurrences : ”Omul are simţul juridic dezvoltat, şi ceea ce-l deosibeşte de 
animalele lipsite de suflet este, pe lângă cunoaşterea de Dumnezeu, semnul 
întrebării.”39 ou ”Nu mai plânge, Miţule! S-a dus acolo unde se duc toate baloanele, 
la Dumnezeu...”40 ou ”Dar Moş Crăciun este Dumnezeu. El a făcut toate jucăriile, şi 
le face în fiecare an, cu mare punctualitate, pe zăpadă. Nimeni nu scoate pomi 
iarna, decât el.”41 

La polarisation sémantique suppose l’existence de deux pôles sémantiques 
divergents. Par exemple, dans le contexte de la dénomination du divin, on aura 
Dieu, le pȏle centrale et, à l’autre extrémité de l’axe sémantique, des mots tels que 
Quelqu'un, Quisait, Qui-sait-qui etc. On remarque que la triade ultime se situe en 
régime d’incertitude, de même que le modèle existent dans les paradigmes 
nominaux indéfinis. 

Un autre cas de polarisation sémantique explicite se trouve dans l'exemple : 
”Cel ce făcuse lumea, Iehova sau Satan,/ Nu prevăzuse mintea şi-n minte un 
duşman.” (La stele), où le segment périphrastique Cel ce făcuse lumea est 
”explicité” par une apposition nominale, composée de deux termes qui se trouvent 
en régime de coordination disjonctive, Yahvé ou Satan. L’ambiguïté est repérable, 
la distance sémantique entre les deux noms étant absolue. Ainsi, Celui qui a fait le 
monde (Cel ce făcuse lumea), c’est-à-dire, dans la vision habituel, chrétienne, 
théologique, Dieu (Dumnezeu), soit mis sous le signe du doute ou de la question 
inquiétante. Dans les psaumes de ce poète, le nom de la divinité est intimement lié 
à la sémantique du religieux. 

                                                 
39 Tudor Arghezi, Cartea cu jucării. Amărăciuni, în Scrieri, 7, Proze, Editura pentru Literatură, 

1965, p. 21.   
40 Idem, Cartea cu jucării. Balonul spart, în Scrieri, 7, Proze, Editura pentru Literatură, 1965, p. 

63. 
41 Idem, Cartea cu jucării. Calendarul copiilor, în Scrieri, 7, Proze, Editura pentru Literatură, 

1965, p. 102. 
 

438

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Le poète a eu depuis toujours, au niveau de la poésie, la force de se placer dans 
l’immédiate voisinage du divin, du sacré, avec toutes ses formes et à des moments 
différents de son existence. Les modalités par lequel il entre en relation avec la 
divinité, parfois sarcastique, parfois ironique ou duale, perturbe le dialogue naturel 
entre le chrétien et l’instance divine. Le poète met constamment, d’une façon ou 
d’une autre, une frontière entre soi-même et celui qui l'a créé, même s’il s’efforce à 
le considéré son semblable, son Frère.  
 
Bibliographie 
*** 2002: Noul Testament cu Psalmii, București, Editura Institutului Biblic și de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române 
*** 2005: Gramatica limbii române. I. Cuvântul, București, Editura Academiei Române 
Barbu, Daniel 1996, Scrisoare pe nisip. Timpul și privirea în civilizația românească a 

secolului al XVIII-lea, București, Editura Antet 
Constantinovici, Simona 2004, Dicționar de termeni arghezieni, volumul II (A-F), 

Timișoara, Editura Universității de Vest 
Constantinovici, Simona 2008, Dicționar de termeni arghezieni, volumul II (G-O), 

Timișoara, Editura Universității de Vest 
Constantinovici, Simona 2005, Palimpseste argheziene, Timișoara, Editura Politehnica. 
Cornea, Paul 2006, Interpretare și raționalitate, Iași, Editura Polirom 
Dorcescu, Eugen 2006, Poezia mistico-religioasă. Structură și interpretare, în „Orient 

latin”, an XIII, nr. 2-3, p. 29-31 
Eliade, Mircea 1994: Nostalgia originilor. Istorie și semnificație în religie, traducere de 

Cezar Baltag, București, Editura Humanitas 
Chevalier, Jean, Alain Gheerbrant 1990, Dictionnaire des symboles. Mythes, rȇves, 

coutumes, gestes, formes, figures, couleurs, nombres, Paris, Editions Robert Laffont 
Chevalier, Jean, Alain Gheerbrant 2013, Dicționar de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, 

gesturi, forme, figuri, culori, numere, Iași, Editura Polirom 
Geffré, Claude 2005, Creștinismul: a spune „Dumnezeu” în istorie, în (coord.) Jacques 

Bersani, Enciclopedia religiilor, traducere de Nicolae Constantinescu, București, Pro 
Editură și Tipografie 

Gînsac, Ana-Maria 2013, Teonimie românească, Iași, Editura Universității Alexandru Ioan 
Cuza 

Jinga, Constantin 2000, Fişe de iniţiere în lectura Vechiului Testament, Timişoara, Editura 
Marineasa 

Jinga, Constantin 2001, Biblia şi sacrul în literatură, Cuvânt însoţitor de Theodor 
Baconsky, Timișoara, Editura Universităţii de Vest 

Mărănduc, Cătălina 2010, Dicționar de expresii, locuțiuni și sintagme ale limbii române, 
București, Editura Corint 

Munteanu, Eugen 2008, Lexicologie biblică românească, București, Editura Humanitas. 
Obrocea, Nadia 2013, Elementul latin în limbajul religios românesc, Szeged, JATEPress 

439

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:01 UTC)
BDD-A3952 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

