
 

Sacrul în viziunea lui Nicolae Steinhardt 

Nicolae MORAR 

The paper reviews several frameworks of the sacred in order to approach the perspective 
assumed by the Romanian writer and mystic Nicolae Steinhardt. Steinhardt’s capital work, 
Jurnalul fericirii [The Diary of Bliss], is infused with numerous comments and 
observations on the Sacred. In order to highlight Steinhardt’s perspective, the author of the 
present paper endeavours to suggest a systematic description of Steinhardt’s theology. 
 
Keywords: the Sacred, Nicolae Steinhardt, theology. 

 
Revenit între preocupările omului contemporan, sacrul constituie un important 

obiect de ştiinţă. Sacrul este privit fie ca prezență a Inefabilului, fie ca manifestare 
a Lui, fie ca o expresie specială a conștiinței umane1. Interpretat variat – apologetic 
sau iconoclast –, sacrul nu dă semne, cu alte cuvinte, că s-ar retrage din lumea 
noastră babilonizată. Dimpotrivă incită și generează prolemici; ne provocă, 
luminînd şi fascinînd. 

 
I. Teze despre sacru în exegezele cercetătorilor moderni şi contemporani 
În secolul XIX-lea, Max Müller, întemeietorul ştiinţei moderne a religiilor, 

aprecia că universul sacru este o construcţie imaginară, o reprezentare deformată a 
fenomenelor spectaculoase sau stihiale din natură. Cuvîntul dyaus = strălucitor, 
din vocabularul ind, a fost indicat ca suport al etimoanelor deva, deus, theos – 
nume ce indica divinitatea în religiile antichităţii precreştine –, lexeme ce nu au 
nimic în comun cu revelaţia sau cu ideea de instinct religios special2. 

Un secol mai tîrziu, Nathan Söderblom, episcop creștin, aprecia că sacrul este o 
putere sau o entitate misterioasă, legată de anumite fiinţe, lucruri, evenimente sau 
acţiuni; că sacrul e reacţia spiritului în faţa a ceea ce este surprinzător, nou, 
terifiant. El distingea între sacrul pozitiv şi negativ, mana, din religia populaţiilor 
cu o cultură orală, reprezintînd sacrul pozitiv, în timp ce tabuul, sacrul negativ – 
ideea de pericol, de interdicţie, de prohibiţie. Prin teoretizările sale, Sőderblom a 
depăşit tezele etno-sociologice despre stadiul magic, anterior stadiului religios 

                                                 
1 G. Mensching, Histoire de la science des religions, Paris, 1955, p. 40-41. 
2 M. Müller, Essai de mythologie comparée, Paris, 1859, p. 47-100. 

403

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:21:47 UTC)
BDD-A3950 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

arătînd că la baza credinţei şi a cultului stă sacrul, surprins de către conştiinţa 
omului religios3. 

Cam tot pe atunci, profesorul Rudolf Otto afirma că sacrul e sfera în care se 
înscriu toate componentele faptului religios. Asociind sacrul cu numinosul, nucleul 
vital al oricărei religii, conţinutul profund al fenomenului religios, Otto declara că 
sacrul provoacă în sufletul omenesc o stare asemănătoare lui, starea numinoasă, o 
stare în care fiinţa umană descoperă impozanţa numinosului (maiestas), dorinţa de 
a-l cuceri (tremendum), aspectul misterios al lui (mysterium) şi starea indusă de el 
(fascinas), stare din care decurg dragostea, mila, bunătatea şi evlavia. 

Pe baza facultăţii de cunoaştere, ființa umană sesizează fenomenul revelator în 
istorie sub chipul unor semne, simboluri menite să trezească, să impulsioneze 
solicitudinea, respectiv întîlnirea spiritului cu sacrul. În plus, cunoaşterea deține un 
dat anterior oricărei percepţii şi independent de orice reflecţie mentală, un apriori 
religios, care e receptorul revelaţiei, a ideii de Absolut, de Perfecţiune. 

Gnoza în discuţie nu este unilaterală. Lumea fenomenală are şi ea un rol fecund. 
Încercuită de percepţie, lumea mijloceşte accesul la spiritualul ascuns sub aparenţe 
temporale. Astfel, prin intermediul ei, subiectul (uman) descoperă, pe de o parte, 
istoria spirituală a omenirii, iar pe de altă parte, diferenţa dintre convenţionalul 
ideatic şi ideile pure, distincţia dintre realitatea temporală şi Sacru4. 

La rîndul său, Mircea Eliade, eminentul nostru religiolog, considera că sacrul 
este o realitate absolută, care transcende această lume; este o realitate misterioasă, e 
o ordine, alta decît cea naturală5. Deşi nu aparţine mundanului, el apare în fiinţe, 
mituri, simboluri şi obiecte, care, sub auspiciile lui, devin altceva. Fiinţele – 
sacerdotul, şamanul, preotul – şi obiectele – naturale ori cultuale –, în urma 
contactului cu sacrul primesc o energie deosebită de cea naturală. Irupţia Divinului 
transformă în mediator fiinţa sau lucrul; le desprind din lumea profană, dat fiind 
faptul că în ele se întrupează acel „cu totul altfel”6. Cercetătorul nostru aprecia că 
manifestarea sacrului în afară constituie marele mister. Prin revelarea sa, sacrul 
renunţă să mai fie Totul, să mai fie Absolut şi se limitează7. 

În contact cu sacrul, spaţiul se deschide spre transcendenţă, iar timpul spre 
eternitate. Spaţiul e locul de întîlnire al omului cu Dumnezeu. Este un axis mundi, 
un loc central, un cadru în care se revelează şi se teoretizează substratul ontologic 
al celor ce sînt, iar timpul este intervalul în care se descifrează cifrul lumii. Astfel 
spus, sacrul se îmbie spre a fi receptat și trăit, se lasă descris ca o realitate profund 
diferită de profan. 

                                                 
3 Nathan Söderblom în interpretările lui J. Ries şi J. M. Velasco – J. Ries, Sacrul în istoria 

religioasă a omenirii, Ed. Polirom, Iaşi, 2000, p. 31-32. J. M. Velasco, Introducere în fenomenologia 
religiei, Ed. Polirom, Iaşi, 1997, p. 56. 

4 R. Otto, Sacrul. Despre elementul iraţional din ideea divinului şi despre relaţia lui cu 
raţionalul, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 1992. 

5 M. Eliade, Sacrul şi profanul, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1992, p. 13. 
6 M. Eliade, Mituri vise şi mistere, în Eseuri, Ed. Ştiinţifică, Bucureşti, 1991, p. 221. 
7 Ibidem, p. 220. 

404

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:21:47 UTC)
BDD-A3950 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Referindu-se la opiniile unor cercetători conform cărora progresele înregistrate 
de cercetarea ştiinţifică fac realitatea tot mai controlabilă, fapt ce duce la 
dezvrăjirea lumii, la pierderea semnificaţiei sociale a gîndirii, practicii şi 
instituţiilor religioase8, Eliade opina că desacralizarea totală a lumii nu este 
posibilă, deoarece sacrul se camuflează continuu în profan, de unde şi confundarea 
lui de către omul modern cu profanul9. Drept argument, conaţionalul nostru arăta 
că, în mod paradoxal, contestarea abuzivă a atitudinii şi comportamentului religios 
nu face decît să favorizeze apariţia unor noi modalităţi de manifestare a sacrului. 
Prin urmare, faptul că structura şi manifestarea sacrului sînt mereu aceleaşi arată că 
viaţa religioasă are aceleaşi caracteristici de bază în spaţiu şi timp. 

În sfîrșit, profesorul Jean-Jacques Wunenburger defineşte sacrul drept 
ansamblul de comportamente individuale şi colective care urcă pînă în timpurile 
imemoriale10. Sacrul implică stări interioare specifice şi se obiectivează în 
fenomene culturale. Experienţa sacrului se prezintă ca o percepţie diferenţiată a 
lumii, prin care oamenii îşi prezentifică Absolutul11. Wunenburger asociază sacrul 
cu jocul, considerînd că, în societăţile tradiţionale, jocul şi sacrul au avut un scop 
comun: sondarea adîncimii invizibile a lumii. Ca bază pentru teoretizările sale este 
luat scenariul occidental al sărbătorii, care, deşi se distanţează de semnificaţiile 
festinurilor din societăţile arhaice, continuă să promoveze pan-ludismul, jocul fiind 
receptat ca un factor subtil, care poate face din viaţă o sărbătoare permanentă12. 
Acest aspect este, în opinia sa, cea mai bună dovadă a irupţiei sacrului în profan, 
dar şi a conectării continue a profanului la sacru. 

Pornind de la interesul crescînd pentru ceea ce s-a numit „întoarcerea 
religiosului”, „moartea şi renaşterea utopiei” sau „revenirea sacrului”, Jean-Jacques 
Wunenburger urmăreşte să pună în evidenţă experienţele trăite de către omul 
contemporan ca forme ale unei alternative sacre. El vorbeşte despre recîştigarea 
interesului pentru esoteric şi ştiinţele oculte, despre adeziunea la diverse domenii, 
precum ecologia, erotismul, spectacolul festin, cultul vedetelor etc., dar şi despre o 
sacralitate conturată în jurul unor fenomene profane şi funcţionale, cum ar fi noile 
tehnologii. Impresia care se desprinde de aici este aceea că, în ciuda profeţiilor 
pozitiviste şi a lecturilor raţionaliste ale modernităţii, experienţa sacrului nu a 
dispărut, ci mai degrabă a fost deplasată înspre locuri şi obiecte noi13. 

 
II. Sacrul şi sacralitatea în viziunea lui Nicolae Steinhardt 
Aşa cum se poate constata din cele arătate mai sus, modul de abordare a 

sacrului şi sacralităţii oscilează între opinii pozitivist-raţionaliste şi mistic-
                                                 

8 M. Gauchet, Dezvrăjirea lumii. O istorie politică a religiei, Ed. Ştiinţifică, Bucureşti, 1995, pp. 
8-30. M. Weber, Sociologia religiei. Tipuri de organizări comunitare religioase, Ed. Teora, 
Bucureşti, 1998, p. 10-18. 

9 M. Eliade, Încercarea labirintului, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 1990, p. 130. 
10 J. J. Wunenburger, Sacrul, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 2000, p. 42. 
11 Ibidem, p. 49. 
12 Ibidem, p. 56-59. 
13 Ibidem, p. 112-116. 

405

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:21:47 UTC)
BDD-A3950 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

teologice: dacă pentru o parte dintre cercetători, sacrul este expresia elocventă a 
deficitului de cunoaştere în care s-a aflat umanitatea vreme de multe milenii, pentru 
alţi cercetători, sacrul constituie un indiciu dintre cele mai subtile în favoarea 
specificului excelsic al spiritului uman. Atenţi la ambele discursuri teoretice, în 
cele ce urmează vom încerca să prezentăm cîteva aspecte referitoare la teologia 
sacrului din perspectiva religiei creştine asumată de monahul de la Rohia. 

Semnificaţia sacrului în creştinism se află în strînsă legătură cu cele relatate în 
Noul Testament şi în tradiţia creştină. 

În sens neotestamentar, hagios indică natura lui Dumnezeu, puterea şi 
eternitatea Lui14, iar hagiasmos desemnează procesul de transfigurare a omului, 
prin viaţa în Hristos. Hagios se prezintă ca temelie a sfinţeniei, sugerînd unitatea 
dintre Tatăl şi Fiul, dar desemnează şi originea divină a lui Iisus, filiaţia divină a 
Acestuia, „sfîntul lui Dumnezeu”15, care se înomeneşte pentru a îndeplini în lume o 
misiune sacră: sfinţirea creaţiei. Iisus este Unul sfînt, Cel care Şi-a jertfit viaţa 
pentru consacrarea definitivă a neamului omenesc: „Pentru ei Eu mă sfinţesc 
(jertfesc) pe Mine însumi, ca şi ei să fie sfinţiţi întru adevăr”16. O dată cu Înălţarea 
lui Hristos la cer, începe lucrarea Duhului Sfînt, pe care Iisus îl transmite 
discipolilor Săi, aşa cum Tatăl L-a trimis pe El. 

În altă ordine de idei, din perspectiva teologiei creştine, sacrul îşi are izvorul în 
tripersonalitatea lui Dumnezeu, în relaţia desăvîrşită a Persoanelor divine, relaţie în 
care Duhul, ca Duh al Tatălui şi al Fiului, ca acelaşi Duh în amîndoi, exprimă 
fidelitatea desăvîrşită sau sfinţenia. Perfecţiunea acestei fidelităţi şi atenţii 
reciproce intertrinitare, realizată prin Duhul Sfînt, nu este confiscată de către 
Persoanele divine. Ea iradiază în umanitate, în toţi cei ce sînt într-un Duh cu Tatăl 
şi cu Fiul17. 

În teologhisirea lui Nicolae Steinhardt dogma Sfintei Treimi exprimă sinteza 
contrariilor, Taina Tainelor, Izvorul sfințeniei18. 

Tatăl este Părintele universului. Este nenăscut şi nu are nici un nume pozitiv. 
Acordarea unui nume oarecare implică pe cineva care dă nume. Noţiunile de 
„Părinte”, „Dumnezeu”, „Ziditor”, „Domn” şi „Stăpîn” nu sînt propriu-zis nume, ci 
numai moduri de adresare. Ele provin de pe urma binefacerilor şi lucrărilor Lui. 
Dumnezeu este o idee înnăscută în firea oamenilor, dar inexplicabilă. Dumnezeu 
diferă de lucrurile schimbătoare şi nestatornice. El este Altceva, complet diferit de 
realităţile create. Posedă rațiunea de a fi a celor ce fac parte din lumea sensibilă. În 
calitatea Sa de „arche”, Dumnezeu este Tată, întrucît a dat naştere Fiului, 
Logosului şi a purces pe Duhul Sfînt. El este Ipostasul generator de Ipostase. 

                                                 
14 Apocalipsa, 4, 3-8. 
15 Marcu, 1, 24. Luca, 4, 3-4. Ioan, 6, 69 şi 10, 30. 
16 Ioan, 17. 19. 
17 D. Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, Ed. Institutului Biblic şi de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1978, p. 272. 
18 N. Steinhardt, Primejdia mărturisirii. Convorbiri cu Ioan Pintea, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 1993, 

p. 221. 

406

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:21:47 UTC)
BDD-A3950 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Acţiunea de ipostaziere este fără început şi fără sfîrşit: Tatăl naşte continuu pe Fiul 
şi purcede veşnic pe Duhul Sfînt. Părintelui ceresc nu îi lipseşte nimic în ce 
priveşte bunătatea, înţelepciunea şi puterea. 

După scriitorul teolog, Părintele ceresc, Dumnezeu Tatăl, se implică în 
universul pe care l-a creat, deşi e distinct de lume. El nu se confundă cu lumea, 
iubeşte creaţia şi făpturile cărora le-a dat viaţă. Dumnezeu cheamă pe toţi oamenii 
la mîntuire; „pe nici unul pe care se apropie nu-l respinge, nu îngăduie nici unui 
păcat să biruie dragostea Sa de oameni; pururea le ascultă rugăciunea, (...) se 
mulţumeşte cu foarte puţin” şi „e foarte sensibil la chiar verbele muritorilor”19. 
Divinitatea lucrează amănunţit şi cu pricepere, şi cînd răsplăteşte şi cînd 
pedepseşte. „Dă sau bate cu nespus de migălit rafinament. De unde rezultă că 
Dumnezeu nu e numai bun, drept, atotputernic etc.; e şi foarte deştept”20. 

Dumnezeu Fiul, al doilea ipostas al Treimii, e viaţă din viaţa Tatălui: 
„Dumnezeu adevărat din Dumnezeu adevărat”. Este locul în care se face dăruirea 
vieţii, Cel ce a condus Viaţa pînă la cei vii. Hristos este Salvatorul omului, trimisul 
Tatălui pentru restaurarea naturii umane. După Steinhardt, Iisus nu a venit în lume 
să întemeieze o nouă religie, încă o religie; Domnul a venit să descopere umanităţii 
un nou mod de viaţă, cu totul original, suprapămîntesc. Iisus a venit pentru fiecare 
om, îndemnîndu-l: „să ieşi din tine însuţi şi să te priveşti cu atenţie, neamăgire şi 
asprime, întocmai ca pe un altul”!21. Hristos este actual pentru că este actualitatea 
însăşi. Îşi iconografiază neîntrerupt chipul în umanitate, asemănîndu-se cu oamenii 
în măsura în care faptele acestora au aureola sfinţeniei. 

„Hristos e contradictoriu orînduirii cosmice. Hristos, în cosmos e un scandal”22. 
Afirmaţia monahului este corectă. Aparţinînd sferei metafizice, în mod firesc, Iisus 
ar trebui să rămînă o realitate nevăzută şi incognoscibilă. Acest mod de a gîndi 
ocupa un loc important în filosofia precreştină: Principiul era incomunicabil, 
detaşat, rece23. Noutatea pe care religia creştină o aduce constă tocmai în faptul că 
Fiul lui Dumnezeu intră în ordinea dată a lumii create, se întrupează. Intră în 
orizontul unei realităţi căreia i-a dat sens şi în care se regăseşte ca factor 
constitutiv. Hristos confirmă faptul că pot fi văzute cele nevăzute şi te poţi încrede 
în ele. Prin prezenţa lui Iisus în ordinea lumii, se deschide perspectiva unei legături 
raţional-logice între credincios şi Dumnezeu-Tatăl. Prin El, Biblia se restaurează. 
Nu se schimbă radical, nu înspăimîntă gîndul. Clarifică nelămuririle şi dă noi 
conţinuturi cunoaşterii. Reduce la minimum distanţa dintre semnificant şi 
semnifiat. 

Moartea pe cruce a lui Hristos arată o modalitate de a lucra a lui Dumnezeu. 
Deşi, în aparenţă, Iisus a fost părăsit de Dumnezeu, El nu a încetat să fie 

                                                 
19 Ibidem, pp. 218-219. 
20 N. Steinhardt, Jurnalul fericirii, Ed. Dacia, Cluj Napoca, 1991, p. 18. 
N. Steinhardt, Primejdia..., p. 219. 
22 Ibidem, p. 72-73. 
23 F. E. Peters, Termenii filozofiei greceşti, traducere de Drăgan Stoianovici, Ed. Humanitas, 

Bucureşti, 1993, p. 44-45. 

407

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:21:47 UTC)
BDD-A3950 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Dumnezeu. Momentul răstignirii trebuie privit ca un fundament al credinţei 
creştine. Apostolii care se aflau în jurul crucii puteau opta, în deplină libertate, 
pentru credinţa în dumnezeirea Învăţătorului lor sau în specificul pur omenesc al 
Acestuia. Teama şi fuga de la locul execuţiei demonstrează caracterul îndoielnic al 
credinţei lor: n-au ştiut să acumuleze piedicile şi să găsească argumentele necesare 
pentru a preface starea trăită în imposibilitate posibilă. Hristos, precizează 
călugărul cărturar, n-a coborît de pe cruce şi nu a încercat să demonstreze 
atotputernicia Sa, întrucît nu a vrut să-l convertească pe om prin constrîngere. Ceea 
ce a oferit El omului, prin actul tragic al jertfei, este libertatea de a crede: „Dacă s-
ar fi coborît de pe cruce nu mai era nevoie să se creadă, ar fi avut loc doar 
recunoaşterea unui fapt”24. „Mortul” de pe crucea Golgotei îmbie pe cei ce au privit 
sau încearcă să privească spre El să scruteze sensul tainic al raportului om-
Dumnezeu, să acorde încredere unui ne-fapt. 

Învierea Sa este un mister care depăşeşte şi sfarmă înţelegerea omenească. 
Resurecţia Domnului presupune o credinţă în stare să treacă dincolo de limitele 
minţii omeneşti: „În ziua Învierii, în Prima zi de Paşti, creştinul are parte de o 
părtăşanie cu ceea ce se află dincolo de fruntariile înţelegerii omeneşti. Pentru 
oarecare vreme, izbuteşte a nu mai fi nici el din lumea aceasta”25. Învierea arată că 
credinţa stă dincolo de limitele minţii omeneşti şi implică o încredere totală a 
omului în cele ce crede. De această lipsă de încredere, totală, ilogică, nepăsătoare 
de evidenţe (ori şi potrivnică lor) au dat dovadă Apostolii. Domnul însă le face pe 
voie, lui Toma şi celorlalţi ucenici ai Lui. Le dovedeşte învierea Sa pe cale 
materială, aşa precum a voit Toma. Li se supune, le aduce probe pur empirice: 
mănîncă, le arată mîinile şi picioarele Sale, îi pofteşte să-L pipăie, să-şi pună mîna 
în coasta Lui. 

Duhul Sfînt, al treilea ipostas din Treime, este consubstanţial cu Tatăl şi cu Fiul. 
El nu este ceva străin, introdus din afară în Dumnezeu. Duhul are o existentă 
proprie, voinţă liberă şi este activ şi atotputernic. El însoţeşte Logosul şi face 
cunoscută activitatea Lui. Duhul are un ipostas propriu care purcede de la Tată şi se 
odihneşte în Fiul. Este viu, liber, de sine mişcător, activ. În orice acţiune a Lui 
puterea coincide cu voinţa; este fără de început şi fără de sfîrşit. Duhul este forţa 
generatoare şi suportul întregii creaţii. În spiritul revelaţiei divine, Duhul este 
energia care stă la baza lumii sensibile: „Trimite-vei Duhul Tău şi se vor zidi”26 şi 
forţa care susţine viaţa oamenilor: „Duhul cel dumnezeiesc – observă Iov – m-a 
făcut; iar suflarea Celui atotputernic este cea care mă ţine”27. 

Duhul Sfînt este Cel ce întreţine misterul în creaţie şi facilitează sfinţirea 
universului. Prin Duhul întregul cosmos se regăseşte ca imagine a gîndului divin; 
Duhul Sfînt e puntea de legătură între vizibil şi invizibil, finit şi infinit, creat şi 

                                                 
24 N. Steinhardt, Jurnalul…, p. 63. 
25 N. Steinhardt, Dăruind vei dobîndi, ediţia a II-a, îngrijită, revăzută şi adăugită de Ioan Pintea, 

Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 1997, p. 101. 
26 Psalmul 103, 31 
27 Iov, 33, 4. 

408

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:21:47 UTC)
BDD-A3950 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

necreat, între sacru şi profan28. Duhul Sfînt este cel ce dezvăluie taina lumii create. 
El relevă faptul că cosmosul este dublu (material şi spiritual), e paradoxal, 
cuprinzînd în sine lucruri potrivnice: „Universul creştin e dialectic: viază între 
spiritual şi material, între sacru şi profan, sinteza urmînd a se realiza prin 
întrepătrunderea celor două elemente. Universul creştin este permeabil Divinităţii, 
e pasibil de îndumnezeire, posedă vocaţie supranaturală”29. 

Duhul este cel ce dă omului caracterul de persoană. El imprimă în natura umană 
chipul lui Dumnezeu şi mobilitatea necesară pentru parcurgerea traseului de la tip 
la prototip, de la chip la asemănarea cu Dumnezeu. Tot Duhului îi aparţine 
imprimarea şi actualizarea, sub forma noutăţii, a raţiunilor divine, a fragmentelor 
de gînd divin, în lumea sensibilă. El este factorul progresului spiritual şi al elanului 
vital în creaţie, factorul maternal care insuflă viaţa şi fecundează materia. Duhul 
este cel ce apropie lumea de condiţia eschatologică, de sfințenie. 

În regim ontologic sfinţenia deplină s-a realizat în Hristos, Persoana care S-a 
dăruit total lui Dumnezeu, prin viaţa Sa de ascultare fără compromis şi prin jertfa 
Sa de pe cruce. Ca om, Hristos s-a aşezat în aceeaşi transparenţă şi fidelitate faţă de 
Dumnezeu şi faţă de umanitate, în care este ca Dumnezeu – o transparenţă deplin 
accesibilă omului. Fiind sfinţenia supremă în forma umană, Hristos e şi omul 
pentru oameni în gradul suprem şi exemplar. Hristos e omul suprem, omul care-i 
ajută pe oameni să dobîndească sfinţenia sau fidelitatea activă faţă de Dumnezeu şi 
faţă de semeni. El este omul prin care sfinţenia, ca supremă transparenţă reciprocă 
a Persoanelor Sfintei Treimi, se comunică umanităţii ca sensibilitate desăvîrşită, 
pentru ca sfinţenia Lui să se facă văzută şi respectată peste tot, împingînd existenţa 
spre un cer nou şi un pămînt nou, în care să locuiască sfinţenia, prin extensiunea ei 
din Sfînta Treime. 

În contrast cu vechile hierofanii, Iisus Hristos este cel care îi conduce pe oameni 
către sfinţenie. O astfel de experienţă nu se produce oricum: ea implică credinţa, 
omul credincios fiind cel prin care se manifestă credincioşia totală faţă de 
Dumnezeu şi calitatea omului de delegat de Dumnezeu cu administrarea lucrurilor 
spre lauda Lui şi spre mîntuirea semenilor. Căci cel total fidel lui Dumnezeu devine 
total fidel şi semenilor, încadrînd fidelitatea sa faţă de semeni în fidelitatea sa faţă 
de Dumnezeu, cum a făcut Hristos însuşi30. 

Oamenii au „ceasul” lor. Ei trebuie să vadă cu ochii, să audă cu urechile şi să 
înţeleagă cu inima. A săvîrşi toate acestea, înseamnă a sesiza că „Domnul e 
flămînd, însetat, străin, bolnav sau în temniţă” ca să poată fi hrănit, hidratat, primit 
la cel ce îl aşteaptă. Faptele milei creştine apar ca lucruri fireşti: „dacă nu-ţi astupi 
urechile şi nu-ţi acoperi ochii dinadins”31. Actele caritabile faţă de alții sînt daruri 

                                                 
28 N. Steinhardt, Primejdia…, p. 82. 
29 Ibidem, p. 220. 
30 Ibidem, p. 272. 
31 N. Steinhardt, Jurnalul…, p. 52. 

409

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:21:47 UTC)
BDD-A3950 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

elementare, pe care le avem din fire şi „zac în sufletul, inima, rărunchii, mintea, 
bojocii, măruntaiele, troposinele şi sinapsiile oricui”32. 

Anihilarea, mortificarea trupului nu e acceptată ca o soluţie eficientă în lupta cu 
răul. Confruntarea cu tenebrele trebuie să se facă atît la nivelul psihiei, cît şi al 
faptelor. Purificarea minţii, învingerea voinţei şi curăţirea de patimi sînt acţiunile 
prin care sufletul poate fi primenit. 

Purificarea minţii începe cu evitarea amintirilor negative şi a gîndurilor rele. 
Acest efort implică ocolirea oricărei conversaţii cu ele. Paza inimii, păzirea minţii, 
paza celor dinăuntru presupune vigilenţă, adică atenţie şi împotrivirea în cuvînt. O 
performanţă care se realizează prin „înţelegerea duhovnicească”, prin asistenţa 
Duhului Sfînt. Nici observaţiile particulare nu sînt neglijate. 

Pentru a descoperi gîndurile, trebuie să examinăm ce anume se petrece în suflet. 
Nu este vorba doar de o simplă întoarcere în sine, ci de un examen practic, constînd 
în consemnarea gîndurilor şi greşelilor din fiecare zi. 

Învingerea voinţei şi predarea ei lui Dumnezeu se realizează prin renunţarea la 
pasiunile generate de simţuri, la materie, la contingenţele multiple ale realităţii. 
Purificarea voinţei reprezintă detaşarea de orice sentiment, de orice pasiune sau 
afecţiune faţă de lume. E renunţarea la tot, pentru a duce totul lui Dumnezeu, 
pentru a fi plin de Dumnezeu. Golul realizat de om este umplut de Dumnezeu cu 
lumina Lui. Purificarea voinţei reprezintă un proces de „supranaturalizare” a fiinţei 
omeneşti. 

Curăţirea de patimi corespunde cu readucerea sufletului la starea de „chip” a lui 
Dumnezeu. Afectele sînt „puterile” introduse de Dumnezeu în sufletul omului şi 
destinate să-i servească „drept instrumente şi unelte” în viață. Preluînd o idee a lui 
J. P. Sartre, călugărul literat consideră că în procesul mîntuirii „Important nu este 
să spui: Iată ce au făcut din mine, ci: Iată ce am făcut eu din ceea ce au făcut din 
mine33”. Orice fapt e anti-destin. Orice operă e anti-naturală. Orice hotărîre e anti-
neant. Sfințenia presupune o angajare totală, un efort dus pînă la sacrificiul de sine. 
Ea trebuie privită prin ochii lui Hristos, prin gîndul Lui, prin voinţa Lui şi prin 
sentimentele Lui. Sfințenia, mîntuirea este oglindirea omului în Dumnezeu. Acesta 
este motivul pentru care restaurarea personală nu poate fi negociată: „Vin unii şi 
spun: aş duce o viaţă creştină dacă aş putea…dacă aş avea condiţii, dacă ar fi… dar 
aşa e imposibil… Şi le răspund: Asta e viaţa de care ai parte, ăsta-i lozul pe care l-
ai tras; acum trebuie să fii creştin; dacă aştepţi să ai confort şi timp liber şi să fie iar 
linişte şi bună stare şi să se ducă jupîneasa la piaţă şi să găseşti brînză în toate 
băcăniile ai putea pierde prilejul de a fi ceea ce spui că doreşti să fii. Trebuie să te 
poţi mărturisi creştin oriunde, în tren, în subsol, printre dobitoci, într-un spaţiu 
locativ comun, pe cruce, într-o cameră de trecere, la coadă”34. 

Nici citirea, nici simpla exegeză a textului sacru nu numai că nu aduc mîntuirea, 
ci prind omul în chingile propriei logici; îl face să creadă că-L aude, că vorbeşte în 

                                                 
32 Ibidem. 
33 N. Steinhardt, Jurnalul…, p. 222. 
34 Ibidem, p. 234. 

410

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:21:47 UTC)
BDD-A3950 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

numele lui Dumnezeu, cînd de fapt îşi exprimă opiniile proprii. A declara, pe ton 
protocolar, că ceilalţi creştini, ca toţi ceilalţi oameni trecuţi, prezenţi şi viitori sînt 
ineluctabili sortiţi osîndei veşnice, e o dovadă de exaltare. O astfel de atitudine 
substituie pe cel ce o vehiculează lui Hristos, îmbrîncindu-L şi făcîndu-I vînt de pe 
tronul Său de judecător. Cine se mîntuieşte şi cine nu, sînt lucruri pe care numai 
Dumnezeu le cunoaşte. În plus, nu avem dreptul să-l jignim pe aproapele nostru, 
să-l îndepărtăm din cercul năzuitorilor la mîntuire. Mîntuirea subiectivă e o taină a 
cărei dezlegare se află exclusiv în mîinile lui Iisus35. 

Excluderile mutuale, intoleranţa şi răutatea faţă de convivii noştri Steinhardt 
consideră că provoacă „dezgustul, suspinul şi rîsul” Domnului. Ambiţia de a 
stăpîni monopolul mîntuirii este simptom de infantilism intelectual, de totală 
îndepărtare de la ideea chenozei şi de transformare a spiritualismului propriu 
credinţei în fundamentalism religios. Respectul pentru celălalt, dragostea de 
aproapele, sila pentru violenţe verbale, respingerea agresivităţii totale sînt 
condiţiile esenţiale pentru realizarea mîntuirii individuale. 

Restaurarea hristică nu este un „dat”. Ea se află într-un proces de devenire: totul 
este sacru, pe măsură ce totul este sfinţit. E adevărat că un studiu semiologic al 
formelor de consacrare relevă ca bază a sfinţeniei Taina Euharistiei, ca bază a 
sacrului substanţial. Euharistiei i se adaugă însă şi celelalte Sfinte Taine: Botezul, 
Mirungerea, Nunta, Maslul, Mărturisirea, Hirotonia, care, asumate în mod 
responsabil, introduc natura umană în ordinea mesianică, dezvoltînd în omul 
credincios sfinţenia însăşi. 

Experiatorul tenace al sfinţeniei este sfîntul. Sfîntul nu este o abstracţie umană, 
ci o persoană obişnuită, într-un mediu puţin obişnuit cu exemplaritatea umană. 
Sfîntul e un înainte-mergător şi un ajutător al celorlalţi oameni în drumul spre 
viitorul desăvîrşirii eschatologice. Biruind timpul printr-o vigilenţă sporită asupra 
curgerii lui, sfîntul ajunge la o maximă asemănare cu Dumnezeu. Avînd pe 
Dumnezeu în sine, cu bunătate şi cu iubirea Lui de oameni, sfîntul ajunge la 
deplinătatea esenţei umane, la identitatea esenţei umane cu existenţa. 

Acest model nu este fictiv. Este real, atît de real încît pare să deranjeze cu 
prezenţa sa. El se regăseşte în jertfa curată a Fiului lui Dumnezeu, care aflîndu-Se 
în totală puritate, S-a jertfit Tatălui pentru salvarea umanităţii pentru adevăr. 
Descoperind valorile spirituale, sfîntul, deschis exerciţiului iniţiatic, aşeza în faţa 
oricărui experiator, orizontul sacru al lumii şi al eternităţii, al unei tradiţii inefabile, 
catalogată astăzi fie din ignoranţă, fie din raţiuni polemice iraţională, demonică, 
delirantă. 

Așadar în viziunea steinhardtiană, sacrul e un atribut divin, iar sfinţii sînt acei 
oameni care au conştientizat harul sacramental, devenind mari oameni de acţiune. 
Faptele lor răstoarnă măsura actelor pur umane: sînt acţiuni cu putere, acţiuni 
pnevmatice, acţiuni îndumnezeite. Ei se încadrează în duhul comunitar, în slujba 
iubirii, slujind trupului lui Hristos ca întreg (Biserica). Sfinţii au descoperit că 

                                                 
35 N. Steinhardt, Dăruind…, p. 271. 

411

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:21:47 UTC)
BDD-A3950 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

numai păcătoşii pot gusta creştinismul, deoarece, în ciuda nevredniciei omeneşti – 
pe a lor punînd-o totdeauna înaintea nevredniciei semenilor –, nici un păcat nu 
poate birui dragostea lui Dumnezeu de oameni, care transfigurează orice făptură 
încercată de nostalgia eternităţii36. 

 
Bibliografie 
Eliade, M. , Eseuri, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1991 
Eliade, M. , Încercarea labirintului, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1990 
Eliade, M., Sacrul şi profanul, Editura Humanitas, Bucureşti, 1992 
Gauchet, M., Dezvrăjirea lumii. O istorie politică a religiei, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 

1995 
Mensching, G., Histoire de la science des religions, Paris, 1955 
Müller, M., Essai de mythologie comparée, Paris, 1859 
Otto, R. , Sacrul. Despre elementul iraţional din ideea divinului şi despre relaţia lui cu 

raţionalul, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1992 
Peters, F. E. , Termenii filozofiei greceşti, traducere de Drăgan Stoianovici, Editura 

Humanitas, Bucureşti, 1993 
Ries, J., Sacrul în istoria religioasă a omenirii, Editura Polirom, Iaşi, 2000 
Stăniloae, D., Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1978 
Steinhardt, N., Dăruind vei dobândi, ediţia a II-a, îngrijită, revăzută şi adăugită de Ioan 

Pintea, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1997 
Steinhardt, N., Jurnalul fericirii, Editura Dacia, Cluj Napoca, 1991 
Steinhardt, N., Primejdia mărturisirii. Convorbiri cu Ioan Pintea, Editura Dacia, Cluj-

Napoca, 1993 
Velasco, J. M., Introducere în fenomenologia religiei, Ed. Polirom, Iaşi, 1997 
Weber, M., Sociologia religiei. Tipuri de organizări comunitare religioase, Editura Teora, 

Bucureşti, 1998 
Wunenburger, J. J. , Sacrul, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2000 

 

                                                 
36 N. Steinhardt, Jurnalul..., p. 125. 

412

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:21:47 UTC)
BDD-A3950 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

