Aspects du sacré dans les cités grecques du Pont Gauche

Remus Mihai FERARU

The present paper focuses on several aspects concerning the sacred, as contained in the
inscriptions found in the Greek cities’ sites on the left shore of the Blak Sea (the Left Pont).
The sacred impregnates all the oficial and private aspects of life in the Greek cities of the
Left Pont. It developes two different (yet not antagonical) directions: on one hand, there is
the “territoryzation” of the sacred — well attested by the Callatis inscriptions; they call the
temple devoted to Dionysos, by the end of the 3 century B.C. naos, then hieron
(sanctuary), during the emperor Tiberius’ epoch, when the temple was surrounded with an
enclosure; on the other hand, one can see that the calendar of the Greek cities is saturated
with the sacred. Initially, the calendar is an ensemble of ritualic dates. The religious
holidays honouring the divinities are fundamental landmarks in how the calendars are
organized. The three seasons of the Greek year (winter, spring and summer) are marked by
three important holidays: the Pyanepsy-es, the Anthestery-es and the Thargely-es. The
center of the propitiatory rituals is ocupied by food gifts and bloody sacrificies. In fact, the
bloody sacrifice ilustrates the strong bondage of the sacred and the profane in the Greek
cities on the left shore of the Blak Sea. The sacrificial ceremony ends with a sacred
banquet, which becomes an ocasion to celebrate the good relationship of men and gods —
as depicted by a Callatis inscription.

Keywords: sacred, feast, sacrifice, ritual, contamination, purification.

Dans sa tentative de définir le sacré, le célebre sociologue des religions Roger
Caillois part de I’idée que « orice conceptie religioasa implica distinctia dintre sacru si
profan »'. Dans sa vision, toute définition de la religion « inglobeazi opozitia dintre
sacru si profan »*. Quel que soit le point de vue adopté dans 1’étude du sacré, la notion
en soi évoque 1’idée d’une relation, d’une communication entre la sphére du divin et
celle de I’humain’. En d’autres termes, la vie religieuse n’est que la somme des
rapports que ’homme entretient avec le sacré. Ces rapports sont exposés et garantis par

! Roger Caillois, Omul si sacrul, traduit du frangais par Dan Petrescu, Ed. Nemira, Bucuresti, 1997,
p- 19.

2 Ibidem.

3 André Motte, « L’expression du sacré dans la religion grecque », in Julien Ries (éd.), L ‘expression du
sacré dans les grandes religions, 1lI, Centre d’histoire des religions (Collection Homo religiosus, 3),
Louvain-la-Neuve, 1986, p. 112.

293

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



les croyances de ’homme, mises en pratique par I’intermédiaire des rituels. C’est le
sacré qui impose au croyant une certaine attitude et défend sa foi contre la dissolution®.

Ces affirmations sont parfaitement valables aussi pour la religion grecque classique,
qui nous apparait comme étroitement liée au groupe social. La religion est I’élément
psychologique essentiel qui assure la cohésion des communautés ainsi que leur
survivance. Dés la fondation des cités grecques (poleis), la religion pénétre dans toutes
les formes de manifestation de la vie officielle et privée. Cette situation est
généralement valable tant pour les cités de la Gréce continentale et de la cote ouest de
I’ Asie Mineure, que pour leurs colonies répandues dans tous les coins du monde grec.

Les sources littéraires sont fondamentales pour la religion grecque. Surtout les
poctes grecs, commencant par Homére et Hésiode, ont parlé de la genése du sacré et
des relations entre hommes et dieux. Ces récits, dans la mesure ou on peut les corréler
et comparer, nous fournissent un panorama complet sur les modalités de percevoir le
sacré en Gréce et de vivre avec lui au jour le jour. A part les récits littéraires, les
inscriptions constituent une source d’informations trés riche et variée pour I’étude du
sacré dans la religion grecque. Les textes gravés sur pierre nous dévoilent des aspects
de la religion grecque que les écrivains ne mentionnent pas ou dont ils nous offrent,
dans le meilleur des cas, des informations bien lacunaires.

Notre étude a pour objet I’analyse de quelques aspects du sacré dans les inscriptions
découvertes dans les cités grecques du littoral ouest de la Mer Noire, connu dans les
sources littéraires grecques sous le nom de Pont Gauche (ta gprotepe 100 IIoviov).
11 s’agit, en allant du Nord vers le Sud, des cités suivantes: Istros, Tomis, Callatis,
Bizone, Dionysopolis, Odessos, Mesambria et Apollonia Pontica. Nous avons intégré
aussi, parmi les cités du Pont Gauche, deux fondations milésiennes, Olbia et Tyras,
situées au Nord et respectivement au Nord-Ouest de la Mer Noire. Quelle que soit la
réalité¢ géographique, notre option repose sur les affinités évidentes, les rapports et les
similitudes, dans le domaine des cultes et de la vie religieuse, entre les fondations
milésiennes du Pont Gauche et leurs cités-sceurs Olbia et Tyras. La plupart des colonies
grecques du Pont Gauche — Olbia, Istros, Tomis, Bizone, Dionysopolis, Odessos si
Apollonia Pontica — ont ét¢ fondées par Milet. Callatis (aujourd’hui Mangalia) fut
fondée par Héraclée du Pont, une colonie mégarienne, tandis que Mesambria
(aujourd’hui Nésébar) est fondée par des colons de Chalcédoine et de Mégare.

Notre recherche est basée sur les catégories suivantes d’inscriptions: décrets
officiels des cités grecques, réglements sacrés et inscriptions a caractere votif.

1. Le cadre méthodologique: phénoménologie du sacré dans la Gréce antique

L’expérience grecque du sacré en général a pris naissance probablement en méme
temps que le sentiment de la présence d’un pouvoir surnaturel dans des endroits
mystérieux (foréts, sources, grottes, montagnes), dans des phénomenes naturels
énigmatiques et effrayants (tonnerre, orage), dans les moments fondamentaux de la vie

*R. Caillois, op. cit., p. 20.

294

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



(naissance, mort)’. Le terme méme qui définit le sacré en grec, igpdg, vient,
probablement, d’une racine indo-européenne qui signifie fort/puissant. Les derniéres
recherches confirment 1’origine préhellénique de ce mot et renvoient au sanscrit isirah
— fort, qui engendre la vie®.

L’expérience primaire du sacré s’est développée ensuite dans deux directions
différentes:

« D’un c6té, le sacre s’est territorialisé, se trouvant ainsi associé aux lieux forts, déterminés
par de frontiéres précises, de la manifestation du surnaturel: ces lieux, désormais consacrés au
culte des puissances qui y s¢journent, se transforment progressivement en sanctuaires ((éména),
lesquels peuvent abriter des temples dédiés a ces mémes divinités ou bien délimiter d’autres
espaces de dévotion (par exemple les nymphes des sources ou bien les tombes des /éros [...]
comme la 1égendaire tombe d'(Edipe dans le faubourg athénien de Colone »'.

Méme si a I’origine le terme zéuevog désigne une portion de terrain réservée aux
dirigeants ou plus précisément un apanage, il a fini par recevoir une connotation
strictement religieuse. Le mot téménos est arrivé a désigner umne portion d’espace
délimité et consacré a une divinité, plus exactement, un espace sacrée qui peut contenir
un ou plusieurs monuments cultuels, mais ne se confond pas avec eux ni ne les
implique obligatoirement, d’ou les sens de sanctuaire et méme de femple, sens qu’il a
habituellement. La notion de téménos impliquait I’idée d’une cloture, de la délimitation
d’une portion de territoire de 1’espace profane environnant, pour accentuer son
caractére sacré d’endroit réservé a la divinité®. Egalement, les tombeaux des heros,
¢tant devenus de vrais talismans pour la communauté, servent comme lieux de culte
consacrés a des personnages légendaires, de vrais ancétres mythiques de la cité dont les
membres des familles et des clans revendiquent leur origine’. Dans certains cas, la
délimitation du territoire sacré de 1’espace environnant était marquée par une borne ou

> Mario Vegetti, « L’homme et les dieux », in Jean-Pierre Vernant (coord.), L homme grec, Editions
du Seuil, Paris, 1993, p. 382; Francois Chamoux, Civilizatia greacd in epocile arhaica si clasicd, vol.
I, traduction et avant-propos par Mihai Gramatopol, Eds. Meridiane, Bucuresti, 1985, pp. 195-196.

® Pierre Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire de mots, Tome 11 (E-K),
ouvrage publié¢ avec le concours du Centre de la Recherche Scientifique, Eds. Klincksieck, Paris, 1970,
p- 458 (s. v. 1epdg); Julien Ries, Sacrul in istoria religioasd a omenirii, traduit de 1’italien par Roxana
Utale, Eds. Polirom, Iasi, 2000, p. 118.

M. Vegetti, art. cit., p. 383.

8 Le mot zéuevog dérive de 7éuva dont le sens principal est « couper, enlever en coupant », voir
Michel Casevitz, « Temples et sanctuaires, ce qu’on apprend la lexicologie », in G. Roux (éd.),
Temples et sanctuaires. Séminaires de recherche de Lyon, 1981/1983, Lyon, 1984, p. 85-87; P.
Chantraine, op. cit., Tome IV/1, (1977), p. 1104 (s. v. Téuvw); Jean Casabona, Recherche sur le
vocabulaire des sacrifices en grec, des origines a la fin de l’époque classique (Publications des Annales
de la Faculté de Lettre, N. S. n° 56), Eds. Ophrys, Aix-en-Provence, 1966, p. 211-219.

® Jean-Pierre Vernant, Mit si religie in Grecia anticd, traduction et avant-propos par Mihai
Gramatopol, Bucuresti, Eds. Meridiane, 1995, p- 50-51.

295

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



un mur qui entourait le sanctuaire'’. Par extension, « on va considérer comme sacré
tout ce qui se trouve a I’intérieur de I’enceinte du lieu du culte ou bien, tout ce qui y est
consacré, comme les victimes sacrificielles, les formes traditionnelles du rite et leurs
officiants »'".

D’autre part, les Grecs anciens qualifient comme sacré tout ce qui émane des
pouvoirs surnaturels et, de maniére spécifique, des volontés divines.

« On désignera donc comme sacrés I’ordre de la nature, I’alternance des saisons, des
récoltes, du jour et de la nuit, et, de méme, 1’ordre immuable de la vie sociale, la succession
réguliére des générations garantie par le mariage, par les naissances, par les rites de sépulture et
de vénération des défunts, ainsi que la permanence des communautés politiques et du systéme
des pouvoirs »'%.

Donc, dans les deux acceptions mentionnées la-dessus, 1’expérience du sacré est en
tout premier lieu celle d’un pouvoir ou d’un ensemble de pouvoirs qui interviennent
dans les processus de la nature et de la vie et dont I’intervention peut étre soit
bienveillante, principe d’ordre et d’harmonie naturelle et sociale, soit perturbatrice,
violente et destructive, comme c’est le cas pour la tempéte, la maladie et la mort. Par
conséquent, [attitude envers pouvoirs surnaturels consistera a gagner leur
bienveillance divine et a éloigner, voir méme éliminer leur violence négative'.

Le rite pour acquérir la bienveillance et la protection de la divinité consiste d’abord
a faire des offrandes votives, accompagnées d’invocation et de priére. Pour les Grecs,
celles-ci supposent le don de richesses, les libations, la consécration de certains édifices
de culte. Au centre des rites propitiatoires se trouvaient les offrandes alimentaires et les
sacrifices sanglants d’animaux et d’oiseaux'®. Selon Platon, « sacrifier signifie faire un
don aux dieux »'*. Le sacrifice exprime que la communauté renonce a une portion de
ses ressources alimentaires les plus précieuses qu’elle offre aux dieux, lesquelles
devraient, en revanche, montrer leur bienveillance a 1’égard des hommes. La cérémonie
rituelle se terminait avec un banquet sacré qui était une occasion de célébrer le bon état
des rapports entre les hommes et les dieux. Et pour que les rituels soient efficaces, il

' Anna Ferrari, Dictionar de mitologie greacd si romand, traduction par Dragos Cojocaru,
Emanuela Stoleriu, Dana Zamosteanu, Eds. Polirom, Iasi, 2003, p. 814-815 (s. v. zéuevog, -eoc,
0vg). Une inscription de Paros, datant du V¢ siécle av. J. C. avait le role de borne. Elle délimitait le
domaine sacré de Zeus Hypatos de 1’espace profane environnant. L’inscription interdisait ’acces aux
non-initiés et aux femmes dans le sanctuaire de Zeus Hypatos, voir IG XII, 5, 183: [6p]og ‘Yrdtor
&[te]-/[A]éoTol 00 BEN-/[1]g yuvan-/[k]i, apud Dobrinka Chiekova, Cultes et vie religieuse des cités
grecques du Pont Gauche (VII°—I'* siécles avant J.-C.), Bern, Peter Lang, 2008, p. 103, la note 127.

M, Vegetti, art. cit., p. 383; voir aussi, J. P. Vernant, op. cit., p. 59-60.

2 bidem, 383-384.

3 Ibidem, p. 383.

'* Anna Ferrari, op. cit., p. 731-732 (s. v. sacrifice).

15 Platon, Euthyphron 14 c: 10 belv dwpeicbai &6ty Toig Oeoic, apud Alexandru Avram, « Un
reglement sacré de Callatis », in BCH 119, 1995, p. 249.

296

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



fallait absolument qu’ils soient accomplis selon des procédés et a des moments établis
par la tradition'®.

2. Le sacré dans les calendriers des cités ouest-pontiques milésiennes

Le moment de I’accomplissement des rituels est indiqué avec précision par les
calendriers des cités grecques, lesquels, a I’origine étaient un ensemble de dates
rituelles. Par conséquent, le calendrier grec porte en soi le sacré.

Les fétes religicuses consacrées aux divinités vénérées dans les cités grecques
représentaient des repéres fondamentaux pour 1’organisation de leurs calendriers. Dans
la Grece antique, la plupart des fétes était toujours liée aux traditions de la société
agricole. Les noms des fétes renvoient souvent aux rites agraires trés anciens, destinés
soit a assurer la fertilit¢ des champs, soit a invoquer la protection divine pour protéger
les fruits de la récolte'”.

A peu d’exceptions prés, les noms de mois du calendrier grec dérivent
incontestablement de dénominations de fétes religieuses homonymes. Dés le début du
VIII®siécle av. J.-C., la relation entre 1’héortologie et les noms de mois est evidente. Le
poéme d'Hésiode, Travaux et Jours, nous fournit la premiére attestation documentaire
d’un nom de mois du calendrier grec; il s'agit du mois Lénaion qui tire son nom des
Lénaia, une féte trés archaique, célébrée en ’honneur de Dionysos dans les cités
ioniennes'®. Donc, a 1origine, les Grecs dénommaient leurs mois d’aprés les fétes
principales et chaque mois comprend 1’accomplissement d'une féte homonyme'”.

Les colonies milésiennes du Pont Gauche (Olbia, Tyras, Istros, Tomis, Bizone,
Dionysopolis, Odessos) ont hérité le calendrier de leur métropole, Milet; le calendrier
milésien était un calendrier de type ionien. Six noms de mois du calendrier athénien se
retrouvent dans le calendrier de Milet et d’autres cités pontiques milésiennes; il s’agit
de Thargélion, Métageitnion, Boedromion, Pyanopsion, Posidéon, Anthestérion.

M. Vegetti, art. cit., p. 385; Anna Ferrari, op. cit., p. 730-731, 733 (s. v. sacrifice).

17 Montserrat Camps-Gasset, L'Année des Grecs. La Féte et Le Mythe, Annales Littéraires de
I'Université de Besangon, 530, 1994, p. 20, 41; Michel Casevitz, « Le vocabulaire agricole dans le
calendrier grec », dans Rites et rythmes agraires, séminaire de recherche sous la direction de Marie-
Claire Cauvin (collection de Travaux de la Maison de I'Orient n° 20), GDR Maison de I'Orient
Méditerranéen, Lyon, 1991, p. 110.

18 Hésiode, Travaux et Jours, 504-506 (texte établi et traduit par Paul Mazon, Paris, Les Belles
Lettres, 1993): Mfjva. 8¢ Anvoudvo kdax’ fuoto Povddpa mavto / Todtov GAebacBoL Ko
myddog ol T énmt yolov / mveboovtog Bopéao dvonieyéeg teAéBovoty... (« Quand vient le mois
Lénéon avec ses jours mauvais, dont chacun / voit périr quelques-uns de nos beeufs, méfiez-vous de
lui et de / ses facheuses gelées, qui apparaissent sur le sol au souffle de Borée... »).

!9 Catherine Triimpy, « Les fondements religieux des calendriers grecs » in Vinciane Pirenne-
Delforge, Ohnan Tunca (éds.) Représentations du temps dans les religions, Actes du Colloque
organisé par le Centre d'Histoire des Religions de I'Université de Liége, 2003, p. 222 et la note 8, 223.

Catherine Triimpy, Untersuchungen zu den altgriechischen Monatsnamen und Monatsfolgen,
Heidelberg, 1997, p. 93; F. Bilabel, Die ionische Kolonisation. Untersuchungen iiber die Griindungen
der Ioner, deren staatliche und kultliche Organisation und Beziehungen zu den Mutterstddten,
Philologus, Suppl. 14, 1, Leipzig, 1920, p. 70-71.

297

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



Dés I’époque archaique, ’année du calendrier —commengait dans les cités
milésiennes du Pont Gauche par le mois Torype@v (avril), a 1’équinoxe de printemps®’,
ce qui est confirmé avec certitude par un graffito découvert a Olbia ou Tauréon
apparait en premier dans la liste des mois olbiens™. Le graffito découvert a Olbia
assure la succession exacte des mois dans les calendriers de Milet et de ses colonies
pontiques. Il convient de préciser que la succession des mois Lénaion — Anthésterion —
Artémision se retrouve non seulement dans les calendriers de la plupart des cités
ioniennes (Ephése, Milet et ses colonies pontiques, Paros, Thasos, Ténos, Chalcis)>,
mais aussi a Athénes™. On peut donc supposer que cette séquence des trois mois
mentionnés plus haut doit forcément remonter au calendrier ionien commun, antérieur
a la migration des Ioniens vers 1’Asie Mineure”. Le dernier mois du calendrier des
cités ouest-pontiques milésiennes est celui d’Artémision; il est mentionné en dernier sur
le graffito découvert & Olbia™. (Tableau I)

Les fétes religieuses marquaient des moments importants dans la succession des
saisons et des travaux agricoles. Les rapports établis, d’un c6té, entre les fétes et la
succession des saisons, de 1’autre coté, entre les fétes et les travaux agricoles, mettent
en évidence la fonction fondamentale de la féte pour rythmer ’année. Dans le
calendrier grec, les jours sont nommés souvent en fonction de leur position avant ou
aprés une certaine féte qui acquiert donc un réle précis dans la délimitation du temps®’.

Le cycle des fétes grecques de caractére agraire reproduit, dans le rituel, ce que la
tradition a fixé par le moyen du mythe, c'est-a-dire la disparition et I'apparition de
Perséphone — la fille de Déméter — et son séjour partagé entre le monde des morts et

2! Le premier jour de I’année milésienne — veopnvin 1 pnvog 0 Tawpedvog — est mentionné dans une
loi sacrée pour le culte de Poséidon Héliconios: [todtar], 8¢ fiv d6Eel tdr dMpot [Gvaryp/dwyo] EoThiny
10¢ veomolog €mg] THg veounving 10 unvog 0] Tavpedvog kot Betvon [0 tepl/[€lveog, I Milet 111, p.
128-129, n° 1218, 1. 27-32 (437/436 av. J.-C.); C. Triimpy, op. cit., p. 93; IGDOP, p. 163 et la note 152;
Norbert Ehrhardt, Milet und seine Kolonien. Vergleichende Untersuchung der kultischen und politischen
Einrichtungen 1, deuxiéme édition, Frankfurt am Main, Bern, New-York, 1988, p. 120-121, 125; I, p. 415-
416, la note 277 ; F. Bilabel, op. cit., p. 69, 80.

22 IGDOP, 1° 99, p- 160-161; N. Ehrhardt, op. cit. I, p. 118; 11, p. 413, la note 247; SEG XXX 977 c.

% On peut également supposer la sequence des trois mois (Lénaién — Anthésterion — Artémision)
dans les calendriers de Phocée, Lampsaque, Colophon et Chios, voir F. Salviat, « Sur la religion de
Marseille grecque » in: Bats M. et al. (éds.), Marseille grecque et la Gaule. Etudes Massaliétes 3, Aix-
en-Provence, 1992, p. 144; Denis Knoepfler, « Le calendrier des Chalcidiens de Thrace. Essai de mise
au point sur la liste et I'ordre des mois eubéens », in Journal de savants, n° 1-2, 1989, p. 43 et la note
81.

2% L'équivalence de mois athénien Gamélion avec le mois milésien Lénaion est assurée par le fait
qu'a Athénes, les Lénéennes, qui ont fourni le nom de mois Lénaidn, se déroulaient en Gamélion; on
peut également accepter I'équivalence de mois athénien d'Elaphébolion (nom tiré d'une épiclése
d'Artémis) avec le mois milésien d'Artémision (le mois nommé d'aprés la féte des Artémisia célébrée
en I'honneur d'Artémis), voir Catherine Triimpy, op. cit., p. 16; D. Knoepfler, JS, n° 1-2, 1989, p. 43.

%5 Catherine Triimpy, art. cit., (« Les fondements religieux...»), p. 225; Eadem, op. cit., p. 13-14; D.
Knoepfler, JS, n° 1-2, 1989, p. 43.

%6 Ibidem.

" Anna Ferrari, op. cit., p. 162, 742 (s.v. calendrier, féte); Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 93,
105.

298

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



celui des vivants, six mois de I'année aux Enfers et six mois sur la Terre. Les deux
périodes délimitées par le mythe de Déméter et de Perséphone correspondraient aux
deux saisons de l'année grecque: Thiver et T'été. Bien que, a l'origine, les Grecs
distinguent la mauvaise saison (yewwv — [’ hiver) de la saison agréable et féconde
(Bépog — 1 6t6)™®, les mythes et les rituels attestent la division de I'année en trois saisons:
printemps (€ap), ét€¢ (Opog ou omapea) et hiver (yewamv). Dans les poemes
homériques aucune saison n’est strictement limitée. Le printemps se confond avec
I’été. Le mot omaper s’applique a une partie de 1’été. 1l est synonyme avec 6€pog. Plus
exactement, le ozapa sert a designer 1’été — les mois de juillet, aolt et septembre — en
tant que pleins de fruits; il s’agit précisément du fruit des arbres et des vendanges. On
peut remarquer que I’automne manque de la liste des saisons, non en tant qu’époque de
I’année, mais plutdt en tant qu’interlude entre 1’été et I’hiver. En fait, il se trouve inséré
dans le couple theros-opora. Eschyle et Aristophane confondent I’été et 1’automne
pour en faire une saison unique a laquelle ils la donnent le printemps comme prélude et
I’hiver comme conclusion”. Pour les Grecs, I’automne n’implique pas I’idée de
décadence de la nature puisque

« le grain meurt, mais dans cette mort il y a, tout en méme temps, la condition de la
naissance. Ce qui se succéde, donc, ce sont la récolte et la semence, sans décrépitude ni
décadence. [...]. Une fois la récolte finie — toutes les récoltes — le cycle végétal est, lui aussi,
terming, et le cycle recommence lorsque le grain est enterré et meurt pour germer. L’été (= fruit)
est suivi de I’hiver (=semence) »*".

11 parait, donc, que, dés I'époque archaique, le monde grec connaissait les trois
saisons’'. Cependant, la tradition mythologique et religicuse des trois saisons coexiste,
dans la vie grecque, avec la division scientifique de I'année en quatre saisons, marquées
par les solstices et les équinoxes. Ce n'est qu'aprés la conquéte romaine que se répand
définitivement la division en quatre saisons: printemps (£ap), été (6€p0g), automne
(ueTomapoc) et hiver (yeyav)™.

Une inscription découverte a Byzance, datée de I1°— III° sicles apr. J.-C., atteste la
connaissance des quatre saisons par les Grecs du Pont Euxin: "Ayo®dt Aoipovt /
"Ayodrt ToxqL / Kaddtr Koupat / "OpPpoig "Avépolg / “"Eapt Oépel / Metompw /
Xeydve, (« Au gentil Daimon / au gentil destin / au bon temps / aux pluies, aux vents /
au printemps, a I’6t¢ / & I’automne / & I’hiver [dédicace] »)**. Un cadran solaire
découvert a Istros (daté vers la fin du IV® siécle ou au plus tard, au début du III° siécle

28 Martin P. Nilsson, Die Entstehung und religiése Bedeutung des griechischen Kalenders, CWK
Gleerup, Lund, 1962, p. 24-25; J. A. Hild, s.v. « Horai », dans DAGR, 111/1, (1900), p. 252.

» Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 22.

30 Ibidem, p. 23.

3! Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 21, 24; J. A. Hild, s.v. « Horai », in DAGR, 111/1, (1900), p.
253.

32 Ibidem, p. 20-21 ; Anna Ferrari, op. cit., p. 77 (s. v. saisons).

33 Adam Lajtar, Die Inschriften von Byzantion. Inschriften Griechischer Stidte aus Kleinasien, Band
58, Teil I, Dr. Rudolph Habelt GMBH, Bonn, 2000, n°® 13, p. 42-43.

299

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



av. J.-C.) était utilisé comme un instrument astronomique, en indiquant les solstices, la
position du soleil par rapport aux constellations, le début des mois et des saisons, ce qui
prouve, directement, la connaissance et 1’identification des saisons de 1’année par les
Istriens, par I’intermédiaire des observations astronomiques’”.

La division de I'année en trois saisons ne tient pas comte du cours du soleil, mais de
la succession et du moment du déroulement des travaux agricoles. Par conséquent,
chaque saison ne peut pas se réduire a un nombre de mois bien déterminé. La limite
entre une saison et l'autre est souvent dessinée de maniére imprécise’’. En méme
temps, cette triple division de I'année trouvait un paralléle dans le domaine du mythe.
Les trois saisons étaient personnifiées par les trois Heures. Auxo incarne le temps de la
germination du grain et correspond a T'hiver. Thallo est la floraison; elle symbolise le
printemps, tandis que Karpd personnifie I'été riche en fruits™.

Draprés cette perspective agraire, I'hiver commengait au mois de novembre et se
termine les premiers jours de mars. Il est une saison désagréable et inhospitaliere.
Draprés le mythe, dans cette période Perséphone vit en compagnie d’'Hadés et Déméter
pleure son absence. Pendant toute la période de Thiver, les défunts régnent sur les
vivants. C'est le temps de labourer les champs et de semer, un temps de travail et
dattente, ou le monde des morts recoit des honneurs de la part des vivants. En Greéce,
I’hiver est marqué par une série de fétes consacrées aux semences, au monde des morts
et a la germination des champs. Les rituels de ces fétes assurent la fertilité des champs
et des semences®’.

Le printemps commengait au mois de mars et durait jusqu’en mai. C’est la saison ou
tout fleurit et la nature se réveille a la vie. Perséphone revient sur la terre et on prévoit
une saison de récolte. Les fétes de printemps étaient dominées des rituels de
purification collective, de préparation pour la moisson et d’offrande de prémices. Elles
anticipaient la récolte. L'offrande des prémices constitue le centre de ces fétes. Elle
consiste au premier épi ou fruit cueilli qui était consacré a la divinité. Cette offrande est
une des formes les plus simples du sacrifice et un propitiation de la divinité pour
protéger la récolte, pour la rendre prospére et éviter sa perte. La caractéristique
essentielle de l'offrande des prémices était: offrir aux dieux la premiére et la meilleure
partie de la récolte pour préserver le reste du mal*®.

L’été s’étendait du mois de juin jusqu’en octobre. Il est la saison de la chaleur et de
la récolte, soit qu'il s'agit de la moisson, du fruit des arbres ou de la vendange™. Les
fétes d’été concernaient surtout la récolte. Elles se célébraient a 1'occasion de la récolte,
¢tant dominées des rituels de purification collective et d'offrande de prémices

3 Remus Mihai Feraru, « Nouvelles contributions & 1'étude des cadrans solaires découverts dans les
cités grecques de Dobroudja », in Dialogues d'histoire ancienne, 34/2, 2008, p. 76.

3 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 23.

3 Ibidem, 24.

37 Ibidem, p. 20, 23, 28, 41, 42.

38 Ibidem, p. 23, 41, 53-54.

3 Ibidem, p. 22, 23,

300

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



consacrées aux divinités en signe de remerciement pour la richesse et 1'abondance de
fruits™. (Tableau IT)

Les moments qui divisent les trois saisons de I'année grecque sont les grands
moments de la vie des champs, marqués d'une fagon particuliére par les rituels qui ont
lieu au début ou a la fin d'une saison. C’est le cas des fétes des Pyanepsies, des
Anthestéries et des Thargélies célébrées dans les cités grecques milésiennes du Pont
Gauche ainsi qu’a Athénes. Les colonies ouest-pontiques de Milet ont adopté le cycle
de fétes établi par la tradition milésienne, donnant sans doute la primauté au culte
d’Apollon qui était par excellence le patron des fondations pontiques de Milet. Les
sources épigraphiques prouvent que le culte d’Apollon a joué un rdle particuliérement
important dans 1’établissement du calendrier de Milet et de ses colonies du Pont
Gauche. Par ailleurs, les Pyanepsies et les Thargélies étaient consacrées a Apollon. Les
Anthésteries étaient célébrées en ’honneur de Dionysos. Elles sont la plus ancienne
des fétes dionysiaques. Thucydide les fait remonter a une époque antérieure a la
fondation par Athénes des cités d’Ionie*'. C’est pourquoi les Anthestéries étaient
considérées comme la «féte nationale» de 1’Attique et de 1’Ionie*. Malheureusement,
les rituels des trois fétes mentionnées la-dessus ne sont attestés, d’une maniére
satisfaisante, qu’a Athénes.

Les trois saisons de I’année grecque sont marquées dans les cités milésiennes du
Pont Gauche, ainsi qu’a Athénes, par trois fétes trés importantes dans le calendrier
civique: les Pyanepsies célébrées au début de notre mois de novembre (qui
correspondrait au mois de Pyanépsion du calendrier grec), les Anthestéries au début de
mars (Anthestérion dans le calendrier grec) et les Thargélies au début de mai
(Thargélion dans le calendrier grec). (Tableau II)

L’existence des Pyanepsies aux colonies ouest-pontiques milésiennes est suggérée
par celle du mois Pyanépsion. Les Pyanepsia (« ou I’on faisait la cuisson des féves »)
étaient célébrées également a Athénes le 7 du mois de Pyanépsion (octobre/novembre)
en ’honneur d’ Apollon.

On peut supposer que la féte des Pyanepsies était célébrée a Olbia, en se fondant
sur Dattestation épigraphique du mois Pyanépsion, qui se retrouve avec la variante
Kvaveyidv, dans le calendrier olbien”. Laurent Dubois affirme qu’il est
vraisemblable que la forme Kyanépsion — documentée a Olbia — soit fondée sur le

0 Ibidem, p. 23, 28, 41-42, 53, 59-60.

*! Thucydide 1I, 15 (texte établi et traduit par Jacqueline de Romilly, Paris, Les Belles Lettres,
1991), p. 14: xoi 10 év Alpvong Atovicov, @ ta apyondtata Atovioia Tf dwdekdtn Totelton €v
Unvt "AvBectnpidvt Gomep kol ol am ABnvaimv “Toveg €t kol vOV vopilovowv (« [le
sanctuaire] de Dionysos de Limnai, en I'honneur de qui sont instituées les plus anciennes fétes de
Dionysos, qui se font dans le mois d'Anthestérion, le douziéme jour, comme c'est 1'usage également,
encore aujourd'hui, chez les loniens d'origine athénienne »).

2 Jules Girard, s.v. « Dionysia », in DAGR, 1I/1, Paris, 1892, p. 239.

# JGDOP, n° 99, p. 160-161; N. Ehrhardt, op. cit. 1, p. 118; I, p. 413, la note 247 = SEG XXX 977 c);
voir aussi JOSPE I? 43, 1. 3; 10Ib 42, 1. 2; 75, 1. 1 = SEG XLIL, 708 :[... unvog Kjvaveyi@vog. Le mois
IMvoveyidv apparait avec la forme Kvaveyidv a Cyzique et Céos, P. Chantraine, op. cit. II, p. 593 (s.
v. KOOOg).

301

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



terme * kOavog, probablement une variante de zvavog (neutre zvavov). La forme
zbavog est rendu par les lexicographes comme synonyme de xvapog, (féve)*. Le
nom du mois olbien Kvaveyiwv — qui dérive du nom de féte ITvavéyio / TTvovoyia
(« cuisson des féves »)* — indique donc ’existence d’un couple de termes kbavog /
moovog a Milet®, vers 650 av. J.-C., dont le premier s’est imposé dans la colonie
Olbia®’.

A I’occasion des Pyanepsies, on offrait & Apollon un met composé a base de féves
(moavor), d’autres 1égumes et du miel. Il s’agit d’une offrande rituelle que les Grecs
nommaient une panspermia dont la féve constituait ’ingrédient principal®. Les
Pyanepsies tiraient leur nom d’un élément caractéristique du rituel principal de la féte:
« la cuisson des féves »*. C’est dans un épisode du mythe de Thésée qu'il faut trouver
I’origine des Pyanepsies dont I’initiateur est considéré comme le héros méme. Apres
achévement de I’expédition contre le Minotaure de Créte, Thésée prépara un banquet a
I’occasion duquel, lui et ses camarades (les jeunes gens que Thésée avait sauvé de la
mort, en tuant le Minotaure), mangerent une bouillie de féves vouée a Apollon, auquel
le héros avait promis d’étre reconnaissant s’il rentrait sain et sauf de sa difficile
mission™.

Un second élément important de cette féte était le rite de ejpeoiwvn. Le terme
désignait un branche de laurier ou d’olivier chargée de fruits et entourée de laine qu’on
portait de maison en maison par un cheeur d’enfants qui quétaient des friandises en
échange de bénédictions et de souhaits favorables a la maison. Puis chaque enfant de
cheeur prenait une eirésioné chargée des fruits de sa propre récolte et la suspendait a la
porte de sa maison o elle restait jusqu’a I’année suivante’'.

# Pollux VI, 61: kbapor ol koi whovor, &’ Gv kol 1o Toovéyio 7| gopthy, IGDOP, p. 164, la note
153; Hésychius a la glose mboovor kvapol kot mav 6omplov, voir, Pierre Chantraine, op. cit. 11, p. 593,
(s. v. x0apog); Montserrat Camps-Gaset, op. cit., p. 95; Michel Casevitz, art. cit., p. 111.

4> P. Chantraine, op. cit. 11, p. 593 (s. v. kdayL0g).

4 Les inscriptions milésiennes fournissent trois attestations du mois de Pyanépsion; voir I. Milet V1
1, 147 A, 1. 11: totapévov 100 [Mvoveyidvoc; I Milet VI 1, 148, 1. 90: x]ai pfvo Ivavoyidvos /.
MiletV1 3, 1422: ... o unv(0c) IMooveyidvoc.

47 IGDOP, p. 164; cf. F. Bilabel, op. cit., p. 70, n. 3: « Ich schreibe so, nicht Pyanepsion, da die
Kolonien diese Form als die dltere (auch in anderen ionischen Stédten beniitzt!) nahelegen. Bezeugt
ist in hellenistischer Zeit Pyanepsion und Pyanopsion; moglicherweise liegt attischer Einflub vor »; voir
et N. Ehrhardt, op. cit. 11, p. 399-400, la note 147.

8 Athénée 648 b: €61 8¢ 1O TVLAVIOV, (S ENOL TWGIPLog, TovoTepic £v YAVKET HynLévn.

* Plutarque, Thésée 22, 4-5 (Paris, Les Belles Lettres, 1993), p. 30-31: éymoic 1@v 6cnpiov; Ludwig
Deubner, Attische Feste, Hildesheim, Berlin, 1966, p. 198-199.

>0 Anna Ferrari, op. cit., p. 666 (s. v. « Pianepsia »); on trouve ’explication du mythe relatif aux
Puansyia chez Plutarque, Thésée 22, 4-5 (Paris, Les Belles Lettres, 1993), p. 30-31; voir aussi Claude
Calame, Thésée ou l'imaginaire athénien: légende et culte en Gréce antique, préface de Pierre Vidal-
Nagquet, 2e édition revue et corrigée, Laussanne, Payot, 1996.

3! Salomon Reinach, s.v. « Eirésioné », dans DAGR, 1I/1, p- 497; Anna Ferrari, op. cit., p. 309 (s. v. «
Eirésioné »).

302

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



Les Anthestéries (A vBeorijprer — « fétes des fleurs »)** étaient célébrées a Athénes
et dans le monde ionien en ’honneur de Dionysos et des morts. Les Anthestéries ont
fourni le nom du mois AvBsornpidv, qui apparait trés souvent dans le domaine
ionien™.

On peut déduire la célébration des Anthestéries a Olbia, Istros, Odessos, Apollonia
Pontica et Sinope a partir de Iattestation du mois A v@eornpiwv (février/mars) dans les
calendriers de ces cités™.

La plus vieille attestation de la féte des Anthestéries se trouve a Olbia, avant méme
le début de I’époque hellénistique (premiére moitié¢ du V© siécle av. J. C.). Un graffiti
découvert a Olbia nous fournit une attestation directe de la « féte des marmites »
(X01pen), célébrée le troisiéme jour des Anthestéries™®.

A Cyzique (colonie milésienne de Propontide) la féte des Anthestéries avait lieu aux
12¢ et 13° jours du mois d’Anthestérion®’. On peut affirmer strement qu’a Milet — par
analogie avec les dates de déroulement de la féte dans sa colonie, Cyzique — les
Anthestéries étaient de méme célébrées le 12 et 13 du mois d’Anthestérion®. Les
Anthestéries de Cyzique — et donc celles de Milet — avaient lieu comme a Athénes du
11 au 13 Anthestérion, ce qui confirme le témoignage de Thucydide sur le caractére
panionien de cette féte™”.

En ce qui concerne la date de déroulement des Anthestéries, les sources
épigraphiques permettent d’établir une correspondance entre Milet et ses colonies de la
cote ouest du Pont Euxin. Les Anthestéries étaient célébrées le 12 et 13 du mois
d’ Anthestérion a Milet et probablement a Istros; dans cette derniére cité, le premier
jour des Anthestéries coincidait avec la célébration du jour éponyme (7uéocr
Emavouog), faveur que les tribus histriennes avait accordée a leur bienfaiteur

32 Le nom des Anthestéries viendrait de la couronne de fleurs que portaient alors les enfants, comme on
voit sur certains vases de la fin du V° siécle av. J.-C.; ¢’est le mot &véog, fleur et le verbe dvé@eiv, fleurir,
qui expliqueraient le nom des Anthestéries, par référence a la renaissance du monde végétal qui se
produit au début du printemps. On a supposé également que le nom des Anthestéries pourrait provenir
des cérémonies en l'honneur des morts, voir Anna Ferrari, op. cit., p. 78 (s.v. « Anthesteria »); M.
Casevitz, art. cit., p. 110; Madeleine Jost, Aspects de la vie religieuse en Gréce du début du V° siécle a
la fin du III siécle avant J.-C., Sedes, Paris, 1992, p. 167.

> Denis Knoepfler, JS, n°® 1-2, 1989, p. 33-34 et la note 47; Martin P. Nilsson, Griechische Feste von
religioser Bedeutung mit Ausschluss der attischen, Leipzig, 1906, p. 267.

> JOSPE 12, 33, 1. 2 (Olbia); ISM 1, 58, 1. 16 (Istros); /GB I, 182, 1. 1 (Odessos); IGB 1%, 407, 1. 1,
(Apollonia); SEG XLVIII, 1097, 1. 12-15 (Sinope).

> Voir IGDOP, n° 99 ; p. 161 ; IOSPE 12, 33, 1. 2.

3N Ehrhardt, op. cit. 1, p. 170 ; 11, p. 471, la note 848: Ol CUTROL.

57 Michel Séve, « Un décret de consolation a Cyzique » in BCH 103, 1, 1979, p. 329 : tobg 8¢
TPVTAVELS TOVG TPLTOVEDOVTOG TOV MAve TOV AvOeoTnpudvo / OTe@ovodV oDTNV &va TAv
€[10lg &€v tolg ‘AvBeotnpilolg Tf dwdekdtn / kol Th TpLokadlexdtn xpLOP OTEPAVQ..., (« les
prytanes qui seront en charge au mois d'Anthestérion la couronneront d'une couronne d'or chaque
année aux Anthésteries, le 12 et 13... »).

%8 Une inscription découverte & Didymes indique que la féte des Anthestéries durait au moins deux
jours, voir A. Rehm, Didyma II. Die Inschriften, hrsg. von Richard Harder Berlin, 1958, 258, 1. 11-13
a propos d'un prophéte memoinkag, 8¢ kol Bemplofg] / €v tolg "AvBecTnplolg Eml dV0 MUEPOGS.

39 Thucydide, 11, 15 (Paris, Les Belles Lettres, 1991), p. 14.

303

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



Meniskos®. L’assemblée des tribus histriennes avait décidé que le 12 du mois
d’Anthestérion soit consacré chaque année en I’honneur de Meniskos qui avait
manifesté sans cesse sa générosité envers les citoyens: « 8ed6y0ait Tolg VAL ...
Gye[1v] 9€] abTod Kol Nuépay Kol Ekao{tlo[v] Evia[u]td[v] UNvog "AVEEGTNPLAVOG
[BlwdexdfTINV] », (« plaise aux tribus de lui consacrer chaque année le douziéme jour
du mois d’Anthestérion »)°'. On ne peut savoir exactement si les Anthésteries duraient
plusieurs jours dans les cités ouest-pontiques, comme la féte attique; mais la place
proéminente que Dionysos occupe dans leurs panthéons peut autoriser cette
hypothése®.

« Les fétes des fleurs » se déroulaient a Athénes du 11 au 13 du mois
d’ Anthestérion®. Elles étaient en méme temps une féte de la nature renaissante et du
vin fermenté en jarres. Le premier jour, il y a avait une cérémonie « de I’ouverture des
jarres » (mBoryic) dans lesquels on gardait le vin qui devrait étre offert a Dionysos.
Madeleine Jost met en évidence trés bien la signification « de I’ouverture des pithoi » :
« Les jarres (pithoi) contenant le vin de I’automne précédent sont ouvertes et I’on boit
apres avoir versé des libations a Dionysos. Le rite vise a la désacralisation du vin: on
leve I’interdit qui pése sur le produit de la récolte jusqu’a 1I’accomplissement d’une
consommation rituelle »**.

Le deuxiéme jour, appelé «le jour des cruches» (Xoég) symbolisait 1’entrée
solennelle de Dionysos dans la cité; ce moment était marquée a Athénes par deux
cérémonies: le concours des Choés et la célébration du mariage sacré (igpdg yayiog)
entre Dionysos et la femme de 1’archonte-roi (Baoilivve) qui personnifiait la cité. Un
concours de beuverie avait lieu au cours duquel les fétards buvaient le nouveau vin. «
L’hi¢rogamie des Anthestéries a stirement pour objectif de concourir a la fertilité et a la
fécondité humaine dont Dionysos est un des garants; il signifie en méme temps
I’acceptation et I’intégration du dieu dans la cité »*°.

Le troisiéme jour se déroulait « la féte des marmites » (XDgpai) appelée de cette
fagon a cause des marmites en terre cuite utilisées pour la préparation des légumes qui
devaient étre apportés en offrande a Hermes Chthonien et & Dionysos. Ce dernier jour
avait un caractere funebre et les rites effectués étaient en liaison avec le culte des morts.
Des offrandes de blé et de graines bouillies (panspermia) en grandes marmites €taient
apportées a Hermés, vénéré en tant que «psychopompey, et aux ames des morts®.
Hermés était le dieu médiateur entre le monde des vivants et celui de défunts. Son
rapport avec le monde des morts remonte a la plus haute époque’’.

€0 ISM 1, 58, 1. 5-6, (II-éme siécle av. J.-C.).

1 JSM 1, 58, 1. 15-17 ; N. Ehrhardt, op. cit. I, p. 123.

%2 Chiekova Dobrinka, op. cit.,p. 71-114.

% Catherine Triimpy, ZPE 121, 1998, p. 111.

% Madeleine Jost, op. cit., p. 167-168; voir et Daniel Noel, « Les Anthestéries et le vin », in Kernos,
12, 1999, p. 129-135.

% Ibidem, p. 168-170; D. Noel, art. cit., p. 135; voir et J. Girard, s.v. « Dionysia », in DAGR II/1, Paris, 1892,
p.238.

% D. Noel, art. cit., p. 147-149.

%7 Xavier De Chutter, « La marmite et la panspermie des mortsy, in Kernos, 9, 1996, p. 340.

304

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



On offrait de nombreux sacrifices, puis avaient lieu des concours entre les acteurs
comiques. Les vainqueurs avaient le droit de participer aux représentations dramatiques
organisées a 1’occasion des Grandes Dionysies®.

Les Thargélies sont une féte typiquement ionienne célébrée a Athénes ainsi que
dans plusieurs cités d’lonie. Pendant le mois de Thargélion (qui correspondrait a mi-
mai — mi-juin), a Milet et dans ses colonies ouest-pontiques, étaient célébrés les
Thargélies (Oopyniia) consacrés a Apollon Thargelios. Les Thargélia sont attestées
dans le réglement de culte des Molpes de Milet: éc poAm®dv 7 7oAl O1d01
Tapyniiowowv iep(fjtyov éhetov”.

Sur un vase de type attique découvert a Olbia, — daté du deuxiéme quart du V*
siecle av. J.-C — donné en offrande a Appolon, le nom du dieu est accompagné par
quatre épicléses qui représentent « les différentes facettes de la personnalité divine
d’Apollon a Olbia »”°. L’épiclése  Oapyridiog est ici attestée pour la premiére fois;
c’est elle qui indique tout particulierement le dieu honoré lors des Targélies. Sur ce
méme vase sont également gravées les quatre lettres A Z M O, qui ont été interprétées
par les premiers éditeurs de 1’inscription comme une abréviation de la formule (¢v 11j)
o (ko) § p(nvog) O(apynidvog), « le premier et le septieme jour du mois de
Thargélion »''; cela signifie que le premier et le septiéme jour du mois Thargélion
auraient ét¢ les dates ou se déroulaient les Thargélies a Olbia ; c’est a cette occasion
que le vase a ét¢ donné en offrande & Apollon’>. On peut supposer également la
célébration des Thargélies a Olbia en se fondant sur I’attestation épigraphique du mois
Thargélion dans la liste des mois du calendrier olbien”. Ainsi, & Olbia on trouve

68 J. Girard, s.v. « Dionysia », in DAGR 1I/1, Paris, 1892, p. 239.

I Milet 1, p. 168, n° 133 = Fr. Sokolowski, Lois sacrées de I'Asie Mineure 1, Paris, 1955, 50, 1. 20 =
A. Rehm, Inschriften von Milet, Bd.1, Heft 3: Das Delphinion in Milet, Berlin, G. Reimer, Walter de
Gruyter, 1914, 3, 133, 1. 20. Le collége religieux des Molpes administrait le culte d’ Apollon Delphinios a
Milet et trés probablement a Olbia, voir Stella Georgoudi, « La procession chantante des Molpes de
Milet », in Pierre Brulé et Christophe Vendries (éds.), Chanter les dieux: musique et religions dans
l'Antiquité grecque et romaine, Actes de colloque du 16, 17 et 18 decembre, 1999, Rennes et Lorient,
Rennes, PUR, 2001, p. 158-159; E. Graf, « Das Kollegium der Molpoi von Olbia », in Museum
Helveticum 31, 1974, p. 209-215; pour les Thargélies a Milet, voir et M. P. Nilsson, op. cit.,
(Griechische Feste...), p. 109-110 et la note 3.

0 SEG XXX, 977 a): "AnOAM@vL) Andevi(ou), (sic) Tatpol Gopynii(mwt), Avkei(mwt) "AvSoxidog
(sic); IGDOP n° 99, p. 161-162.

M IGDOP n° 99, p. 161-162 = SEG XXX, 977 a).

2 Clest a l'appui de cette interprétation qu'on peut offrir deux exemples semblables, bien qu'assez
tardifs; ainsi, sur un bol mégarien découvert a Milet et datant de basse époque hellénistique figurent
les lettres MHOA qui abrégeraient la formule pun(vog) Oa(pyniidvoc); de méme a Milet, a 1'époque
flavienne, on rencontre la formule : pn(vog) TuPeplov) A; cf. Madalina Dana, Culture et mobilité
dans le Pont-Euxin. Approche régionale de la vie culturelle des cités grecques, Scripta Antiqua 37,
Ausonius, Bordeaux, 2011, p. 75; cf. Laurent Dubois, Inscriptions grecques dialectales d’Olbia du
Pont, Librairie Droz, Genéve, 1996, p. 163, qui affirme: « ces abréviations de date sont pourtant trop
tardives pour étre alléguées comme explications pour les quatre lettres A Z M Q de la vieille dédicace
d'Olbia »; N. Ehrhardt, op. cit., 11, p. 399, note 142 et p. 418, note 309.

3 IGDOP, n° 99, p- 160-161; N. Ehrhardt, op. cit. I, p. 118 et 413, note 147; SEG XXX 977, c).

305

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



I’ensemble mois (Bapyniiov) — féte (Oopyniia) — épiclése (Oopynliog) rattachés au
culte d'Apollon Thargélios.

Quant a Istros, le document de référence pour la féte des Thargelia a une probable
origine histrienne, mais encore incertaine. Il s’agit d’un décret honorifique pour un
architecte de Byzance honoré d’une couronne d’or dans le théatre d’Istros pendant la
féte des Thargélia: ,,cteplo]v@doon 0OTOV XPLOML GTEEAVOL TO[IG] OopynAiolg &v
@t Bedtpor”™®. On apprend également que le bénéficiaire du décret était invité a
participer au rituel des Eéviaw qui s'accomplissait dans le temple d’Apollon pour les
étrangers honorés par la cité’””. Dans une autre inscription, le nom de la féte n’est que le
résultat d’une conjecture’®.

Les documents épigraphiques nous fournissent les renseignements les plus
nombreuses sur ’accomplissement des Thargélies dans la cit¢ d’Athénes. Les
Thargélies athéniennes se déroulaient en deux jours, le 6 et le 7 du mois Thargélion et
étaient dédiées a Apollon et Artémis’’. Elles avaient un caractére purificateur et de
célébration des premicres récoltes dont les prémices étaient offerts a Apollon, divinité
centrale de la féte. Le premier jour de la féte était consacré a la purification de la cité
par le rituel cathartique dit des papuaxoi (« remédes »). A cette occasion, a Ephése,
Athénes et, trés probablement, dans les cités ionniennes du Pont Gauche, deux
personnes — représentant les hommes et les femmes de la cité — 1'une portant un collier
de figues noires et 1’autre, un collier de figues blanches, étaient chassées de la cité,
apres qu’elles avaient été, au préalable, poussées et frappées avec des plantes sacrées
(branches de figuier et glanes d’oignon) lors d’une procession rituelle autour de la
ville™. Dans ce cas, les deux personnes jouaient le role de pharmakoi. Elles étaient
censées prendre sur elles toutes les souillures de la cité 8 mesure qu'elles la traversaient.
On les bannissait ensuite de la cité pour ¢loigner de fagon définitive les impuretés dont
elles étaient chargées, devenant ainsi des boucs émissaires. D’habitude comme

7 ISM 165, 1. 28-30.
B ISM 1 65, 1. 42-43: xoléoar 3¢ adtov kol émi EéVo] / [ei] 1O iepdv 10D ATOAA@VOC;
Dobrinka Chiekova, op. cit., p. 44-45.

7 ISM125,1.2-5 :[----- énouvéoa] avto[v] / [Eml To0T01g Kol oTeQavdcion xpuod[i] / [oTepdval
101G Oapyniiolg (?) €lv Tt Be/[Gtpwr-------- ]; la restitution de cette inscription a été faite d’aprés ISM
165, 1. 29-30.

" Dans la Gréce de I'epoque historique, le sixiéme jour de chaque mois était consacré a Artémis,
alors que le septiéme était régulierement dédi¢ a Apollon. Hérodote, Histoires V1, 57 (trad. par Ph.-
E.-Legrand Paris, Les Belles Lettres, 1992), affirme que, a Sparte, le premier et le septiéme jour du
mois sont consacrés a Apollon; Catherine Triimpy, ZPE, 121, 1998, p. 109, 112; L. Deubner, op. cit.,
p. 179.

" Chez les Grecs, le figuier représentait I’arbre sacré d’Hermés et surtout, de Dionysos, auquel on
attribuait le mérite de I’avoir donné aux gens. Le figuier était le symbole de la fertilité. En méme
temps, il avait un caractére purificateur. D’habitude, les cités touchées par des épidémies apportaient
en offrande des figues pour obtenir la guérison. De méme, 1’oignon favorisait la fertilité. Anna
Ferrari, op. cit., p. 185, 776 (s. v. oignon, figuier).

306

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



pharmakoi on choisissait deux hommes disgraciés, plutot laids et pauvres ou coupables
de crimes, ces disgrices ou fautes rendant le rite plus efficace”.

Le rituel du pharmakos, ce bouc emissaire qui s’assumait toutes les impuretés et les
coulpes de la cité, occupait une place centrale au cadre des rituels célébrés le premier
jour de la féte. Le rituel avait un double but. D’une part, il faisait s’¢loigner la
contamination et les dangers de toutes sortes qui auraient pu menacer le cité et les
champs, d’autre part, il se constituait en véritable offrande, nécessaire symboliquement
pour attirer la grice divine en vue d’obtenir une bonne et riche moisson®.

Le deuxiéme jour des Thargeliés — le 7 du Thargelion — était destiné au thargélos
offert a Apollon. Ce jour la on faisait I’offrande du thargélos (les prémices des fruits
que donne la terre et surtout des pains faits d’épis pas encore mirs) en I’honneur
d'Apollon, destiné a assurer une bonne récolte et la protection du dieu pour la
maturation de produits cultivés®'. On cuisait ensemble dans une méme marmite les
prémices de toutes les céréales qui commencaient a mirir. Par ailleurs, les Thargélies
prennent le nom du rite dit du 8cdpynlog, le mot qui désigne a la fois le pain fait d’épis
pas encore miirs ou une marmite remplie de fruits ou de graines, symbole de fertilité *.

Les cérémonies du 7 Thargélion comportaient une procession religieuse et un agon
organisés a Athénes par le premier archonte. Il y avait des concours a caractére musical
auxquels participaient des cheeurs d’hommes et d’enfants aux frais des choréges™. Par
comparaison avec Athénes, le caractére musical des manifestations organisées a cette
occasion peut étre supposé a Istros; il est possible que les hymnodes, qui étaient actifs
dans le sanctuaire d’Apollon et qui exercaient leur art en son honneur, aient participé
aux concours musicaux’. C’est & cette occasion qu’avait lieu au théitre la
proclamation des décrets honorifiques en I’honneur des bienfaiteurs de la cité, comme
le prouvent les inscriptions d’Istros™ .

Malgré la diversité apparente de leurs rituels, les trois fétes mentionnées la-dessus
présentent des points communs et des traits qui les rapprochent étroitement. Les
Pyanepsies marquent la fin de I'été et le début de I'hiver. Les Anthestéries soulignent la
fin de T'hiver et le début du printemps, tandis que les Thargélies annoncent larrivée de

7 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 54-55; 60-61; Madeleine Jost, op. cit., p. 164-165; L.
Deubner, op. cit., p. 179-180. A ma connaissance, le rite du pharmakos est attesté seulement a
Massalia (Marseille, au sud de France), voir F. Salviat, art. cit., (« Sur la religion de Marseille grecque
»), p. 145; M. P. Nilsson, op. cit., (Griechische Feste...), p. 109, les notes 1 et 2.

8 Ibidem, p. 55-56.

81 Ibidem, p- 60-61; Madeleine Jost, op. cit., p. 165; Anna Ferrari, op. cit., p. 800 (s. v. «Targelia»).

82 pierre Chantraine, op. cit., I1 (1970), p. 423, (s. v. « @apyfHito »).

8 Emil Cahen, s. v. « Thargelia », in DAGR, V/1, p. 176-177; Madeleine Jost, op. cit., p. 164-165; Anna
Ferrari, op. cit., p. 801 (s. v. « Targelia »).

8 Une confraternité d'hymnodes associée au culte d'Apollon (MoAzoi), est attestée & Milet et &
Olbia; Stella Georgoudi, « La procession chantante des Molpes de Milet », in Pierre Brulé et
Christophe Vendries (éds.), Chanter les dieux: musique et religions dans 'Antiquité grecque et
romaine, Actes de colloque du 16, 17 et 18 decembre, 1999, Rennes et Lorient, Rennes, PUR, 2001,
p- 178-179; IGDOP, n° 2, p. 6-7.

8 ISM 1, 25, 65.

307

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



I'été, apres le saison printaniére. Donc, les trois fétes ont un caractére de limite entre
deux saisons.

Partant de I'idée que les rapports entre de Thomme et du sacré sont exposés et
garanties par les croyances de 'homme et que ces croyances sont mises en pratique par
I'entremise des rituels, je me propose d’examiner les rituels des trois fétes que je viens
d’évoquer, mettant en évidence leurs ressemblances et réitérations qui permettent de les
mettre en rapport et d’établir leur caractére de charniére entre les trois saisons de
l'année.

La panspermia désigne l'offrande rituelle consacrée a Apollon, a l'occasion des
Pyanepsies, dont les féves constituaient les ingrédients principaux. Dans le monde grec,
la féve avait une double connotation. D’une part, elle se rapportait au monde des morts,
d’autre part, aux rituels qui assuraient la fertilit¢ de la terre. Les féves étaient
considérées comme une nourriture propre aux morts. Selon J. Lydus, « des féves
étaient jetées sur les tombeaux pour le salut des hommes »*. L’offrande de panspermie
était un vieux rite de fertilité adressée aux morts. L’offrande d’une panspermie lors des
fétes des Pyanepsies, a pour fonction le lent mirissement des fruits de la terre. Xavier
de Chutter expose clairement la signification de l'offrande de panspermie offerte a
Apollon, a 'occasion des Pyanepsies:

« Les morts ont le pouvoir de favoriser la fertilité du sol: enfouis sur la terre, ils participent a
la vie de la terre. En leur offrant les produits de la céréaliculture sous la forme primitive d'une
panspermie, les vivants attendent d’eux qu’ils leur retournent en abondance ces mémes produits

»

Donc, les défunts qui sont confies au sein de la terre contribuent, a leur tour, a la vie
et a la reproduction des fruits de la terre, en assurant ainsi I'alimentation des étres
vivants. La terre des morts devient également source de vie. Dailleurs, Hippocrate
affirme dans son trait¢ Des songes que « des morts viennent les nourritures, les
croissances, et les germes »**. Cicéron raconte que, d’aprés une tradition ancienne, les
Athéniens semaient des céréales sur la tombe ot ils venaient d’ensevelir un mort®.
Dongc, les défunts sont ceux qui garantissent I'abondance de la moisson. Ils doivent
veiller au succés de la prochaine récolte™.

Par sa signification de féte des morts, Les Pyanepsies s‘enchainent avec les
Anthestéries, ou les défunts ont également un role trés important. « La féte des
marmites » qui avait lieu le troisiéme jour des Anthestéries (le 13 du mois
Anthestérion), était précisément consacrée aux défunts. Elle tire son nom des Chytrai,

8 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 96; Xavier De Chutter, art. cit., p. 343 et la note 62.

87 Xavier De Chutter, art. cit., p. 344.

8 Hippocrate, Des songes, V1, 658: &md yop 1@V 4mobavoviav ai Tpogol kol odERoelg Kol
onéppoto yiyvovtal. (http://remacle.org/bloodwolf/erudits/Hippocrate/songes.htm, consulté le 22
aout 2014).

% Cicéron, Lois 11, 63, apud, Xavier De Chutter, art. cit., p. 344 et la note 66.

90 ;

Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 97.

308

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



dans lesquels était cuite une bouillie de céréales offerte aux ancétres. Selon
Théopompe, le jour des marmites commémorait 'époque mythique ou les hommes
rescapés du déluge avaient fondés ce rite en honneur des disparus. Les survivants
honoraient leurs morts en sacrifiant a Hermes Chthonien une marmite de toutes sortes
de graines (yvpav mavorepuiog...)’ . En ce cas, « on a donc affaire a une offrande
propitiatoire adressée & Hermés Chthonien en faveur des défunts »°.

Pendant le troisiéme jour d’Anthestéries — Chytres — les esprits des morts revenaient
sur la terre et il fallait prendre des mesures pour s’en protéger. Le jour des Chytres était
déclaré piapcr nuépa (jour impur). Les temples restaient fermés pendant toute la
journée puisque les esprits des morts (Keres) circulaient dans la cité d’aprés ce qu’on
peut déduire du cri rituel final: @0pale Krpeg ovkét’ "AvBeotnpla, (« Dehors les
Kéres, les Anthestéries sont finies »)’>. On leur offrait une offrande de la panspermia
qui a une signification semblable a celle des Pyanepsies. Le cri rituel qui proclame la
fin de la féte d’ Anthestéries « ne se rapporte pas seulement au jour concret des Chytres,
mais elle s’étend, plus largement, a une période qui a commencé avec la panspermie
des Pyanepsies. Les Pyanepsies et les Anthestéries, 'une au début, T'autre a la fin de
T'hiver, signifient, donc le souvenir et les honneurs dus aux morts qui deviennent les
garants de la vie »’*.

Par leur liaison avec le monde des morts, les Anthestéries signifient le point final de
Ihiver. En méme temps, elles représentent le début du printemps, puisquelles
introduisent quelques éléments qui seront repris lors des fétes des Thargélies. Si le
troisiéme jour des Anthestéries était consacré aux défunts, les deux premiers étaient
consacrés a une célébration rituelle du printemps, a I'ouverture des jarres contenant le
vin nouveau et a I'arrivée de Dionysos dans la cité.

Le deuxiéme jour des Anthestéries, celui de Choes, on goiite au vin nouveau. Mais,
ce jour n’a rien en commun avec 'usage habituel de la célébration du vin nouveau. « La
féte des Choes » se déroulait dans une ambiance d’angoisse et de deuil et non dans une
atmosphére de joie. On célébrait un banquet ou les convives buvaient en silence et
isolément. Le jour était qualifié piapa nuéper (jour impur). Un 1égende étiologique
expliquait cette pratique:

« Quand Oreste, taché du sang de sa mére, courait sur toute la terre poursuivi par les
Erinyes, Athénes ne pouvait pas lui refuser I'accueil, de peur de commettre une grave faute de
manque dhospitalité, mais I'étranger, un meurtrier, ne pouvait pas sasseoir a la table de ses
hoétes et partager leur nourriture, parce quils auraient également partagé son meurtre. Les
Athéniens trouvent une solution: ils offrent leur hospitalité a Oreste, mais les citoyens
senferment chez eux et refusent de partager le repas avec lui »”°.

°I'D. Noel, art. cit., p. 147-148.

%2 Xavier de Chutter, art. cit., p- 340.

% L. Deubner, op. cit., p. 113; D. Noel, art. cit., p. 150.

°* Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 99-100.

% Euripide, Iphigénie en Tauride, v. 947-960, apud, Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 100 et la
note 46.

309

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



L’état de souillure criminelle d'Oreste contamine toute la cité. Le jour des Choes est
néfaste. Les sanctuaires sont fermés. Le banquet des Athéniens était pergu comme la
négation méme du symposion. En plus du silence imposé aux convives, le vin n'est pas
tiré d'un cratére commun, de sorte que chacun de convives est assuré de ne pas boire le
méme vin qu'Oreste’.

C’est pendant ce banquet que le vin nouveau est goiité par les convives. En ce sens,
on peut dire que les Anthestéries ont un certain caractére de fétes de prémices du vin
fermenté. Elles avaient lieu au début du printemps parce que, a la différence du blé ou
des autres fruits qui peuvent étre consommeés ou transformés des leur cueillette, le vin a
besoin d'un procés d’élaboration plus long. L’ouverture des pithoi du premier jour des
Anthestéries concerne le vin produit par la vendange de I'automne précédent. Cest
donc pour cela que le vin a une féte différente des fétes des vendanges qui sont des
fétes de récolte et non du vin fermenté®’.

Donc, I'impureté du jour des Choés se rapporte aux fétes de prémices et de récolte.
Dans les rituels au sujet de la récolte, c’est la purification collective qui est
caractéristique. Le rituel du pharmakos, qui occupait un place centrale dans le cadre
des Thargélies, assurait la purification collective de la cité. La souillure (miasma) qui
domine la cité pendant le jour des Choés représente I'impureté que les Thargélies
auront a purifier par le rituel cathartique du pharmakos. Tandis que les Anthestéries
marquent la souillure et I'impureté qui s‘étendent sur la cité, les Thargélies marquent la
pureté collective. Aprés sa purification, la cité était prét a recevoir les moissons. Donc,
les Anthestéries représentent le passage d'une saison a l'autre. Elles s'enchainent tant
avec les Pyanepsies, par l'offrande aux défunts, quavec les Thargélies, par I'impureté
qui sera purifiée’®.

Les Thargélies marquent le début de I'été. Les premiers fruits de la terre étaient
offerts a Apollon pour désacraliser — comme dans tout rituel de prémices — la récolte et
en assurer I'abondance. Le deuxiéme jour des Thargélies on faisait T'offrande du
thargélos qui était une sorte de panspermie propre aux Pyanepsies. L'offrande du
thargélos lors des fétes apolliniennes des Thargélies a pour fonction de favoriser le lent
mirissement des fruits de la terre”.

En conclusion, a partir des ressemblances constatés, les saisons se relient,
rituellement, par ces trois fétes, & double penchant, qui prennent leur pleine valeur
lorsqu'elles sont compris globalement et non pas de maniére individuelle et isolée. Le
rituel de panspermie et celui du thargélos célébrés lors des Pyanepsies et des
Thargélies sont trés archaiques. Ils ont également de bonnes chances davoir déja existé
en tout cas a 'époque mycénienne. L'ancienneté de ces fétes est aussi suggérée par le
fait quon les célébrait partout en Gréce. Toujours, a titre d'exemple de fétes présentant
un aspect trés archaique, mentionnons les Pyanopsies a l'occasion desquelles on

% Scholie a Aristophane, Acharniens, v. 961, apud, D. Noel, art. cit., p. 136-137 et la note 68.
°7 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 101.

8 Ibidem, p. 102.

* Ibidem, p. 103.

310

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



mangeait une bouillie de féves. Il est évident que cette sorte de bouillie devait
constituer la nourriture quotidienne d'un grand nombre de Grecs. On pourrait dire que
les Pyanopsies semblent commémorer un état de culture primitive précédant les
sacrifices sanglants.

3. Le sacré dans la religion dionysiaque de Callatis

Le culte de Dionysos occupait une place prépondérante dans le panthéon de
Callatis. La plupart des documents qui atteste le culte dionysiaque a Callatis, émanent
d’une association de culte trés active, désignée comme Sakyixoc Gicooc '. Le thiase
callatien a promulgué plusieurs décrets, séchelonnant du IV® siécle av. J.- C. au I*
siécle ap. J.- C., qui mettent en évidence la célébration des mystéres dionysiaques.
Mais, a la différence des thiases « traditionnels » ou d’autres sortes de thiases « privés
» de I"époque hellénistique, le thiase callatien a un caractére publique'®".

Les inscriptions callatiennes nous fournissent des renseignements sur les édifices de
culte consacrés a Dionysos. Un réglement sacré datant du II° siécle av. J. C. atteste le
Aaoviligiov, le sanctuaire du Dionysios Accovliog situé trés probablement en
dehors de la ville'™. Le sanctuaire tire son nom de Aacoddioc (« le poilu ») I’épiclése
d’origine mégaro-béotiennne de Dionysos'®.

Vers la fin du III° siécle av. J. C., le thiase a érigé un nouveau temple a Dionysos
(vaog), a la suite de Torganisation d'une souscription'**. A 'époque de Tibére, le naos a
¢té muni d'une enceinte a I'entrée monumentale. Un fois pourvu dun enclos, I'ancien
temple devient donc, un sanctuaire (igpdv) qui est mentionné comme I'endroit par
excellence pour I'exposition des décrets du thiase callatien'®. Dans un autre décret
émanant du thiase callatien, le méme temple est désigné par le terme pvydg E"'%°.
Certainement, il n’est pas question dune grotte naturelle aménagée afin d’abriter des
cérémonies bachiques. Il est plus que probable que le temple du dieu extatique imitait
la grotte dionysiaque préte a abriter des cérémonies accompagnées de mystéres'?’.

10 [SM1IL, 45, 1. 3-4.

10V JSM 111, (Etude introductive), p. 98.

192 JSM 111, 47, 1. 6-8; Alexandru Avram, BCH 119, 1995, p. 252.

193 Alexandru Avram, BCH 119, 1995, p. 244-246.

104 SM 111, 35, 1. 4-5.

195 [SM 111, 46, 1. 5-8; 1. 17-18.

198 [SM 1L, 44, 1. 42.

197 ISM 1L, (Introduction), p. 100; 122-123; Dobrinka Chiekova, op. cit., p. 99-100. Dans son mémoire,
«L'antre dans les mystéres de Dionysos », in Rediconti della Pontificia Academia di Archeologia, 33,
1960, p. 107-127, Pierre Boyancé lancait I'idée que l'antre n'était pas seul lieu de refuge pour certaines
cérémonies bachiques, mais le sanctuaire méme. L'accomplissement des rites dans une sanctuaire-
grotte est un élément intrinséque des mystéres bachiques, apud, ISM 111, 44 (commentaire Alexandru
Avram), p. 327-328; en ce sens, voir et Anne-Frangoise Jaccottet, Choisir Dionysos. Les associations
dionysiaques ou la face cachée du dionysisme, 1, Zurich, 2003, p. 151-155; D. M. Pippidi, «Nouveaux
documents sur le culte de Dionysos a Callatisy», in Scythica Minora. Recherches sur les colonies grecques
du littoral roumain de la mer Noire, Eds. Academiei — Adolf M. Hakkert B. V., Bucuresti, Amsterdam,
1975, p. 142-149.

311

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



L'existence, a Callatis, d'un culte public du dieu de la vigne n’est pas douteuse non
plus. Les documents épigraphiques attestent la célébration dune féte publique
consacrée a Dionysos. Il sagit des z¢r Arovioiar T Eeviker qui étaient célébrées au
mois Lykeios. Le nom de la féte avait été interprété comme « féte en I'honneur de
Dionysos, spécialement réservée aux étrangers » ™ ou comme « die ‘fremden’
Dionysien in Kallatis »'*. D. M. Pippidi a démontré qu'il s’agissait d'une féte dont la
particularité consistait en rituels qui célébraient I'invitation du dieu a un banquet sacré
(Eeviopog)''’. Les inscriptions attestent dans nombreux endroits du monde grec les
fétes au cours de lesquels les divinités étaient conviées aux banquets sacrés organisés
en leur honneur. Ces fétes s’appellent Osoééviar "', Le banquet auquel on les invite
exige en effet, chez les divinités invitées, une bienveillance particuliére: on suppose
leur acceptation et leur présence méme parmi les convives; on sollicite leur épiphanie.
C'est dans la mesure ou les dieux veulent bien admettre cette sorte de communion
quon les vénére''2. A Toccasion de ces fétes,

« des tables étaient dressées, ou les mets étaient offerts de la méme maniére qu'aux banquets
des humains, quand ils n’étaient pas brilés en I'honneur de I'héte invisible (n.n. du dieu) non

sans abandonner aux croyants de quoi se repaitre apres que les immortels eussent pris leur part
13
» .

De telles fétes périodiques sont attestées a Paros, a Tenos et a Akragas. Une féte
semblable a celle de Callatis était célébrée en I'honneur de Dionysos dans lile
d’Andros, ou — d’aprés Pausanias et Pline I’Ancien — a I'époque de la visite de dieu une
certaine source proche du temple répandait de 'eau au goat de vin'"*.

Pour les Grecs, au cceur des rites propitiatoires demeure toujours le sacrifice
sanglant, la thusia (Bvoia). Il consiste en la consécration d'une victime animale aux
dieux dans divers buts: cathartiques, prophylactiques ou de remerciement. Le sacrifice
comporte la mise a mort d'une victime, généralement animale, par des rites précis,
suivie d'un partage entre destinataires divins et destinateurs humains. Cet acte est
central dans la vie des Grecs car il organise les rapports entre les hommes et les dieux

dans la cité!",

198 Andrei Aricescu, « Nota asupra unui decret elenistic inedit din Muzeul regional de arheologie
Dobrogea », in Studii Clasice, V, 1963, p. 315-317.

109 M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion. Die Hellenistische und Romische Zeit, 11,
deuxiéme édition, C. H. Beck’ sche Verlagsbuchhandlung, Miinchen, 1960, p. 358, la note 5.

"D, M. Pippidi, art. cit., p. 139-140; cf. A. J. Festugiére, Gréce. Religion, in Maxime Gorce et
Pierre Mortier, (éds.), Histoire générale des religions, 11, Paris, 1944, p. 400, la note 44.

" Hesychios, s.v. @eoEévior kouvi| opth maoL tolg Beoig apud D. M. Pippidi, art. cit. p. 140, la
note 12.

"2 Francois Salviat, « Une nouvelle loi thasienne: institutions judiciaires et fétes religicuses 4 la fin
du I'V® siécle av. J.-C. » in BCH 82, 1958, p. 256.

'3 D, M. Pippidi, art. cit. p. 140.

"% Ibidem, p. 141 et la note 22.

'3 Jean-Pierre Vernant, op. cit., p. 60-62 ; 64-65 (Mit i religie in Grecia anticd).

312

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



Pour mettre en évidence I'importance du sacrifice dans le cadre des rites grecs, je
me propose d’analyser un réglement sacré découvert a Callatis (II° siécle av. J.-C.) et
gravé sur une plaque de marbre. Le document nous fournit des renseignements
précieux sur les sacrifices offerts a Dionysos et le partage des victimes immolées a
lI'occasion des différentes fétes célébrées par le thiase bachique de Callatis. Ainsi, le
douziéme jour du mois Dionysios, on sacrifiait & Dionysos une chévre dont la peau, la
téte et les jambes étaient déposées dans le sanctuaire nommé Dasyllieion. L une des
cuisses de la chévre était déposée sur la table (sacrée), tandis que la viande était
distribuée a la cité: Atovuciov dvwderdt[a Atovicmt aiyo ? 1O pév] / okéhog émt
tpdmelay [Tapatifnot e.g. 6 1opes €k ToV] / Tupog T & ALY Kpéal T[OG TOALOC
100 8¢ aiyog ? 0ép)/uo oLV TOL KEPAAOL Kol T[OlTg TOGLV .......... 1/ év tin
Aocvileior (« Le 12° jour du mois Dionysios: on sacrifie a Dionysos une
chevre (7). Le prétre (?) dépose la cuisse sortie du feu sur la table (sacrée), les autres
viandes (sont distribuées) a la cité. La peau de la chevre (?) avec la téte et les jambes
(sont déposées ?) dans le Dasylliée ».)''’. Les offrandes déposées sur la table sacrée
revenaient au dieu qui devait étre présent lors des rituels. Le dieu était « invité » aux
sacrifices qui avaient lieu devant la statue qui le représentait (é?}/al/wl)m. Cest
seulement a une époque moins reculée que cet usage aurait ét¢ abandonné en faveur
d’une « invitation » du prétre au repas sacr€. Les offrandes destinées a la table sacrée —
qui étaient donc, « la portion du dieu » — revenaient toujours au prétre qui a présidé a
la cérémonie'"®,

La viande de la victime sacrifiée était distribuée aux citoyens. Généralement, la part
non comestible des victimes, composée d’os et de graisse, était accordée aux dieux,
tandis que les viandes grillées revenaient aux hommes.

« Ce partage inégal de la victime immolée apparait comme 1’expression de la distance entre
les hommes et les dieux. Ceux-ci cautionnent cette féte de la consommation carnée dans la
mesure ou les hommes, en mangeant les morceaux comestibles, reconnaissent leur infériorité de
mortels et confirment leur soumission a leur égard. Le sacrifice apparait comme un échange, une

communication entre ces deux catégories »''°.

Le réglement prévoit la déposition de la peau, de la téte et des jambes de 1’animal
immolé dans le sanctuaire du Dionysos (Dasyllieion). Cette prescription fait allusion
aux anciens rites de chasse, destinés a assurer le succés des chasseurs et ’abondance du

"6 ISM 111, 47, 1. 2-6 (la traduction de I’inscription appartient & Alexandru Avram).

"7 Le agalma est par excellence la statue divine antropomorphe par opposition avec la
représentation d’un étre humain (eikon), voir Gaélle Deschodt, « Modes de figuration des dieux en
Gréce ancienne. Le cas du sacrifice », in Images Re-vues [En ligne], 8, 2011, p. 2-3, consulté le 22
aout 2014 ; URL: http://imagesrevues.revues.org/502.

"8 Alexandru Avram, BCH 119, 1995, p. 249; voir et J. P. Vernant, op. cit., p. 61 (Mit si religie in
Grecia antica).

19 Jean-Pierre Vernant, « A la table des hommes. Mythe de fondation du sacrifice chez Hésiode »,
in Marcel Detienne et Jean-Pierre Vernant et alii, La Cuisine du Sacrifice en Pays Grec, Paris, 1979,
p- 38-44, apud Gaélle Deschodt, Images Re-vues [En ligne], 8, 2011, p. 2, la note 5.

313

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



gibier. Il s’agit d’un rituel dont le but consistait dans la « recomposition » de 1’animal
sacrifié sur le fond d’une soi-disant « comédie de I’innocence » pendant laquelle,
I’homme qui a sacrifié I’animal s’efforgait a redonner a sa victime un aspect semblable
a celui que I’animal aurait connu de son vivant et a 1’offrir sous cette forme aux
dieux'*.

On peut comprendre que, lors du sacrifice offert a Dionysos, ’accés au
Dasyllieion, le sanctuaire du dieu, était réservé a des initiés (vedBaxyor et uvora); lex
sacra interdit aux femmes des thiasites, a leurs enfants, ainsi qu’aux autres non-initiés a
prendre part au sacrifice: T1@v [6€ mopovIwV Bocertay ? ob]/te vedPakyog obte Og
p[ovotog eg. €mv tedecOeic 0]/doimopel €1 TO AoGVAALE[TOV...... Jutel......... 1/
Toig yovailél t[olg abtdv 0EULg oUK €]oTt 0Vd[€ Tolg] / [Te TV Tool ? Kol
101G GAAoL]g dteAéo|tog], (« Aucun des thiasites ici présents (?), qu’il soit néophyte
ou bien adorateur déja initi€ (?) qui se dirige vers le Dasylliée ne... (L’accés ?) est
interdit a leurs femmes, ainsi qu’a leurs enfants et aux autres non-initiés »)'*'. On peut
constater que le thiase bachique a Callatis était fermé aux femmes, a la différence de
nombreux thiases du monde grec ou les femmes avaient le droit d’initier et comptaient
parmi les degrés supérieurs des thiasites'*>. Dans certains cas les femmes pouvaient
assister aux sacrifices; elles accomplissaient parfois des sacrifices sanglants. Le
reglement callatien prévoit I’exclusion des femmes du sacrifice et de la distribution de
la viande. Bien que le sacrifice sanglant était en Gréce ancienne, en régle générale, une
affaire d’hommes, I’exclusion des femmes du sacrifice, stipulée par certaines lois
sacrées, devrait mettre en relation avec le caractére exclusif du culte en question et avec
le type du groupe des gens qui le pratique'>.

Le méme réglement sacré stipulait le sacrifice d’un bouc en ’honneur de Dionysos
et & une date non-précisée, mais ultérieure au douziéme jour du mois Dionysios:
[mensis dies Alovoowt t]pdyov mp[ath)/[viov: ........ Jv xai dwonplet...] (« Le ... du
mois ...: on sacrifie 2 Dionysos un bouc non 4gé....et on partage...»)'**. Selon
Alexandru Avram, il est possible que le sacrifice du bouc ait eu lieu a I’occasion des
fétes locales Agrionia'®.

Conclusions

Les documents épigraphiques analysés prouvent que le sacré imprégne toutes les
formes de la vie officielle et privée des cités grecques du Pont Gauche. Dans les cités
ouest-pontiques, le sacré s’articule en deux directions divergentes, quoique non
opposées.

D’un c6té, les inscriptions de Callatis attestent la « territorialisation » du sacré. Les
inscriptions du thiase callatien appellent vaog (naos) le temple consacré a Dionysos

120 1M L, (Etude Introductive), p. 99; Alexandru Avram, BCH 119, 1995, p. 250-251.
121 ISM 111, 47, 1. 6-10 (la traduction de I’inscription appartient 4 Alexandru Avram).
122 par exemple & Tomis est attesté « le thiase sacré de Paso », ISM 11, 120.

12 Chiekova Dobrinka, op. cit., p. 102-103.

124 ISM 111, 47, 1. 11-12 (la traduction de ’inscription appartient & Alexandru Avram).
125 Alexandru Avram, BCH 119, 1995, p. 247-248.

314

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



vers la fin du III° siécle av. J.- C., ensuite igodv (hieron - sanctuaire), dés qu’il est
pourvu d’un enclos a entrée monumentale.

D’un autre coté, les calendriers des cités grecques du Pont Gauche portent en soi le
sacré. Les fétes religieuses consacrées aux divinités vénérées dans les cités grecques
représentaient des repéres fondamentaux pour 1’organisation de leurs calendriers. Les
fétes publiques et privées qui ont comme des éléments essentiels les offrandes
alimentaires et les rites sacrificiels, assurent donc la bonne marche des relations entre
les hommes et le sacré. Ces relations peuvent aussi étre altérées et perturbés, dés que
les hommes envahissent 1’espace du sacré, violent ses priviléges ou enfreignent les
normes divines qui réglent 1’ordre social. L.’expérience grecque du sacré oscille entre «
contamination » (miasma) et «purification» (katharsis). Celui qui subit une
contamination ne peut avoir acceés au sacré dans les pratiques rituelles, et doit étre
banni de sa communauté, qui autrement risquerait d’étre contaminée. On trouve un
rappel de cette situation dans le rituel trés ancien du pharmakos, propre aux fétes des
Thargélies célébrées dans les cités ouest-pontiques ioniennes et a Athénes. Ce rituel
assurait la purification collective de la cité. La souillure (miasma) qui dominait la cité
pendant le deuxiéme jour des Anthestéries représentait I'impureté que les Thargélies
auront a purifier par le rituel cathartique du pharmakos.

Les trois saisons (I’hiver, le printemps et 1’ét¢) se relient, rituellement, par les trois
fétes importantes de I’année grecque: les Pyanopsies, les Targélies et les Anthestéries.
En cas de ces fétes c’est un élément caractéristique du rituel de la féte qui est
responsable de son nom. Tel est le cas des Pyanopsia, ou 1’on faisait la cuisson des
feves (moavor), des Anthesteries, (la féte des fleurs et des réjouissances générales et en
méme temps la féte du vin) et des Thargélia qui prennent le nom du rite dit du
thargélos. Donc, la plupart des fétes célébrées dans les colonies pontiques milésiennes
sont liées aux travaux agricoles.

Le sacrifice sanglant constitue la piece centrale du culte et I’élément dont la
présence est indispensable a tous les niveaux de la vie collective de la cité grecque.
Cette réalité¢ est prouvée par les inscriptions de Callatis qui nous fournissent des
renseignements sur les sacrifices offerts a Dionysos et le partage des victimes
immolées a I'occasion des différentes fétes célébrées par le thiase dionysiaque callatien.
Le thysia illustre I’étroit imbrication du sacré et du profane dans les cités grecques du
Pont Gauche. Un trait fondamental du sacrifice c’est qu’il est indissociablement pour
les dieux une pieuse offrande, et pour les hommes, un repas de féte. Le cérémonial
sacrificiel se terminait avec un banquet sacré qui était une occasion de célébrer le bon
¢tat des rapports entre les hommes et les dieux, ce qui indique une inscription de
Callatis. En sacrifiant une victime, I’homme grec institue et maintient avec la divinité
un contact sans lequel son existence, abandonnée a elle-méme, s’effondrerait, vide de
sens. Ce contact n’est pas un communion entre I’homme et le dieu mais exprime plutot
la distance immense qui sépare mortels et immortels. On ne mange pas le dieu, méme
sous forme symbolique, pour s’identifier a lui et participer a sa force, mais les hommes
consomment seulement une victime animale qui est adressée aux dieux.

315

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



Le Pont-Euxin a constitué¢ une région mythique, un creuset dans lequel se sont
mélés différents cultes et croyances religieuses. Notre étude offre une perspective
fascinante sur la religion dans cette région périphérique du monde grec.

Liste des abréviations

BCH Bulletin de correspondance hellénique, Paris, 1877-

CIG Corpus Inscriptionum Graecarum, 1-1V, Berlin, 1828-1877

CIRB V.V. Struve, Corpus Inscriptionum Regni Bosporani (Korpus Bosporskikh nadpisej), Moscou-
Leningrad, 1965

DAGR Dictionnaire des Antiquités grecques et romaines, sous la direction de Charles
Daremberg et Edmond Saglio, Paris, 1877-1929

IGB I G. Mihailov, Inscriptiones Graecae in Bulgaria repertae, 12, Sofia, 1970

IGDOP Laurent Dubois, Inscriptions grecques dialectales d’Olbia du Pont, 1996

I Milet P. Herrmann, Milet VI. Inschriften von Milet, 1, Berlin-New York, 1997; P.
Herrmann, Milet VI. Inschriften von Milet, 11, Berlin-New York, 1998; P. Herrmann, W.
Giinther, N. Ehrhardt, Milet VI. Inschriften von Milet, 111, Berlin-New York, 2006

10Ib T. N. Knipovi¢, E. 1. Levi, Inscriptiones Olbiae, (Nadpisii Ol'vii), 1917-1965,
Leningrad, 1968

IOSPE T B. Latyschev, Inscriptiones antiquae orae septentrionalis Ponti Euxini Graecae et
latinae, I Inscriptiones Tyrae, Olbiae, Chersonesi Tauricae, Saint Pétersbourg, 1914,
(réimpr. Hildesheim, 1965)

1 Sinope 1 David H. French, The Inscriptions of Sinope 1, Bonn, 2004 (IK 64)

ISM Inscriptiones Scythiae Minoris, [D. M. Pippidi I: Histria si imprejurimile (Istros et les
alentours), Bucarest, 1983 ; 1. Stoian II: Tomis si teritoriul sau (Tomi et son territoire),
Bucarest, 1987; A. Avram III: Callatis et son territoire, Bucarest-Paris, 1999]

JS Journal de savants, Paris, 1900-

RE Real-Encyclopddie der klassischen Altertumwissenschaft, ed. A Pauly, G. Wissowa, W.
Kroll, K. Ziegler, Stuttgart

REG Revue des Etudes Grecques, Paris, 1888-

SEG Supplementum epigraphicum Graecum, Leyde (puis Amsterdam), 1923-

Syll? Sylloge inscriptionum Graecarum, éd. W. Dittenberger, nouvelle éd. par F. Hiller von
Gaertringen, Leipzig, 1915-1920°

ZPFE Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, Koln, 1967-

Bibliographie

Sources littéraires

Hérodote, Histoires V1, trad. par Ph.-E.-Legrand Paris, Les Belles Lettres, 1992

Hésiode, Travaux et Jours, texte établi et traduit par Paul Mazon, Paris, Les Belles Lettres, 1993

Hippocrate, Du regime. Livre quatrieme ou Des songes, in
http://remacle.org/bloodwolf/erudits/Hippocrate/songes.htm

Plutarque, Thésée-Romulus — Lycurgue-Numa, texte établi et traduit par Robert Flacelicre,
Emile Chambry et Marcel Juneaux, Paris, Les Belles Lettres, 1993

Thucydide, La guerre du Péloponnese, livre 11, texte établi et traduit par Jacqueline de
Romilly, Paris, Les Belles Lettres, 1991

316

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



Sources épigraphiques

Lajtar, Adam, Die Inschriften von Byzantion. Inschriften Griechischer Stddte aus
Kleinasien, Band 58, Teil I, Dr. Rudolph Habelt GMBH, Bonn, 2000

Rehm, A., Inschriften von Milet, Bd.1, Heft 3: Das Delphinion in Milet, Berlin, G. Reimer,
Walter de Gruyter, 1914

Rehm, A., Didyma II. Die Inschriften, hrsg. von Richard Harder Berlin, 1958

Sokolowski, Fr., Lois sacrées de I'Asie Mineure 1, Paris, 1955

Ouvrages, études et articles

Aricescu, Andrei, « Notd asupra unui decret elenistic inedit din Muzeul regional de
arheologie Dobrogea », in Studii Clasice, V, 1963, p. 315-317

Avram, Alexandru, « Un réglement sacré de Callatis », in Bulletin de correspondance
hellénique 119, 1995, p. 235-252

Bilabel, F., Die ionische Kolonisation. Untersuchungen iiber die Griindungen der Ioner,
deren staatliche und kultliche Organisation und Beziehungen zu den Mutterstddten,
Philologus, Suppl. 14, 1, Leipzig, 1920

Boyancé, Pierre, « L’antre dans les mystéres de Dionysos », in Rediconti della Pontificia
Academia di Archeologia, 33, 1960, p. 107-127

Caillois, Roger, Omul si sacrul, traduit du frangais par Dan Petrescu, Eds. Nemira,
Bucuresti, 1997

Calame, Claude, Thésée ou ['imaginaire athénien: légende et culte en Gréce antique,
préface de Pierre Vidal-Naquet, 2¢ édition revue et corrigée, Laussanne, Payot, 1996

Camps-Gasset, Montserrat, L'Année des Grecs. La Féte et Le Mythe, Annales Littéraires de
'Université de Besangon, 530, 1994

Casabona, Jean, Recherche sur le vocabulaire des sacrifices en grec, des origines a la fin de
I’époque classique (Publications des Annales de la Faculté de Lettre, N. S. n° 56), Eds.
Ophrys, Aix-en-Provence, 1966

Casevitz, Michel, « Temples et sanctuaires, ce qu’on apprend la lexicologie », in G. Roux
(éd.), Temples et sanctuaires. Séminaires de recherche de Lyon, 1981/1983, Lyon, 1984,
p. 85-87

Casevitz, Michel, « Le vocabulaire agricole dans le calendrier grec », dans Rifes et rythmes
agraires, séminaire de recherche sous la direction de Marie-Claire Cauvin (collection de
Travaux de la Maison de I'Orient n° 20), GDR Maison de I'Orient Méditerranéen, Lyon,
1991, p. 109-112

Chamoux, Frangois, Civilizatia greaca in epocile arhaica si clasica, vol. 1, traduction et
avant-propos par Mihai Gramatopol, Eds. Meridiane, Bucuresti, 1985

Chantraine, Pierre, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire de mots, -1V,
ouvrage publié avec le concours du Centre de la Recherche Scientifique, Eds. Klincksieck,
Paris, 1968, 1970, 1974, 1977, 1979

Chiekova, Dobrinka, Cultes et vie religieuse des cités grecques du Pont Gauche (VII' — I
siecles avant J.-C.), Bern, Peter Lang, 2008

Dana, Madalina, Culture et mobilité dans le Pont-Euxin. Approche régionale de la vie
culturelle des cités grecques, Scripta Antiqua 37, Ausonius, Bordeaux, 2011

317

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



De Chutter, Xavier, « La marmite et la panspermie des mortsy», dans Kernos, 9, 1996, p. 333-345

Deschodt, Gaélle, « Modes de figuration des dieux en Gréce ancienne. Le cas du
sacrifice », in Images Re-vues [En ligne], 8, 2011, p. 1-21

Deubner, Ludwig, Attische Feste, Hildesheim, Berlin, 1966

Ehrhardt, Norbert, Milet und seine Kolonien. Vergleichende Untersuchung der kultischen und
politischen Einrichtungen 1-11, deuxiéme édition, Frankfurt am Main, Bern, New-York, 1988

Festugiére, A. J., Greéce. Religion, in Maxime Gorce et Pierre Mortier, (éds.), Histoire
générale des religions, 11, Paris, 1944

Feraru, Remus Mihai, « Nouvelles contributions a 1'étude des cadrans solaires découverts
dans les cités grecques de Dobroudja », in Dialogues d'histoire ancienne, 34/2, 2008, p.
65-80

Ferrari, Anna, Dictionar de mitologie greacd si romand, traduction par Dragos Cojocaru,
Emanuela Stoleriu, Dana Zamosteanu, Eds. Polirom, Iasi, 2003

Georgoudi, Stella, « La procession chantante des Molpes de Milet », in Pierre Brulé et
Christophe Vendries (éds.), Chanter les dieux: musique et religions dans l'Antiquité
grecque et romaine, Actes de colloque du 16, 17 et 18 decembre, 1999, Rennes et
Lorient, Rennes, PUR, 2001, p. 150-175

Graf, E. « Das Kollegium der Molpoi von Olbia », in Museum Helveticum 31, 1974, p. 209-215

Knoepfler, Denis, « Le calendrier des Chalcidiens de Thrace. Essai de mise au point sur la
liste et I'ordre des mois eubéens », in Journal de savants, n° 1-2, 1989, p. 23-59

Jost, Madeleine, Aspects de la vie religieuse en Gréce du début du V° siécle a la fin du III°
siecle avant J.-C., Sedes, Paris, 1992

Motte, André, « L’expression du sacré dans la religion grecque », in Julien Ries (éd.),
L’expression du sacré dans les grandes religions, 111, Centre d’histoire des religions
(Collection Homo religiosus, 3), Louvain-la-Neuve, 1986, p. 109-256

Nilsson, Martin P., Griechische Feste von religioser Bedeutung mit Ausschluss der
attischen, Leipzig, 1906

Nilsson, Martin P., Geschichte der griechischen Religion. Die Hellenistische und Romische
Zeit, 11, deuxiéme édition, C. H. Beck’ sche Verlagsbuchhandlung, Miinchen, 1960

Nilsson, Martin P., Die Entstehung und religiése Bedeutung des griechischen Kalenders,
CWK Gleerup, Lund, 1962

Noel, Daniel, « Les Anthestéries et le vin », in Kernos, 12, 1999, p. 125-152

Pippidi, D. M., Scythica Minora. Recherches sur les colonies grecques du littoral roumain de
la mer Noire, Eds. Academiei — Adolf M. Hakkert B. V., Bucuresti, Amsterdam, 1975

Ries, Julien, Sacrul in istoria religioasd a omenirii, traduit de 1’italien par Roxana Utale, Eds.
Polirom, Iasi, 2000

Salviat, Francois, « Une nouvelle loi thasienne: institutions judiciaires et fétes religicuses a
la fin du IV® siécle av. J.-C. » in Bulletin de correspondance hellénique 82, 1958, p.
193-267

Salviat, Francois, « Sur la religion de Marseille grecque » in: Bats Michel et alii (éds.),
Marseille grecque et la Gaule. Etudes Massaliétes 3, Aix-en-Provence, 1992, p. 142-150

Seve, Michel, « Un décret de consolation a Cyzique » in Bulletin de correspondance
hellénique, 103, 1, 1979, p. 327-359

318

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



Trimpy, Catherine, Untersuchungen zu den altgriechischen Monatsnamen und
Monatsfolgen, Heidelberg, 1997

Triimpy, Catherine, « Les fondements religieux des calendriers grecs » in Vinciane
Pirenne-Delforge, Ohnan Tunca (éds.) Représentations du temps dans les religions,
Actes du Colloque organisé par le Centre d'Histoire des Religions de 1'Université¢ de
Liege, 2003, p. 221-233

Vernant, Jean-Pierre, « A la table des hommes. Mythe de fondation du sacrifice chez
Hésiode », in Marcel Detienne et Jean-Pierre Vernant et alii (éds.), La Cuisine du
Sacrifice en Pays Grec, Paris, 1979, p. 38-44

Vernant, Jean-Pierre, (coord.), L’ homme grec, Editions du Seuil, Paris, 1993

Vernant, Jean-Pierre, Mit si religie in Grecia anticd, traduction et avant-propos par Mihai
Gramatopol, Bucuresti, Ed. Meridiane, 1995

Tableau I: Calendriers des cités milésiennes du Pont Gauche, d’Athénes et calendrier actuel

Calendrier des cités milésiennes du Pont Gauche| Calendrier Calendrier
d Athenes actuel
Tauréon Mounichion avril - mai
Thargélion Thargélion mai - juin
Kalamaion Skirophorion Juin - juillet
Panémos Hékatombaion|  juillet - aoiit
Métageitnion Métageitnion | aoiit - septembre
Boédromion Boédromidn |septembre- octobre
Pyanépsion Pyanépsion | octobre- novembre
Apaturéon Maimaktéridn novembre-décembre
Poseidéon Posidédon | décembre-janvier
Lénaion Gamélion Janvier-février
Anthestérion Anthestérion | février - mars
Artémision Elaphébolion mars - avril

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



ableau II : La succession des mois et fétes en fonction des saisons de 1’année grecque
Tableau Il : L. d t fét fonction d del’

Saisons | Calendrier des cités Fétes attestés Calendrier Fétes Calendrier
milésiennes du Pont dans les cités d'Athénes athéniennes actuel
Gauche o
milésiennes du Pont
Gauche
7. Pyanépsion Pyanepsia 4. Pyanépsion Pyanepsia octobre-
(ITvavéyia) 7 du Pyanépsion| novembre
7 du Pyanépsion
8. Apaturéon Apatouria S. Maimakteria | novembre-
Hiver (‘Azatotpia)  |Maimaktérion décembre
9. Poseidéon Posidéia (/1ooideiax)|6. Posidéon Posidéia décembre-
8 du Posidéon janvier
10. Lénaion Lénaia (Anvoae) |7. Gamélion Lénaia Jjanvier-
12-19 du février
Gamélion
11. Anthestérion Anthestéria 8. Anthestéria feévrier -
(AvBeorijpia)  |Anthestérion 11-13 du mars
Printemps 12-13 du Anthestérion
Anthestérion
12. Artémision Dionysia ta Megala 9. Dionysiata |mars - avril
Elaphébolion Megala
8/10 - 13/16 du
Elaphébolion
1. Tauréon Tauréa (Tavpee) |10. Mounichia avril - mai
12-20 du Tauréén [Mounichioén
2. Thargélion Thargélia 11. Thargélion| Thargélia mai - juin
(Bapyniic) 6-7 du
Eté 1 et 7 du Thargélion Thargélion
(Theros) 3. Kalamaidn Kalamaia 12. Skirophoria | juin - juillet
(Kadauaic) Skirophorion
4. Panémos - 1. Hékatombaia |juillet - aotit
) Hékatombaidn
Et¢  |5. Métageitnion Métageitnia 2. Meétageitnia | aoiit — sept.
(Opora) (Merayeitvic)  [Métageitnion
6. Boédromion Boédromia 3. Boédromidn| Boédromia | septembre-
(Bondpduic) 6 du octobre
6 du Boédromion Boédromion

320

BDD-A3941 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)



http://www.tcpdf.org

