
 

Aspects du sacré dans les cités grecques du Pont Gauche 

Remus Mihai FERARU 

The present paper focuses on several aspects concerning the sacred, as contained in the 
inscriptions found in the Greek cities’ sites on the left shore of the Blak Sea (the Left Pont). 
The sacred impregnates all the oficial and private aspects of life in the Greek cities of the 
Left Pont. It developes two different (yet not antagonical) directions: on one hand, there is 
the “territoryzation” of the sacred – well attested by the Callatis inscriptions; they call the 
temple devoted to Dionysos, by the end of the 3rd century B.C. naos, then hieron 
(sanctuary), during the emperor Tiberius’ epoch, when the temple was surrounded with an 
enclosure; on the other hand, one can see that the calendar of the Greek cities is saturated 
with the sacred. Initially, the calendar is an ensemble of ritualic dates. The religious 
holidays honouring the divinities are fundamental landmarks in how the calendars are 
organized. The three seasons of the Greek year (winter, spring and summer) are marked by 
three important holidays: the Pyanepsy-es, the Anthestery-es and the Thargely-es. The 
center of the propitiatory rituals is ocupied by food gifts and bloody sacrificies. In fact, the 
bloody sacrifice ilustrates the strong bondage of the sacred and the profane in the Greek 
cities on the left shore of the Blak Sea. The sacrificial ceremony ends with a sacred 
banquet, which becomes an ocasion to celebrate the good relationship of men and gods – 
as depicted by a Callatis inscription.  
 
Keywords: sacred, feast, sacrifice, ritual, contamination, purification.  
 

Dans sa tentative de définir le sacré, le célèbre sociologue des religions Roger 
Caillois part de l’idée que « orice concepţie religioasă implică distincţia dintre sacru şi 
profan »1. Dans sa vision, toute définition de la religion « înglobează opoziţia dintre 
sacru şi profan »2. Quel que soit le point de vue adopté dans lʼétude du sacré, la notion 
en soi évoque l’idée d’une relation, d’une communication entre la sphère du divin et 
celle de l’humain3. En d’autres termes, la vie religieuse n’est que la somme des 
rapports que l’homme entretient avec le sacré. Ces rapports sont exposés et garantis par 

                                                 
1 Roger Caillois, Omul și sacrul, traduit du français par Dan Petrescu, Ed. Nemira, București, 1997, 

p. 19.   
2 Ibidem. 
3 André Motte, « L’expression du sacré dans la religion grecque », in Julien Ries (éd.), L’expression du 

sacré dans les grandes religions, III, Centre d’histoire des religions (Collection Homo religiosus, 3), 
Louvain-la-Neuve, 1986, p. 112. 

293

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

les croyances de lʼhomme, mises en pratique par lʼintermédiaire des rituels. C’est le 
sacré qui impose au croyant une certaine attitude et défend sa foi contre la dissolution4.   

Ces affirmations sont parfaitement valables aussi pour la religion grecque classique, 
qui nous apparaît comme étroitement liée au groupe social. La religion est l’élément 
psychologique essentiel qui assure la cohésion des communautés ainsi que leur 
survivance. Dès la fondation des cités grecques (poleis), la religion pénètre dans toutes 
les formes de manifestation de la vie officielle et privée. Cette situation est 
généralement valable tant pour les cités de la Grèce continentale et de la côte ouest de 
l’Asie Mineure, que pour leurs colonies répandues dans tous les coins du monde grec. 

Les sources littéraires sont fondamentales pour la religion grecque. Surtout les 
poètes grecs, commençant par Homère et Hésiode, ont parlé de la genèse du sacré et 
des relations entre hommes et dieux. Ces récits, dans la mesure où on peut les corréler 
et comparer, nous fournissent un panorama complet sur les modalités de percevoir le 
sacré en Grèce et de vivre avec lui au jour le jour. À part les récits littéraires, les 
inscriptions constituent une source d’informations très riche et variée pour l’étude du 
sacré dans la religion grecque. Les textes gravés sur pierre nous dévoilent des aspects 
de la religion grecque que les écrivains ne mentionnent pas ou dont ils nous offrent, 
dans le meilleur des cas, des informations bien lacunaires. 

Notre étude a pour objet l’analyse de quelques aspects du sacré dans les inscriptions 
découvertes dans les cités grecques du littoral ouest de la Mer Noire, connu dans les 
sources littéraires grecques sous le nom de Pont Gauche (t¦ ¢rister¦ toà PÒntou). 
Il s’agit, en allant du Nord vers le Sud, des cités suivantes: Istros, Tomis, Callatis, 
Bizone, Dionysopolis, Odessos, Mesambria et Apollonia Pontica. Nous avons intégré 
aussi, parmi les cités du Pont Gauche, deux fondations milésiennes, Olbia et Tyras, 
situées au Nord et respectivement au Nord-Ouest de la Mer Noire. Quelle que soit la 
réalité géographique, notre option repose sur les affinités évidentes, les rapports et les 
similitudes, dans le domaine des cultes et de la vie religieuse, entre les fondations 
milésiennes du Pont Gauche et leurs cités-sœurs Olbia et Tyras. La plupart des colonies 
grecques du Pont Gauche – Olbia, Istros, Tomis, Bizone, Dionysopolis, Odessos și 
Apollonia Pontica – ont été fondées par Milet. Callatis (aujourdʼhui Mangalia) fut 
fondée par Héraclée du Pont, une colonie mégarienne, tandis que Mesambria 
(aujourd’hui Nésébâr) est fondée par des colons de Chalcédoine et de Mégare.      

Notre recherche est basée sur les catégories suivantes d’inscriptions : décrets 
officiels des cités grecques, règlements sacrés et inscriptions à caractère votif.  

           
1. Le cadre méthodologique: phénoménologie du sacré dans la Grèce antique 
L’expérience grecque du sacré en général a pris naissance probablement en même 

temps que le sentiment de la présence d’un pouvoir surnaturel dans des endroits 
mystérieux (forêts, sources, grottes, montagnes), dans des phénomènes naturels 
énigmatiques et effrayants (tonnerre, orage), dans les moments fondamentaux de la vie 

                                                 
4 R. Caillois, op. cit., p. 20.   

294

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

(naissance, mort)5. Le terme même qui définit le sacré en grec, ƒerÒj, vient, 
probablement, d’une racine indo-européenne qui signifie fort/puissant. Les dernières 
recherches confirment l’origine préhellénique de ce mot et renvoient au sanscrit isirah 
– fort, qui engendre la vie6. 

L’expérience primaire du sacré s’est développée ensuite dans deux directions 
différentes: 

 
« Dʼun côté, le sacré sʼest territorialisé, se trouvant ainsi associé aux lieux forts, déterminés 

par de frontières précises, de la manifestation du surnaturel: ces lieux, désormais consacrés au 
culte des puissances qui y séjournent, se transforment progressivement en sanctuaires (téména), 
lesquels peuvent abriter des temples dédiés à ces mêmes divinités ou bien délimiter dʼautres 
espaces de dévotion (par exemple les nymphes des sources ou bien les tombes des héros  […] 
comme la légendaire tombe dʼŒdipe dans le faubourg athénien de Colone »7. 

 
Même si à l’origine le terme tšmenoj désigne une portion de terrain réservée aux 

dirigeants ou plus précisément un apanage, il a fini par recevoir une connotation 
strictement religieuse. Le mot téménos est arrivé à désigner une portion dʼespace 
délimité et consacré à une divinité, plus exactement, un espace sacrée qui peut contenir 
un ou plusieurs monuments cultuels, mais ne se confond pas avec eux ni ne les 
implique obligatoirement, d’où les sens de sanctuaire et même de temple, sens qu’il a 
habituellement. La notion de téménos impliquait l’idée d’une clôture, de la délimitation 
d’une portion de territoire de lʼespace profane environnant, pour accentuer son 
caractère sacré d’endroit réservé à la divinité8. Également, les tombeaux des héros, 
étant devenus de vrais talismans pour la communauté, servent comme lieux de culte 
consacrés à des personnages légendaires, de vrais ancêtres mythiques de la cité dont les 
membres des familles et des clans revendiquent leur origine9. Dans certains cas, la 
délimitation du territoire sacré de l’espace environnant était marquée par une borne ou 

                                                 
5 Mario Vegetti, « L’homme et les dieux », in Jean-Pierre Vernant (coord.), L’homme grec, Éditions 

du Seuil, Paris, 1993, p. 382; François Chamoux, Civilizația greacă în epocile arhaică și clasică, vol. 
I, traduction et avant-propos par Mihai Gramatopol, Éds. Meridiane, București, 1985, pp. 195-196.     

6 Pierre Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire de mots, Tome II (E-K), 
ouvrage publié avec le concours du Centre de la Recherche Scientifique, Éds. Klincksieck, Paris, 1970, 
p. 458 (s. v. ƒerÒj); Julien Ries, Sacrul în istoria religioasă a omenirii, traduit de l’italien par Roxana 
Utale, Éds. Polirom, Iași, 2000, p. 118. 

7 M. Vegetti, art. cit., p. 383.  
8	Le mot	tšmenoj	dérive de tšmnw	dont le sens principal est « couper, enlever en coupant », voir 

Michel Casevitz, « Temples et sanctuaires, ce quʼon apprend la lexicologie », in G. Roux (éd.), 
Temples et sanctuaires. Séminaires de recherche de Lyon, 1981/1983, Lyon, 1984, p. 85-87; P. 
Chantraine, op. cit., Tome IV/1, (1977), p. 1104 (s. v. tšmnw); Jean Casabona, Recherche sur le 
vocabulaire des sacrifices en grec, des origines à la fin de lʼépoque classique (Publications des Annales 
de la Faculté de Lettre, N. S. n° 56), Éds. Ophrys, Aix-en-Provence, 1966, p. 211-219.    

9 Jean-Pierre Vernant, Mit și religie în Grecia antică, traduction et avant-propos par Mihai 
Gramatopol, București, Éds. Meridiane, 1995, p. 50-51.  

295

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

un mur qui entourait le sanctuaire10. Par extension, « on va considérer comme sacré 
tout ce qui se trouve à l’intérieur de l’enceinte du lieu du culte ou bien, tout ce qui y est 
consacré, comme les victimes sacrificielles, les formes traditionnelles du rite et leurs 
officiants »11.  

D’autre part, les Grecs anciens qualifient comme sacré tout ce qui émane des 
pouvoirs  surnaturels et, de manière spécifique, des volontés divines. 

 
« On désignera donc comme sacrés lʼordre de la nature, lʼalternance des saisons, des 

récoltes, du jour et de la nuit, et, de même, lʼordre immuable de la vie sociale, la succession 
régulière des générations garantie par le mariage, par les naissances, par les rites de sépulture et 
de vénération des défunts, ainsi que la permanence des communautés politiques et du système 
des pouvoirs »12. 

 
Donc, dans les deux acceptions mentionnées là-dessus, l’expérience du sacré est en 

tout premier lieu celle d’un pouvoir ou d’un ensemble de pouvoirs qui interviennent 
dans les processus de la nature et de la vie et dont l’intervention peut être soit 
bienveillante, principe d’ordre et d’harmonie naturelle et sociale, soit perturbatrice, 
violente et destructive, comme cʼest le cas pour la tempête, la maladie et la mort. Par 
conséquent, l’attitude envers pouvoirs surnaturels consistera à gagner leur 
bienveillance divine et à éloigner, voir même éliminer leur violence négative13.     

 Le rite pour acquérir la bienveillance et la protection de la divinité consiste d’abord 
à faire des offrandes votives, accompagnées d’invocation et de prière. Pour les Grecs, 
celles-ci supposent le don de richesses, les libations, la consécration de certains édifices 
de culte. Au centre des rites propitiatoires se trouvaient les offrandes alimentaires et les 
sacrifices sanglants d’animaux et d’oiseaux14. Selon Platon, « sacrifier signifie faire un 
don aux dieux »15. Le sacrifice exprime que la communauté renonce à une portion de 
ses ressources alimentaires les plus précieuses quʼelle offre aux dieux, lesquelles 
devraient, en revanche, montrer leur bienveillance à lʼégard des hommes. La cérémonie 
rituelle se terminait avec un banquet sacré qui était une occasion de célébrer le bon état 
des rapports entre les hommes et les dieux. Et pour que les rituels soient efficaces, il 

                                                 
10 Anna Ferrari, Dicționar de mitologie greacă și romană, traduction par Dragoș Cojocaru, 

Emanuela Stoleriu, Dana Zămosteanu, Éds. Polirom, Iași, 2003, p. 814-815 (s. v. tšmenoj, -eoj, 

oujሻ. Une inscription de Paros, datant du Ve siècle av. J. C. avait le rôle de borne. Elle délimitait le 
domaine sacré de Zeus Hypatos de lʼespace profane environnant. Lʼinscription interdisait lʼaccès aux 
non-initiés et aux femmes dans le sanctuaire de Zeus Hypatos, voir IG XII, 5, 183:	 ሾÓrሿoj	 `Yp£to: 

¢[teሿ‐/ሾlሿšstoi oÙ qšm-/ሾiሿj gunai-/ሾkሿ…, apud Dobrinka Chiekova, Cultes et vie religieuse des cités 
grecques du Pont Gauche (VIIe – I-er siècles avant J.-C.), Bern, Peter Lang, 2008, p. 103, la note 127.   

11 M. Vegetti, art. cit., p. 383; voir aussi, J. P. Vernant, op. cit., p. 59-60.      
12 Ibidem, 383-384.  
13 Ibidem, p. 383. 
14 Anna Ferrari, op. cit., p. 731-732 (s. v. sacrifice).  
15 Platon, Euthyphron 14 c: tÕ qÚein dwre‹sqa… ™stin to‹j qeo‹j,	apud Alexandru Avram, « Un 

règlement sacré de Callatis », in BCH 119, 1995, p. 249.  

296

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

fallait absolument qu’ils soient accomplis selon des procédés et à des moments établis 
par la tradition16. 

 
2. Le sacré dans les calendriers des cités ouest-pontiques milésiennes 
Le moment de l’accomplissement des rituels est indiqué avec précision par les 

calendriers des cités grecques, lesquels, à l’origine étaient un ensemble de dates 
rituelles. Par conséquent, le calendrier grec porte en soi le sacré.  

Les fêtes religieuses consacrées aux divinités vénérées dans les cités grecques 
représentaient des repères fondamentaux pour l’organisation de leurs calendriers. Dans 
la Grèce antique, la plupart des fêtes était toujours liée aux traditions de la société 
agricole. Les noms des fêtes renvoient souvent aux rites agraires très anciens, destinés 
soit à assurer la fertilité des champs, soit à invoquer la protection divine pour protéger 
les fruits de la récolte17.  

À peu d’exceptions près, les noms de mois du calendrier grec dérivent 
incontestablement de dénominations de fêtes religieuses homonymes. Dès le début du 
VIIIe siècle av. J.-C., la relation entre lʼhéortologie et les noms de mois est evidente. Le 
poème d'Hésiode, Travaux et Jours, nous fournit la première attestation documentaire 
dʼun nom de mois du calendrier grec; il s'agit du mois Lénaiôn qui tire son nom des 
Lénaia, une fête très archaïque, célébrée en lʼhonneur de Dionysos dans les cités 
ioniennes18. Donc, à lʼorigine, les Grecs dénommaient leurs mois dʼaprès les fêtes 
principales et chaque mois comprend lʼaccomplissement d'une fête homonyme19. 

Les colonies milésiennes du Pont Gauche (Olbia, Tyras, Istros, Tomis, Bizone, 
Dionysopolis, Odessos) ont hérité le calendrier de leur métropole, Milet; le calendrier 
milésien était un calendrier de type ionien. Six noms de mois du calendrier athénien se 
retrouvent dans le calendrier de Milet et dʼautres cités pontiques milésiennes; il sʼagit 
de Thargéliôn, Métageitniôn, Boédromiôn, Pyanopsiôn, Posidéôn, Anthestériôn20.  

                                                 
16 M. Vegetti, art. cit., p. 385; Anna Ferrari, op. cit., p. 730-731, 733 (s. v. sacrifice).  
17 Montserrat Camps-Gasset, L'Année des Grecs. La Fête et Le Mythe, Annales Littéraires de 

l'Université de Besançon, 530, 1994, p. 20, 41; Michel Casevitz, « Le vocabulaire agricole dans le 
calendrier grec », dans Rites et rythmes agraires, séminaire de recherche sous la direction de Marie-
Claire Cauvin (collection de Travaux de la Maison de l'Orient n° 20), GDR Maison de l'Orient 
Méditerranéen, Lyon, 1991, p. 110. 

18 Hésiode, Travaux et Jours, 504-506 (texte établi et traduit par Paul Mazon, Paris, Les Belles 
Lettres, 1993):	 MÁna dš Lhnaiîna k£k' ½mata boudÒra p£nta /	 toàton ¢leÚasqai kaˆ 

phg£daj a† t' ™pˆ ga‹an /	pneÚsantoj Boršao dushlegšej telšqousin… (« Quand vient le mois 
Lénéon avec ses jours mauvais, dont chacun / voit périr quelques-uns de nos bœufs, méfiez-vous de 
lui et de / ses fâcheuses gelées, qui apparaissent sur le sol au souffle de  Borée… »). 

19 Catherine Trümpy, « Les fondements religieux des calendriers grecs » in Vinciane Pirenne-
Delforge, Öhnan Tunca (éds.) Représentations du temps dans les religions, Actes du Colloque 
organisé par le Centre d'Histoire des Religions de l'Université de Liège, 2003, p. 222 et la note 8, 223.    

20 Catherine Trümpy, Untersuchungen zu den altgriechischen Monatsnamen und Monatsfolgen, 
Heidelberg, 1997, p. 93; F. Bilabel, Die ionische Kolonisation. Untersuchungen über die Gründungen 
der Ioner, deren staatliche und kultliche Organisation und Beziehungen zu den Mutterstädten, 
Philologus, Suppl. 14, 1, Leipzig, 1920, p. 70-71.     

297

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Dès l’époque archaïque, l’année du calendrier  commençait dans les cités 
milésiennes du Pont Gauche par le mois Taureèn (avril), à l’équinoxe de printemps21, 
ce qui est confirmé avec certitude par un graffito découvert à Olbia où Tauréôn 
apparaît en premier dans la liste des mois olbiens22. Le graffito découvert à Olbia 
assure la succession exacte des mois dans les calendriers de Milet et de ses colonies 
pontiques. Il convient de préciser que la succession des mois Lénaiôn – Anthésteriôn – 
Artémisiôn se retrouve non seulement dans les calendriers de la plupart des cités 
ioniennes (Ephèse, Milet et ses colonies pontiques, Paros, Thasos, Ténos, Chalcis)23, 
mais aussi à Athènes24. On peut donc supposer que cette séquence des trois mois 
mentionnés plus haut doit forcément remonter au calendrier ionien commun, antérieur 
à la migration des Ioniens vers lʼAsie Mineure25. Le dernier mois du calendrier des 
cités ouest-pontiques milésiennes est celui d’Artémisiôn; il est mentionné en dernier sur 
le graffito découvert à Olbia26. (Tableau I)  

Les fêtes religieuses marquaient des moments importants dans la succession des 
saisons et des travaux agricoles. Les rapports établis, dʼun côté, entre les fêtes et la 
succession des saisons, de lʼautre côté, entre les fêtes et les travaux agricoles, mettent 
en évidence la fonction fondamentale de la fête pour rythmer lʼannée. Dans le 
calendrier grec, les jours sont nommés souvent en fonction de leur position avant ou 
après une certaine fête qui acquiert donc un rôle précis dans la délimitation du temps27. 

Le cycle des fêtes grecques de caractère agraire reproduit, dans le rituel, ce que la 
tradition a fixé par le moyen du mythe, c'est-à-dire la disparition et l'apparition de 
Perséphone – la fille de Déméter – et son séjour partagé entre le monde des morts et 

                                                 
21 Le premier jour de l’année milésienne – neomhn…h tý mhnÕj tý Taureînoj –	est mentionné dans une 

loi sacrée pour le culte de Poséidon Hélicônios:	[taàta], dὲ Àn dÒxei tîi d»mwi [¢nagr/£yai] ™st»lhn 

tÕj newp[o…aj ™wj] tÁj neomhn…hj tý mhn[Õj tý] Taureînoj kaˆ qe‹nai [tý tem]/[š]neoj,	I. Milet III, p. 
128-129, n° 1218, l. 27-32 (437/436 av. J.-C.); C. Trümpy, op. cit., p. 93; IGDOP, p. 163 et la note 152; 
Norbert Ehrhardt, Milet und seine Kolonien. Vergleichende Untersuchung der kultischen und politischen 
Einrichtungen I, deuxième édition, Frankfurt am Main, Bern, New-York, 1988, p. 120-121, 125; II, p. 415-
416, la note 277 ; F. Bilabel, op. cit., p. 69, 80.  

22 IGDOP, n° 99, p. 160-161; N. Ehrhardt, op. cit. I, p. 118; II, p. 413, la note 247; SEG XXX 977 c. 
23 On peut également supposer la sequence des trois mois (Lénaiôn – Anthésteriôn – Artémisiôn) 

dans les calendriers de Phocée, Lampsaque, Colophon et Chios, voir F. Salviat, « Sur la religion de 
Marseille grecque » in: Bats M. et al. (éds.), Marseille grecque et la Gaule. Études Massaliètes 3, Aix-
en-Provence, 1992, p. 144; Denis Knoepfler, « Le calendrier des Chalcidiens de Thrace. Essai de mise 
au point sur la liste et l'ordre des mois eubéens », in Journal de savants, n° 1-2, 1989, p. 43 et la note 
81.    

24 L'équivalence de mois athénien Gaméliôn avec le mois milésien Lénaiôn est assurée par le fait 
qu'à Athènes, les Lénéennes, qui ont fourni le nom de mois Lénaiôn, se déroulaient en Gaméliôn; on 
peut également accepter l'équivalence de mois athénien d'Élaphébolion (nom tiré d'une épiclèse 
d'Artémis) avec le mois milésien d'Artémisiôn (le mois nommé d'après la fête des Artémisia célébrée 
en l'honneur d'Artémis), voir Catherine Trümpy, op. cit., p. 16; D. Knoepfler, JS, n° 1-2, 1989, p. 43.     

25 Catherine Trümpy, art. cit., (« Les fondements religieux…»), p. 225; Eadem, op. cit., p. 13-14; D. 
Knoepfler, JS, n° 1-2, 1989, p. 43.  

26 Ibidem.  
27 Anna Ferrari, op. cit., p. 162, 742 (s.v. calendrier, fête); Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 93, 

105.    

298

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

celui des vivants, six mois de l'année aux Enfers et six mois sur la Terre. Les deux 
périodes délimitées par le mythe de Déméter et de Perséphone correspondraient aux 
deux saisons de l'année grecque: l'hiver et l'été. Bien que, à l'origine, les Grecs 
distinguent la mauvaise saison (ceimèn – l' hiver) de la saison agréable et féconde 
(qšroj – l'été)28, les mythes et les rituels attestent la division de l'année en trois saisons: 
printemps (œar), été (qšroj ou Ñpèra) et hiver (ceimèn). Dans les poèmes 
homériques aucune saison nʼest strictement limitée. Le printemps se confond avec 
lʼété. Le mot Ñpèra s’applique à une partie de lʼété. Il est synonyme avec qšroj. Plus 
exactement, le Ñpèra sert à designer lʼété – les mois de juillet, août et septembre – en 
tant que pleins de fruits; il sʼagit précisément du fruit des arbres et des vendanges. On 
peut remarquer que lʼautomne manque de la liste des saisons, non en tant quʼépoque de 
lʼannée, mais plutôt en tant quʼinterlude entre lʼété et lʼhiver. En fait, il se trouve inséré 
dans le couple theros-opora. Eschyle et Aristophane confondent lʼété et lʼautomne 
pour en faire une saison unique à laquelle ils la donnent le printemps comme prélude et 
lʼhiver comme conclusion29. Pour les Grecs, lʼautomne nʼimplique pas lʼidée de 
décadence de la nature puisque  

 
« le grain meurt, mais dans cette mort il y a, tout en même temps, la condition de la 

naissance. Ce qui se succède, donc, ce sont la récolte et la semence, sans décrépitude ni 
décadence. […]. Une fois la récolte finie – toutes les récoltes – le cycle végétal est, lui aussi, 
terminé, et le cycle recommence lorsque le grain est enterré et meurt pour germer. Lʼété (= fruit) 
est suivi de lʼhiver (=semence) »30.     

     
Il paraît, donc, que, dès l'époque archaïque, le monde grec connaissait les trois 

saisons31. Cependant, la tradition mythologique et religieuse des trois saisons coexiste, 
dans la vie grecque, avec la division scientifique de l'année en quatre saisons, marquées 
par les solstices et les équinoxes. Ce n'est qu'après la conquête romaine que se répand 
définitivement la division en quatre saisons: printemps (œar), été (qšroj), automne 
(metÒpwroj) et hiver (ceimèn)32.  

Une inscription découverte à Byzance, datée de IIe – IIIe siècles apr. J.-C., atteste la 
connaissance des quatre saisons par les Grecs du Pont Euxin: 'Agaqîi Da…moni / 
'AgaqÁi TÚcÁi / Kalîi Kairîi / ”Ombroij 'Anšmoij / ”Eari Qšrei / MetopèrJ / 
Ceimîni, (« Au gentil Daimon / au gentil destin / au bon temps / aux pluies, aux vents / 
au printemps, à l’été / à l’automne / à l’hiver [dédicace] »)33. Un cadran solaire 
découvert à Istros (daté vers la fin du IVe siècle ou au plus tard, au début du IIIe siècle 

                                                 
28 Martin P. Nilsson, Die Entstehung und religiöse Bedeutung des griechischen Kalenders, CWK 

Gleerup, Lund, 1962, p. 24-25; J. A. Hild, s.v. « Horai », dans DAGR, III/1, (1900), p. 252.   
29 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 22.  
30 Ibidem, p. 23. 
31 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 21, 24; J. A. Hild, s.v. « Horai », in DAGR, III/1, (1900), p. 

253.     
32 Ibidem, p. 20-21 ; Anna Ferrari, op. cit., p. 77 (s. v. saisons).     
33 Adam Lajtar, Die Inschriften von Byzantion. Inschriften Griechischer Städte aus Kleinasien, Band 

58, Teil I, Dr. Rudolph Habelt GMBH, Bonn, 2000, nº 13, p. 42-43.  

299

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

av. J.-C.) était utilisé comme un instrument astronomique, en indiquant les solstices, la 
position du soleil par rapport aux constellations, le début des mois et des saisons, ce qui 
prouve, directement, la connaissance et l’identification des saisons de l’année par les 
Istriens, par l’intermédiaire des observations astronomiques34.  

La division de l'année en trois saisons ne tient pas comte du cours du soleil, mais de 
la succession et du moment du déroulement des travaux agricoles. Par conséquent, 
chaque saison ne peut pas se réduire à un nombre de mois bien déterminé. La limite 
entre une saison et l'autre est souvent dessinée de manière imprécise35. En même 
temps, cette triple division de l'année trouvait un parallèle dans le domaine du mythe. 
Les trois saisons étaient personnifiées par les trois Heures. Auxô incarne le temps de la 
germination du grain et correspond à l'hiver. Thallô est la floraison; elle symbolise le 
printemps, tandis que Karpô personnifie l'été riche en fruits36.      

D'après cette perspective agraire, l'hiver commençait au mois de novembre et se 
termine les premiers jours de mars. Il est une saison désagréable et inhospitalière. 
D'après le mythe, dans cette période Perséphone vit en compagnie d'Hadès et Déméter 
pleure son absence. Pendant toute la période de l'hiver, les défunts règnent sur les 
vivants. C'est le temps de labourer les champs et de semer, un temps de travail et 
d'attente, où le monde des morts reçoit des honneurs de la part des vivants. En Grèce, 
lʼhiver est marqué par une série de fêtes consacrées aux semences, au monde des morts 
et à la germination des champs. Les rituels de ces fêtes assurent la fertilité des champs 
et des semences37. 

Le printemps commençait au mois de mars et durait jusqu'en mai. C'est la saison où 
tout fleurit et la nature se réveille à la vie. Perséphone revient sur la terre et on prévoit 
une saison de récolte. Les fêtes de printemps étaient dominées des rituels de 
purification collective, de préparation pour la moisson et d'offrande de prémices. Elles 
anticipaient la récolte. L'offrande des prémices constitue le centre de ces fêtes. Elle 
consiste au premier épi ou fruit cueilli qui était consacré à la divinité. Cette offrande est 
une des formes les plus simples du sacrifice et un propitiation de la divinité pour 
protéger la récolte, pour la rendre prospère et éviter sa perte. La caractéristique 
essentielle de l'offrande des prémices était: offrir aux dieux la première et la meilleure 
partie de la récolte pour préserver le reste du mal38.   

L'été s'étendait du mois de juin jusqu'en octobre. Il est la saison de la chaleur et de 
la récolte, soit qu'il s'agit de la moisson, du fruit des arbres ou de la vendange39. Les 
fêtes dʼété concernaient surtout la récolte. Elles se célébraient à l'occasion de la récolte, 
étant dominées des rituels de purification collective et d'offrande de prémices 

                                                 
34 Remus Mihai Feraru, « Nouvelles contributions à l'étude des cadrans solaires découverts dans les 

cités grecques de Dobroudja », in Dialogues d'histoire ancienne, 34/2, 2008, p. 76.  
35 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 23.  
36 Ibidem, 24.  
37 Ibidem, p. 20, 23, 28, 41, 42.  
38 Ibidem, p. 23, 41, 53-54.   
39 Ibidem, p. 22, 23,  

300

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

consacrées aux divinités en signe de remerciement pour la richesse et l'abondance de 
fruits40. (Tableau II) 

 Les moments qui divisent les trois saisons de l'année grecque sont les grands 
moments de la vie des champs, marqués d'une façon particulière par les rituels qui ont 
lieu au début ou à la fin d'une saison. C'est le cas des fêtes des Pyanepsies, des 
Anthestéries et des Thargélies célébrées dans les cités grecques milésiennes du Pont 
Gauche ainsi quʼà Athènes. Les colonies ouest-pontiques de Milet ont adopté le cycle 
de fêtes établi par la tradition milésienne, donnant sans doute la primauté au culte 
dʼApollon qui était par excellence le patron des fondations pontiques de Milet. Les 
sources épigraphiques prouvent que le culte d’Apollon a joué un rôle particulièrement 
important dans l’établissement du calendrier de Milet et de ses colonies du Pont 
Gauche. Par ailleurs, les Pyanepsies et les Thargélies étaient consacrées à Apollon. Les 
Anthésteries étaient célébrées en lʼhonneur de Dionysos. Elles sont la plus ancienne 
des fêtes dionysiaques. Thucydide les fait remonter à une époque antérieure à la 
fondation par Athènes des cités dʼIonie41. Cʼest pourquoi les Anthestéries étaient 
considérées comme la «fête nationale» de lʼAttique et de lʼIonie42. Malheureusement, 
les rituels des trois fêtes mentionnées là-dessus ne sont attestés, dʼune manière 
satisfaisante, quʼà Athènes.          

Les trois saisons de lʼannée grecque sont marquées dans les cités milésiennes du 
Pont Gauche, ainsi quʼà Athènes, par trois fêtes très importantes dans le calendrier 
civique: les Pyanepsies célébrées au début de notre mois de novembre (qui 
correspondrait au mois de Pyanépsiôn du calendrier grec), les Anthestéries au début de 
mars (Anthestériôn dans le calendrier grec) et les Thargélies au début de mai 
(Thargéliôn dans le calendrier grec). (Tableau II)  

L’existence des Pyanepsies aux colonies ouest-pontiques milésiennes est suggérée 
par celle du mois Pyanépsiôn. Les Pyanepsia (« où l’on faisait la cuisson des fèves ») 
étaient célébrées également à Athènes le 7 du mois de Pyanépsiôn (octobre/novembre) 
en lʼhonneur dʼApollon.  

On peut supposer que la fête des Pyanepsies était célébrée à Olbia, en se fondant 
sur l’attestation épigraphique du mois Pyanépsiôn, qui se retrouve avec la variante 
Kuaneyièn, dans le calendrier olbien43. Laurent Dubois affirme qu’il est 
vraisemblable que la forme Kyanépsiôn –  documentée à Olbia – soit fondée sur le 

                                                 
40 Ibidem, p. 23, 28, 41-42, 53, 59-60.    
41 Thucydide II, 15 (texte établi et traduit par Jacqueline de Romilly, Paris, Les Belles Lettres, 

1991), p. 14: kaˆ tÕ ™n L…mnaij DionÚsou, ú t¦ ¢rcaiÒtata DionÚsia tÍ dwdek£tV poie‹tai ™n 

mhnˆ 'Anqesthriîni ésper kaˆ oƒ ¢p' 'Aqhna…wn ”Iwnej œti kaˆ nàn nom…zousin	 (« [le 
sanctuaire] de Dionysos de Limnai, en l'honneur de qui sont instituées les plus anciennes fêtes de 
Dionysos, qui se font dans le mois d'Anthestérion, le douzième jour, comme c'est l'usage également, 
encore aujourd'hui, chez les Ioniens d'origine athénienne »).   

42 Jules Girard, s.v. « Dionysia », in DAGR, II/1, Paris, 1892, p. 239.  
43 IGDOP, n° 99, p. 160-161; N. Ehrhardt, op. cit. I, p. 118; II, p. 413, la note 247 = SEG XXX 977 c); 

voir aussi IOSPE I2 43, l. 3; IOlb 42, l. 2; 75, l. 1 = SEG XLII, 708 :	[…	mhnÕj K]uaneyiînoj. Le mois	
Puaneyièn apparaît avec la forme	Kuaneyièn à	Cyzique et Céos, P. Chantraine, op. cit. II, p. 593 (s. 
v. kÚamojሻ.	 	

301

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

terme *kÚanoj, probablement une variante de pÚanoj (neutre pÚanon). La forme 
pÚanoj est rendu par les lexicographes comme synonyme de kÚamoj, (fève)44. Le 
nom du mois olbien Kuaneyièn – qui dérive du nom de fête Puanšyia / PuanÒyia 

(« cuisson des fèves »)45 – indique donc l’existence d’un couple de termes kÚanoj / 
pÚanoj à Milet46, vers 650 av. J.-C., dont le premier s’est imposé dans la colonie 
Olbia47. 

À lʼoccasion des Pyanepsies, on offrait à Apollon un met composé à base de fèves 
(pÚanoi), dʼautres légumes et du miel. Il sʼagit dʼune offrande rituelle que les Grecs 
nommaient une panspermia dont la fève constituait lʼingrédient principal48. Les 
Pyanepsies tiraient leur nom dʼun élément caractéristique du rituel principal de la fête: 
« la cuisson des fèves »49. Cʼest dans un épisode du mythe de Thésée qu'il faut trouver 
lʼorigine des Pyanepsies dont lʼinitiateur est considéré comme le héros même. Après 
achèvement de l’expédition contre le Minotaure de Crète, Thésée prépara un banquet à 
lʼoccasion duquel, lui et ses camarades (les jeunes gens que Thésée avait sauvé de la 
mort, en tuant le Minotaure), mangèrent une bouillie de fèves vouée à Apollon, auquel 
le héros avait promis d’être reconnaissant s’il rentrait sain et sauf de sa difficile 
mission50.  

Un second élément important de cette fête était le rite de e„resiènh. Le terme 
désignait un branche de laurier ou dʼolivier chargée de fruits et entourée de laine quʼon 
portait de maison en maison par un chœur dʼenfants qui quêtaient des friandises en 
échange de bénédictions et de souhaits favorables à la maison. Puis chaque enfant de 
chœur prenait une eirésioné chargée des fruits de sa propre récolte et la suspendait à la 
porte de sa maison où elle restait jusquʼà lʼannée suivante51.     

                                                 
44 Pollux VI, 61: kÚamoi oƒ kaˆ pÚanoi, ¢f' ïn kaˆ t¦ puanšyia ¹ ˜ort», IGDOP, p. 164, la note 

153; Hésychius a la glose	pÚanoi: kÚamoi kaˆ p©n Ôsprion, voir, Pierre Chantraine, op. cit. II, p. 593, 
(s. v. kÚamoj); Montserrat Camps-Gaset, op. cit., p. 95; Michel Casevitz, art. cit., p. 111.     

45 P. Chantraine, op. cit. II, p. 593 (s. v. kÚamoj).		
46 Les inscriptions milésiennes fournissent trois attestations du mois de Pyanépsiôn; voir I. Milet VI 

1, 147 A, l. 11: ƒstamšnou toà Puaneyiînoj; I. Milet VI 1, 148, l. 90: kሿaˆ mÁna Puanoyiîna;	I.	
Milet	VI	3,	1422:	...	sa mhnሺÕjሻ	Puaneyiînoj.	

47 IGDOP, p. 164; cf. F. Bilabel, op. cit., p. 70, n. 3: « Ich schreibe so, nicht Pyanepsion, da die 
Kolonien diese Form als die ältere (auch in anderen ionischen Städten benützt!) nahelegen. Bezeugt 
ist in hellenistischer Zeit Pyanepsion und Pyanopsion; möglicherweise liegt attischer Einflub vor »; voir 
et N. Ehrhardt, op. cit. II, p. 399-400, la note 147.    

48 Athénée 648 b: ™stˆ dš tÕ pu£nion, æj fhsi Sws…bioj, pansperm…a ™n gluke‹ ¹yhmšnh.  
49 Plutarque, Thésée 22, 4-5 (Paris, Les Belles Lettres, 1993), p. 30-31: ›yhsij tîn Ñspr…wn; Ludwig 

Deubner, Attische Feste, Hildesheim, Berlin, 1966, p. 198-199.  
50 Anna Ferrari, op. cit., p. 666 (s. v. « Pianepsia »); on trouve l’explication du mythe relatif aux 

Puanšyia chez Plutarque, Thésée 22, 4-5 (Paris, Les Belles Lettres, 1993), p. 30-31; voir aussi Claude 
Calame, Thésée ou l’imaginaire athénien: légende et culte en Grèce antique, préface de Pierre Vidal-
Naquet, 2e édition revue et corrigée, Laussanne, Payot, 1996.  

51 Salomon Reinach, s.v. « Eirésioné », dans DAGR, II/1, p. 497; Anna Ferrari, op. cit., p. 309 (s. v. « 
Eirésioné »).   

302

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Les Anthestéries ('Anqest»ria – « fêtes des fleurs »)52 étaient célébrées à Athènes 
et dans le monde ionien en lʼhonneur de Dionysos et des morts. Les Anthestéries ont 
fourni le nom du mois 'Anqesthrièn, qui apparaît très souvent dans le domaine 
ionien53.  

On peut déduire la célébration des Anthestéries à Olbia, Istros, Odessos, Apollonia 
Pontica et Sinope à partir de l’attestation du mois 'Anqesthrièn (février/mars) dans les 
calendriers de ces cités54.  

La plus vieille attestation de la fête des Anthestéries se trouve à Olbia, avant même 
le début de l’époque hellénistique (première moitié du Ve siècle av. J. C.)55. Un graffiti 
découvert à Olbia nous fournit une attestation directe de la « fête des marmites » 
(CÚtrai), célébrée le troisième jour des Anthestéries56.  

À Cyzique (colonie milésienne de Propontide) la fête des Anthestéries avait lieu aux 
12e et 13e jours du mois dʼAnthestériôn57. On peut affirmer sûrement quʼà Milet – par 
analogie avec les dates de déroulement de la fête dans sa colonie, Cyzique – les 
Anthestéries étaient de même célébrées le 12 et 13 du mois dʼAnthestériôn58. Les 
Anthestéries de Cyzique – et donc celles de Milet – avaient lieu comme à Athènes du 
11 au 13 Anthestériôn, ce qui confirme le témoignage de Thucydide sur le caractère 
panionien de cette fête59.  

En ce qui concerne la date de déroulement des Anthestéries, les sources 
épigraphiques permettent d’établir une correspondance entre Milet et ses colonies de la 
côte ouest du Pont Euxin. Les Anthestéries étaient célébrées le 12 et 13 du mois 
dʼAnthestériôn à Milet et probablement à Istros; dans cette dernière cité, le premier 
jour des Anthestéries coïncidait avec la célébration du jour éponyme (¹mšra 

™pènumoj), faveur que les tribus histriennes avait accordée à leur bienfaiteur 

                                                 
52 Le nom des Anthestéries viendrait de la couronne de fleurs que portaient alors les enfants, comme on 

voit sur certains vases de la fin du Ve siècle av. J.-C.; cʼest le mot ¥nqoj, fleur et le verbe ¢nqe‹n, fleurir, 
qui expliqueraient le nom des Anthestéries, par référence à la renaissance du monde végétal qui se 
produit au début du printemps. On a supposé également que le nom des Anthestéries pourrait provenir 
des cérémonies en l'honneur des morts, voir Anna Ferrari, op. cit., p. 78 (s.v. « Anthesteria »); M. 
Casevitz, art. cit., p. 110; Madeleine Jost, Aspects de la vie religieuse en Grèce du début du Ve siècle à 
la fin du IIIe siècle avant J.-C., Sedes, Paris, 1992, p. 167.      

53 Denis Knoepfler, JS, n° 1-2, 1989, p. 33-34 et la note 47; Martin P. Nilsson, Griechische Feste von 
religiöser Bedeutung mit Ausschluss der attischen, Leipzig, 1906, p. 267.  

54 IOSPE I2, 33, l. 2 (Olbia); ISM I, 58, l. 16 (Istros); IGB I2, 182, l. 1 (Odessos); IGB I2, 407, l. 1, 
(Apollonia); SEG XLVIII, 1097, l. 12-15 (Sinope).   

55 Voir IGDOP, n° 99 ; p. 161 ; IOSPE I2, 33, l. 2. 
56 N Ehrhardt, op. cit. I, p. 170 ; II, p. 471, la note 848: OI CUTROI.   
57 Michel Sève, « Un décret de consolation à Cyzique » in BCH 103, 1, 1979, p. 329 : toÝj dš 

prut£neij toÝj prutaneÚontaj tÕn mÁna tÕn Anqesthriîna /	 stefanoàn aÙt¾n ¢n¦ p©n 

œ[to]j ™n to‹j 'Anqesthr…oij tÍ dwdek£tV /	kaˆ tÍ triska[id]ek£tV crÚsù stef£nJ…, (« les 
prytanes qui seront en charge au mois d'Anthestérion la couronneront d'une couronne d'or chaque 
année aux Anthésteries, le 12 et 13… »).   

58 Une inscription découverte à Didymes indique que la fête des Anthestéries durait au moins deux 
jours, voir A. Rehm, Didyma II. Die Inschriften, hrsg. von Richard Harder Berlin, 1958, 258, l. 11-13 
à propos d'un prophète pepoihkëj, dš kaˆ qewr…a[j] /	™n to‹j 'Anqesthr…oij ™pˆ dÚo ¹mšraj.				

59 Thucydide, II, 15 (Paris, Les Belles Lettres, 1991), p. 14.  

303

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Meniskos60. L’assemblée des tribus histriennes avait décidé que le 12 du mois 
dʼAnthestériôn soit consacré chaque année en l’honneur de Meniskos qui avait 
manifesté sans cesse sa générosité envers les citoyens:  « dedÒcqai ta‹j fula‹j … 

¥ge[in] d[š] aÙtoà kaˆ ¹mšran kaq' ›kas[t]o[n] ™nia[u]tÒ[n] mhnÕj 'Anqesthriînoj 

[d]wdek£[t]h[n] », (« plaise aux tribus de lui consacrer chaque année le douzième jour 
du mois d’Anthestériôn »)61. On ne peut savoir exactement si les Anthésteries duraient 
plusieurs jours dans les cités ouest-pontiques, comme la fête attique; mais la place 
proéminente que Dionysos occupe dans leurs panthéons peut autoriser cette 
hypothèse62.         

« Les fêtes des fleurs » se déroulaient à Athènes du 11 au 13 du mois 
dʼAnthestériôn63. Elles étaient en même temps une fête de la nature renaissante et du 
vin fermenté en jarres. Le premier jour, il y a avait une cérémonie « de l’ouverture des 
jarres » (piqoig…a) dans lesquels on gardait le vin qui devrait être offert à Dionysos. 
Madeleine Jost met en évidence très bien la signification « de lʼouverture des pithoi » : 
« Les jarres (pithoi) contenant le vin de lʼautomne précédent sont ouvertes et lʼon boit 
après avoir versé des libations à Dionysos. Le rite vise à la désacralisation du vin: on 
lève lʼinterdit qui pèse sur le produit de la récolte jusquʼà lʼaccomplissement dʼune 
consommation rituelle »64.  

Le deuxième jour, appelé « le jour des cruches » (Cošj) symbolisait l’entrée 
solennelle de Dionysos dans la cité; ce moment était marquée à Athènes par deux 
cérémonies: le concours des Choés et la célébration du mariage sacré (ƒerÒj g£moj) 
entre Dionysos et la femme de l’archonte-roi (bas…linna) qui personnifiait la cité. Un 
concours de beuverie avait lieu au cours duquel les fêtards buvaient le nouveau vin. « 
Lʼhiérogamie des Anthestéries a sûrement pour objectif de concourir à la fertilité et à la 
fécondité humaine dont Dionysos est un des garants; il signifie en même temps 
lʼacceptation et lʼintégration du dieu dans la cité »65.   

Le troisième jour se déroulait « la fête des marmites » (CÚtrai) appelée de cette 
façon à cause des marmites en terre cuite utilisées pour la préparation des légumes qui 
devaient être apportés en offrande à Hermès Chthonien et à Dionysos. Ce dernier jour 
avait un caractère funèbre et les rites effectués étaient en liaison avec le culte des morts. 
Des offrandes de blé et de graines bouillies (panspermia) en grandes marmites étaient 
apportées à Hermès, vénéré en tant que «psychopompe», et aux âmes des morts66. 
Hermès était le dieu médiateur entre le monde des vivants et celui de défunts. Son 
rapport avec le monde des morts remonte à la plus haute époque67.       

                                                 
60 ISM I, 58, l. 5-6, (II-ème siècle av. J.-C.).  
61 ISM I, 58, l. 15-17 ; N. Ehrhardt, op. cit. I, p. 123.  
62 Chiekova Dobrinka, op. cit., p. 71-114.    
63 Catherine Trümpy, ZPE 121, 1998, p. 111.  
64 Madeleine Jost, op. cit., p. 167-168; voir et Daniel Noel, « Les Anthestéries et le vin », in Kernos, 

12, 1999, p. 129-135.    
65 Ibidem, p. 168-170; D. Noel, art. cit., p. 135; voir et J. Girard, s.v. « Dionysia », in DAGR II/1, Paris, 1892, 

p. 238.  
66 D. Noel, art. cit., p. 147-149.  
67 Xavier De Chutter, « La marmite et la panspermie des morts», in Kernos, 9, 1996, p. 340. 

304

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

On offrait de nombreux sacrifices, puis avaient lieu des concours entre les acteurs 
comiques. Les vainqueurs avaient le droit de participer aux représentations dramatiques 
organisées à l’occasion des Grandes Dionysies68.  

Les Thargélies sont une fête typiquement ionienne célébrée à Athènes ainsi que 
dans plusieurs cités dʼIonie. Pendant le mois de Thargéliôn (qui correspondrait à mi-
mai – mi-juin), à Milet et dans ses colonies ouest-pontiques, étaient célébrés les 
Thargélies (Qarg»lia) consacrés à Apollon Thargèlios. Les Thargélia sont attestées 
dans le règlement de culte des Molpes de Milet: ™j molpîn ¹ pÒlij dido‹ 

Targhl…oisin ƒer(Ái)on tšleion
69.   

Sur un vase de type attique découvert à Olbia, – daté du deuxième quart du Ve 
siècle av. J.-C – donné en offrande à Appolon, le nom du dieu est accompagné par 
quatre épiclèses qui représentent « les différentes facettes de la personnalité divine 
dʼApollon à Olbia »70. Lʼépiclèse  Qarg»lioj est ici attestée pour la première fois; 
cʼest elle qui indique tout particulièrement le dieu honoré lors des Targélies. Sur ce 
même vase sont également gravées les quatre lettres A Z M Q, qui ont été interprétées 
par les premiers éditeurs de l’inscription comme une abréviation de la formule (™n tÍ) 
a (kaˆ) z m(hnÕj) Q(arghliînoj), « le premier et le septième jour du mois de 
Thargéliôn »71; cela signifie que le premier et le septième jour du mois Thargéliôn 
auraient été les dates où se déroulaient les Thargélies à Olbia ; c’est à cette occasion 
que le vase a été donné en offrande à Apollon72. On peut supposer également la 
célébration des Thargélies à Olbia en se fondant sur l’attestation épigraphique du mois 
Thargéliôn dans la liste des mois du calendrier olbien73. Ainsi, à Olbia on trouve 

                                                 
68 J. Girard, s.v. « Dionysia », in DAGR II/1, Paris, 1892, p. 239. 
69 I. Milet I, p. 168, nº 133 = Fr. Sokolowski, Lois sacrées de l'Asie Mineure I, Paris, 1955, 50, l. 20 = 

A. Rehm, Inschriften von Milet, Bd.1, Heft 3: Das Delphinion in Milet, Berlin, G. Reimer, Walter de 
Gruyter, 1914, 3, 133, l. 20. Le collège religieux des Molpes administrait le culte dʼApollon Delphinios à 
Milet et très probablement à Olbia, voir Stella Georgoudi, « La procession chantante des Molpes de 
Milet », in Pierre Brulé et Christophe Vendries (éds.), Chanter les dieux: musique et religions dans 
l'Antiquité grecque et romaine, Actes de colloque du 16, 17 et 18 decembre, 1999, Rennes et Lorient, 
Rennes, PUR, 2001, p. 158-159; E. Graf, « Das Kollegium der Molpoi von Olbia », in Museum 
Helveticum 31, 1974, p. 209-215; pour les Thargélies à Milet, voir et M. P. Nilsson, op. cit., 
(Griechische Feste...), p. 109-110 et la note 3.     

70 SEG XXX, 977 a):	'ApÒll(wni) Dhlfin…(wi), (sic) 'Iatro‹ Qarghl…(wi), Luke…(wi) 'AndÒkidoj 

(sic); IGDOP n° 99, p. 161-162.  
71 IGDOP n° 99, p. 161-162 = SEG XXX, 977 a).   
72 C'est à l'appui de cette interprétation qu'on peut offrir deux exemples semblables, bien qu'assez 

tardifs; ainsi, sur un bol mégarien découvert à Milet et datant de basse époque hellénistique figurent 
les lettres	MHQA qui abrégeraient la formule	mh(nÕj) Qa(rghliînoj); de même à Milet, à l'époque 
flavienne, on rencontre la formule :	mh(nÕj) Ti(ber…ou) l; cf. Mădălina Dana, Culture et mobilité 
dans le Pont-Euxin. Approche régionale de la vie culturelle des cités grecques, Scripta Antiqua 37, 
Ausonius, Bordeaux, 2011, p. 75; cf. Laurent Dubois, Inscriptions grecques dialectales d’Olbia du 
Pont, Librairie Droz, Genève, 1996, p. 163, qui affirme: « ces abréviations de date sont pourtant trop 
tardives pour être alléguées comme explications pour les quatre lettres A Z M Q de la vieille dédicace 
d'Olbia »; N. Ehrhardt, op. cit., II, p. 399, note 142 et p. 418, note 309.  

73 IGDOP, nº 99, p. 160-161; N. Ehrhardt, op. cit. I, p. 118 et 413, note 147; SEG XXX  977, c).  

305

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

lʼensemble mois (Qarghlièn) – fête (Qarg»lia) – épiclèse (Qarg»lioj) rattachés au 
culte d'Apollon Thargélios.   

Quant à Istros, le document de référence pour la fête des Thargèlia a une probable 
origine histrienne, mais encore incertaine. Il s’agit d’un décret honorifique pour un 
architecte de Byzance honoré d’une couronne d’or dans le théâtre d’Istros pendant la 
fête des Thargèlia: „stef[a]nîsai aÙtÕn crusîi stef£nwi to[‹j] Qarghl…oij ™n 

tîi qe£trwi”74. On apprend également que le bénéficiaire du décret était invité à 
participer au rituel des xšnia qui s'accomplissait dans le temple d’Apollon pour les 
étrangers honorés par la cité75. Dans une autre inscription, le nom de la fête n’est que le 
résultat d’une conjecture76.  

Les documents épigraphiques nous fournissent les renseignements les plus 
nombreuses sur l’accomplissement des Thargélies dans la cité d’Athènes. Les 
Thargélies athéniennes se déroulaient en deux jours, le 6 et le 7 du mois Thargèliôn et 
étaient dédiées à Apollon et Artémis77. Elles avaient un caractère purificateur et de 
célébration des premières récoltes dont les prémices étaient offerts à Apollon, divinité 
centrale de la fête. Le premier jour de la fête était consacré à la purification de la cité 
par le rituel cathartique dit des farmako… (« remèdes »). À cette occasion, à Éphèse, 
Athènes et, très probablement, dans les cités ionniennes du Pont Gauche, deux 
personnes – représentant les hommes et les femmes de la cité – l’une portant un collier 
de figues noires et l’autre, un collier de figues blanches, étaient chassées de la cité, 
après qu’elles avaient été, au préalable, poussées et frappées avec des plantes sacrées 
(branches de figuier et glanes d’oignon) lors d’une procession rituelle autour de la 
ville78. Dans ce cas, les deux personnes jouaient le rôle de pharmakoi. Elles étaient 
censées prendre sur elles toutes les souillures de la cité à mesure qu'elles la traversaient. 
On les bannissait ensuite de la cité pour éloigner de façon définitive les impuretés dont 
elles étaient chargées, devenant ainsi des boucs émissaires. D’habitude comme 

                                                 
74 ISM I 65, l. 28-30.    
75 ISM I 65, l. 42-43: kalšsai dš aÙtÕn kaˆ ™pˆ xšn[ia] /	 [e„j] tÕ ƒerÕn toà 'ApÒllwnoj; 

Dobrinka Chiekova, op. cit., p. 44-45. 	
76 ISM I 25, l. 2-5 :	[----- ™painšsai] aÙtÕ[n] / [™pˆ toÚtoij kaˆ stefanîs]ai crusî[i] /	[stef£nwi 

to‹j Qarghl…oij (?) ™]n tîi qe/[£trwi--------]; la restitution de cette inscription a été faite d’après ISM 
I 65, l. 29-30.  

77 Dans la Grèce de l'epoque historique, le sixième jour de chaque mois était consacré à Artémis, 
alors que le septième était régulierement dédié à Apollon. Hérodote, Histoires VI, 57 (trad. par Ph.-
E.-Legrand Paris, Les Belles Lettres, 1992), affirme que, à Sparte, le premier et le septième jour du 
mois sont consacrés à Apollon; Catherine Trümpy, ZPE, 121, 1998, p. 109, 112; L. Deubner, op. cit., 
p. 179.  

78 Chez les Grecs, le figuier représentait l’arbre sacré d’Hermès et surtout, de Dionysos, auquel on 
attribuait le mérite de l’avoir donné aux gens. Le figuier était le symbole de la fertilité. En même 
temps, il avait un caractère purificateur. D’habitude, les cités touchées par des épidémies apportaient 
en offrande des figues pour obtenir la guérison. De même, l’oignon favorisait  la fertilité. Anna 
Ferrari, op. cit., p. 185, 776 (s. v. oignon, figuier).  

306

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

pharmakoi on choisissait deux hommes disgraciés, plutôt laids et pauvres ou coupables 
de crimes, ces disgrâces ou fautes rendant le rite plus efficace79.   

Le rituel du pharmakos, ce bouc émissaire qui s’assumait toutes les impuretés et les 
coulpes de la cité, occupait une place centrale au cadre des rituels célébrés le premier 
jour de la fête. Le rituel avait un double but. D’une part, il faisait s’éloigner la 
contamination et les dangers de toutes sortes qui auraient pu menacer le cité et les 
champs, d’autre part, il se constituait en véritable offrande, nécessaire symboliquement 
pour attirer la grâce divine en vue d’obtenir une bonne et riche moisson80.   

Le deuxième jour des Thargeliés – le 7 du Thargèliôn – était destiné au thargélos 
offert à Apollon. Ce jour là on faisait lʼoffrande du thargélos (les prémices des fruits 
que donne la terre et surtout des pains faits d’épis pas encore mûrs) en lʼhonneur 
d'Apollon, destiné à assurer une bonne récolte et la protection du dieu pour la 
maturation de produits cultivés81. On cuisait ensemble dans une même marmite les 
prémices de toutes les céréales qui commençaient à mûrir. Par ailleurs, les Thargélies 
prennent le nom du rite dit du q£rghloj, le mot qui désigne à la fois le pain fait d’épis 
pas encore mûrs ou une marmite remplie de fruits ou de graines, symbole de fertilité 82.    

Les cérémonies du 7 Thargéliôn comportaient une procession religieuse et un agôn 
organisés à Athènes par le premier archonte. Il y avait des concours à caractère musical 
auxquels participaient des chœurs d’hommes et d’enfants aux frais des chorèges83. Par 
comparaison avec Athènes, le caractère musical des manifestations organisées à cette 
occasion peut être supposé à Istros; il est possible que les hymnodes, qui étaient actifs 
dans le sanctuaire d’Apollon et qui exerçaient leur art en son honneur, aient participé 
aux concours musicaux84. C’est à cette occasion qu’avait lieu au théâtre la 
proclamation des décrets honorifiques en l’honneur des bienfaiteurs de la cité, comme 
le prouvent les inscriptions d’Istros85.  

Malgré la diversité apparente de leurs rituels, les trois fêtes mentionnées là-dessus 
présentent des points communs et des traits qui les rapprochent étroitement. Les 
Pyanepsies marquent la fin de l'été et le début de l'hiver. Les Anthestéries soulignent la 
fin de l'hiver et le début du printemps, tandis que les Thargélies annoncent l'arrivée de 

                                                 
79 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 54-55; 60-61; Madeleine Jost, op. cit., p. 164-165; L. 

Deubner, op. cit., p. 179-180. À ma connaissance, le rite du pharmakos est attesté seulement à 
Massalia (Marseille, au sud de France), voir F. Salviat, art. cit., (« Sur la religion de Marseille grecque 
»), p. 145; M. P. Nilsson, op. cit., (Griechische Feste...), p. 109, les notes 1 et 2.     

80 Ibidem, p. 55-56.   
81 Ibidem, p. 60-61; Madeleine Jost, op. cit., p. 165; Anna Ferrari, op. cit., p. 800 (s. v. «Targelia»).   
82 Pierre Chantraine, op. cit., II (1970), p. 423, (s. v. « Qarg»lia »).  
83 Emil Cahen, s. v. « Thargelia », in DAGR, V/1, p. 176-177; Madeleine Jost, op. cit., p. 164-165; Anna 

Ferrari, op. cit., p. 801 (s. v. « Targelia »).     
84 Une confraternité d'hymnodes associée au culte d'Apollon (Molpo…), est attestée à Milet et à 

Olbia; Stella Georgoudi, « La procession chantante des Molpes de Milet », in Pierre Brulé et 
Christophe Vendries (éds.), Chanter les dieux: musique et religions dans l'Antiquité grecque et 
romaine, Actes de colloque du 16, 17 et 18 decembre, 1999, Rennes et Lorient, Rennes, PUR, 2001, 
p. 178-179; IGDOP, n° 2, p. 6-7.     

85 ISM I, 25, 65.   

307

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

l'été, après le saison printanière. Donc, les trois fêtes ont un caractère de limite entre 
deux saisons. 

Partant de l'idée que les rapports entre de l'homme et du sacré sont exposés et 
garanties par les croyances de l'homme et que ces croyances sont mises en pratique par 
l'entremise des rituels, je me propose d'examiner les rituels des trois fêtes que je viens 
d'évoquer, mettant en évidence leurs ressemblances et réitérations qui permettent de les 
mettre en rapport et d'établir leur caractère de charnière entre les trois saisons de 
l'année.  

La panspermia désigne l'offrande rituelle consacrée à Apollon, à l'occasion des 
Pyanepsies, dont les fèves constituaient les ingrédients principaux. Dans le monde grec, 
la fève avait une double connotation. Dʼune part, elle se rapportait au monde des morts, 
d’autre part, aux rituels qui assuraient la fertilité de la terre. Les fèves étaient 
considérées comme une nourriture propre aux morts. Selon J. Lydus, « des fèves 
étaient jetées sur les tombeaux pour le salut des hommes »86. L'offrande de panspermie 
était un vieux rite de fertilité adressée aux morts. Lʼoffrande dʼune panspermie lors des 
fêtes des Pyanepsies, a pour fonction le lent mûrissement des fruits de la terre. Xavier 
de Chutter expose clairement la signification de l'offrande de panspermie offerte à 
Apollon, à l'occasion des Pyanepsies: 

 
« Les morts ont le pouvoir de favoriser la fertilité du sol: enfouis sur la terre, ils participent à 

la vie de la terre. En leur offrant les produits de la céréaliculture sous la forme primitive d'une 
panspermie, les vivants attendent d'eux qu'ils leur retournent en abondance ces mêmes produits 
»87. 

 
Donc, les défunts qui sont confies au sein de la terre contribuent, à leur tour, à la vie 

et à la reproduction des fruits de la terre, en assurant ainsi l'alimentation des êtres 
vivants. La terre des morts devient également source de vie. D'ailleurs, Hippocrate 
affirme dans son traité Des songes que « des morts viennent les nourritures, les 
croissances, et les germes »88. Cicéron raconte que, d'après une tradition ancienne, les 
Athéniens semaient des céréales sur la tombe où ils venaient d'ensevelir un mort89.  
Donc, les défunts sont ceux qui garantissent l'abondance de la moisson. Ils doivent 
veiller au succès de la prochaine récolte90.      

Par sa signification de fête des morts, Les Pyanepsies s'enchaînent avec les 
Anthestéries, où les défunts ont également un rôle très important. « La fête des 
marmites » qui avait lieu le troisième jour des Anthestéries (le 13 du mois 
Anthestérion), était précisément consacrée aux défunts. Elle tire son nom des Chytrai, 

                                                 
86 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 96; Xavier De Chutter, art. cit., p. 343 et la note 62.  
87 Xavier De Chutter, art. cit., p. 344.  
88 Hippocrate, Des songes, VI, 658:	¢pÕ g¦r tîn ¢poqanÒntwn aƒ trofaˆ kaˆ aÙx»seij kaˆ 

spšrmata g…gnontai. ሺhttp://remacle.org/bloodwolf/erudits/Hippocrate/songes.htm, consulté le 22 
août 2014).  

89 Cicéron, Lois II, 63, apud, Xavier De Chutter, art. cit., p. 344 et la note 66.  
90 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 97.   

308

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

dans lesquels était cuite une bouillie de céréales offerte aux ancêtres. Selon 
Théopompe, le jour des marmites commémorait l'époque mythique où les hommes 
rescapés du déluge avaient fondés ce rite en honneur des disparus. Les survivants 
honoraient leurs morts en sacrifiant à Hermès Chthonien une marmite de toutes sortes 
de graines (cÚtran pansperm…aj…)91. En ce cas, « on a donc affaire à une offrande 
propitiatoire adressée à Hermès Chthonien en faveur des défunts »92.   

Pendant le troisième jour d'Anthestéries – Chytres – les esprits des morts revenaient 
sur la terre et il fallait prendre des mesures pour s’en protéger. Le jour des Chytres était 
déclaré miar¦ ¹mšra (jour impur). Les temples restaient fermés pendant toute la 
journée puisque les esprits  des morts (Keres) circulaient dans la cité dʼaprès ce quʼon 
peut déduire du cri rituel final: QÚraze KÁrej oÙkštʼ 'Anqest»ria, (« Dehors les 
Kères, les Anthestéries sont finies »)93. On leur offrait une offrande de la panspermia 
qui a une signification semblable à celle des Pyanepsies. Le cri rituel qui proclame la 
fin de la fête d'Anthestéries « ne se rapporte pas seulement au jour concret des Chytres, 
mais elle s'étend, plus largement, à une période qui a commencé avec la panspermie 
des Pyanepsies. Les Pyanepsies et les Anthestéries, l'une au début, l'autre à la fin de 
l'hiver, signifient, donc le souvenir et les honneurs dus aux morts qui deviennent les 
garants de la vie »94.             

Par leur liaison avec le monde des morts, les Anthestéries signifient le point final de 
l'hiver. En même temps, elles représentent le début du printemps, puisqu'elles 
introduisent quelques éléments qui seront repris lors des fêtes des Thargélies. Si le 
troisième jour des Anthestéries était consacré aux défunts, les deux premiers étaient 
consacrés à une célébration rituelle du printemps, à l'ouverture des jarres contenant le 
vin nouveau et à l'arrivée de Dionysos dans la cité. 

 Le deuxième jour des Anthestéries, celui de Choès, on goûte au vin nouveau. Mais, 
ce jour n'a rien en commun avec l'usage habituel de la célébration du vin nouveau. « La 
fête des Choès » se déroulait dans une ambiance d’angoisse et de deuil et non dans une 
atmosphère de joie. On célébrait un banquet où les convives buvaient en silence et 
isolément. Le jour était qualifié miar¦ ¹mšra (jour impur). Un légende étiologique 
expliquait cette pratique:  

 
«  Quand Oreste, taché du sang de sa mère, courait sur toute la terre poursuivi par les 

Érinyes, Athènes ne pouvait pas lui refuser l'accueil, de peur de commettre une grave faute de 
manque d'hospitalité, mais l'étranger, un meurtrier, ne pouvait pas s'asseoir à la table de ses 
hôtes et partager leur nourriture, parce qu'ils auraient également partagé son meurtre. Les 
Athéniens trouvent une solution: ils offrent leur hospitalité à Oreste, mais les citoyens 
s'enferment chez eux et refusent de partager le repas avec lui »95.    

                                                 
91 D. Noel, art. cit., p. 147-148.   
92 Xavier de Chutter, art. cit., p. 340.  
93 L. Deubner, op. cit., p. 113; D. Noel, art. cit., p. 150.  
94 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 99-100.  
95 Euripide, Iphigénie en Tauride, v. 947-960, apud, Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 100 et la 

note 46.  

309

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 
L'état de souillure criminelle d'Oreste contamine toute la cité. Le jour des Choes est 

néfaste. Les sanctuaires sont fermés. Le banquet des Athéniens était perçu comme la 
négation même du symposion. En plus du silence imposé aux convives, le vin n'est pas 
tiré d'un cratère commun, de sorte que chacun de convives est assuré de ne pas boire le 
même vin qu'Oreste96.  

C'est pendant ce banquet que le vin nouveau est goûté par les convives. En ce sens, 
on peut dire que les Anthestéries ont un certain caractère de fêtes de prémices du vin 
fermenté. Elles avaient lieu au début du printemps parce que, à la différence du blé ou 
des autres fruits qui peuvent être consommés ou transformés dès leur cueillette, le vin a 
besoin d'un procès d'élaboration plus long. L'ouverture des pithoi du premier jour des 
Anthestéries concerne le vin produit par la vendange de l'automne précédent. C'est 
donc pour cela que le vin a une fête différente des fêtes des vendanges qui sont des 
fêtes de récolte et non du vin fermenté97.  

Donc, l'impureté du jour des Choès se rapporte aux fêtes de prémices et de récolte. 
Dans les rituels au sujet de la récolte, c'est la purification collective qui est 
caractéristique. Le rituel du pharmakos, qui occupait un place centrale dans le cadre 
des Thargélies, assurait la purification collective de la cité. La souillure (miasma) qui 
domine la cité pendant le jour des Choès représente l'impureté que les Thargélies 
auront à purifier par le rituel cathartique du pharmakos. Tandis que les Anthestéries 
marquent la souillure et l'impureté qui s'étendent sur la cité, les Thargélies marquent la 
pureté collective. Après sa purification, la cité était prêt à recevoir les moissons. Donc, 
les Anthestéries représentent le passage d'une saison à l'autre. Elles s'enchaînent tant 
avec les Pyanepsies, par l'offrande aux défunts, qu'avec les Thargélies, par l'impureté 
qui sera purifiée98.   

Les Thargélies marquent le début de l'été. Les premiers fruits de la terre étaient 
offerts à Apollon pour désacraliser – comme dans tout rituel de prémices – la récolte et 
en assurer l'abondance. Le deuxième jour des Thargélies on faisait l'offrande du 
thargélos qui était une sorte de panspermie propre aux Pyanepsies. L'offrande du 
thargélos lors des fêtes apolliniennes des Thargélies a pour fonction de favoriser le lent 
mûrissement des fruits de la terre99.     

En conclusion, à partir des ressemblances constatés, les saisons se relient, 
rituellement, par ces trois fêtes, à double penchant, qui prennent leur pleine valeur 
lorsqu'elles sont compris globalement et non pas de manière individuelle et isolée. Le 
rituel de panspermie et celui du thargélos célébrés lors des Pyanepsies et des 
Thargélies sont très archaïques. Ils ont également de bonnes chances d'avoir déjà existé 
en tout cas à l'époque mycénienne. L'ancienneté de ces fêtes est aussi suggérée par le 
fait qu'on les célébrait partout en Grèce. Toujours, à titre d'exemple de fêtes présentant 
un aspect très archaïque, mentionnons les Pyanopsies à l'occasion desquelles on 

                                                 
96 Scholie à Aristophane, Acharniens, v. 961, apud, D. Noel, art. cit., p. 136-137 et la note 68.  
97 Montserrat Camps-Gasset, op. cit., p. 101. 
98 Ibidem, p. 102.   
99 Ibidem, p. 103.   

310

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

mangeait une bouillie de fèves. Il est évident que cette sorte de bouillie devait 
constituer la nourriture quotidienne d'un grand nombre de Grecs. On pourrait dire que 
les Pyanopsies semblent commémorer un état de culture primitive précédant les 
sacrifices sanglants.     

 
3. Le sacré dans la religion dionysiaque de Callatis  
Le culte de Dionysos occupait une place prépondérante dans le panthéon de 

Callatis. La plupart des documents qui atteste le culte dionysiaque à Callatis, émanent 
d'une association de culte très active, désignée comme bakcikòj q…asoj 

100. Le thiase 
callatien a promulgué plusieurs décrets, s'échelonnant du IVe siècle av. J.- C. au Ier 
siècle ap. J.- C., qui mettent en évidence la célébration des mystères dionysiaques. 
Mais, à la différence des thiases « traditionnels » ou dʼautres sortes de thiases « privés 
» de lʼépoque hellénistique, le thiase callatien a un caractère publique101.    

Les inscriptions callatiennes nous fournissent des renseignements sur les édifices de 
culte consacrés à Dionysos. Un règlement sacré datant du IIe siècle av. J. C. atteste le 
Dasullie‹on, le sanctuaire du Dionysios DassÚlioj situé très probablement en 
dehors de la ville102. Le sanctuaire tire son nom de DassÚlioj (« le poilu ») lʼépiclèse 
dʼorigine mégaro-béotiennne de Dionysos103.  

Vers la fin du IIIe siècle av. J. C., le thiase a érigé un nouveau temple à Dionysos 
(n£oj), à la suite de l'organisation d'une souscription104. À l'époque de Tibère, le naos a 
été muni d'une enceinte à l'entrée monumentale. Un fois pourvu d'un enclos, l'ancien 
temple devient donc, un sanctuaire (ƒerÒn) qui est mentionné comme l'endroit par 
excellence pour l'exposition des décrets du thiase callatien105. Dans un autre décret 
émanant du thiase callatien, le même temple est désigné par le terme mucÒj

 (grotte)106. 
Certainement, il n'est pas question d'une grotte naturelle aménagée afin d'abriter des 
cérémonies bachiques. Il est plus que probable que le temple du dieu extatique imitait 
la grotte dionysiaque prête à abriter des cérémonies accompagnées de mystères107.  

                                                 
100 ISM III, 45, l. 3-4.  
101 ISM III, (Étude introductive), p. 98.  
102 ISM III, 47, l. 6-8; Alexandru Avram, BCH 119, 1995, p. 252.  
103 Alexandru Avram, BCH 119, 1995, p. 244-246.  
104 ISM III, 35, l. 4-5.  
105 ISM III, 46, l. 5-8; l. 17-18.  
106 ISM III, 44, l. 42.   
107 ISM III, (Introduction), p. 100; 122-123; Dobrinka Chiekova, op. cit., p. 99-100.  Dans son mémoire, 

«L'antre dans les mystères de Dionysos », in Rediconti della Pontificia Academia di Archeologia, 33, 
1960, p. 107-127, Pierre Boyancé lançait l'idée que l'antre n'était pas seul lieu de refuge pour certaines 
cérémonies bachiques, mais le sanctuaire même. L'accomplissement des rites dans une sanctuaire-
grotte est un élément intrinsèque des mystères bachiques, apud, ISM III, 44 (commentaire Alexandru 
Avram), p. 327-328; en ce sens, voir et Anne-Françoise Jaccottet, Choisir Dionysos. Les associations 
dionysiaques ou la face cachée du dionysisme, I, Zurich, 2003, p. 151-155; D. M. Pippidi, «Nouveaux 
documents sur le culte de Dionysos à Callatis», in Scythica Minora. Recherches sur les colonies grecques 
du littoral roumain de la mer Noire, Éds. Academiei – Adolf M. Hakkert B. V., București, Amsterdam, 
1975, p. 142-149.        

311

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

L'existence, à Callatis, d'un culte public du dieu de la vigne n'est pas douteuse non 
plus. Les documents épigraphiques attestent la célébration d'une fête publique 
consacrée à Dionysos. Il s'agit des t¦ DionÚsia t¦ xenik¦ qui étaient célébrées au 
mois Lykeios. Le nom de la fête avait été interprété comme « fête en l'honneur de 
Dionysos, spécialement réservée aux étrangers »108 ou comme « die ʽfremdenʼ 
Dionysien in Kallatis »109. D. M. Pippidi a démontré qu'il s'agissait d'une fête dont la 
particularité consistait en rituels qui célébraient l'invitation du dieu à un banquet sacré 
(xenismÒj)110. Les inscriptions attestent dans nombreux endroits du monde grec les 
fêtes au cours de lesquels les divinités étaient conviées aux banquets sacrés organisés 
en leur honneur. Ces fêtes sʼappellent Qeoxšnia 

111. Le banquet auquel on les invite 
exige en effet, chez les divinités invitées, une bienveillance particulière: on suppose 
leur acceptation et leur présence même parmi les convives; on sollicite leur épiphanie. 
C'est dans la mesure où les dieux veulent bien admettre cette sorte de communion 
qu'on les vénère112. À l'occasion de ces fêtes,  

 
« des tables étaient dressées, où les mets étaient offerts de la même manière qu'aux banquets 

des humains, quand ils n'étaient pas brûlés en l'honneur de l'hôte invisible (n.n. du dieu) non 
sans abandonner aux croyants de quoi se repaître après que les immortels eussent pris leur part 
»113.         

 
De telles fêtes périodiques sont attestées à Paros, à Tenos et à Akragas. Une fête 

semblable à celle de Callatis était célébrée en l'honneur de Dionysos dans l'île 
d'Andros, où – d'après Pausanias et Pline l'Ancien – à l'époque de la visite de dieu une 
certaine source proche du temple répandait de l'eau au goût de vin114.  

Pour les Grecs, au cœur des rites propitiatoires demeure toujours le sacrifice 
sanglant, la thusia (qus…a). Il consiste en la consécration d'une victime animale aux 
dieux dans divers buts: cathartiques, prophylactiques ou de remerciement. Le sacrifice 
comporte la mise à mort d'une victime, généralement animale, par des rites précis, 
suivie d'un partage entre destinataires divins et destinateurs humains. Cet acte est 
central dans la vie des Grecs car il organise les rapports entre les hommes et les dieux 
dans la cité115.       

                                                 
108 Andrei Aricescu, « Notă asupra unui decret elenistic inedit din Muzeul regional de arheologie 

Dobrogea », in Studii Clasice, V, 1963, p. 315-317.    
109 M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion. Die Hellenistische und Römische Zeit, II, 

deuxième édition, C. H. Beck’ sche Verlagsbuchhandlung, München, 1960, p. 358, la note 5.  
110 D. M. Pippidi, art. cit., p. 139-140; cf. A. J. Festugière, Grèce. Religion, in Maxime Gorce et 

Pierre Mortier, (éds.), Histoire générale des religions, II, Paris, 1944, p. 400, la note 44.   
111 Hesychios, s.v. Qeoxšnia:	koin¾	˜ort¾ p©si to‹j qeo‹j	apud D. M. Pippidi, art. cit. p. 140, la 

note 12.  
112 François Salviat, « Une nouvelle loi thasienne: institutions judiciaires et fêtes religieuses à la fin 

du IVe siècle av. J.-C. » in BCH 82, 1958, p. 256.  
113 D. M. Pippidi, art. cit. p. 140.  
114 Ibidem, p. 141 et la note 22.  
115 Jean-Pierre Vernant, op. cit., p. 60-62 ; 64-65 (Mit și religie în Grecia antică).    

312

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Pour mettre en évidence l'importance du sacrifice dans le cadre des rites grecs, je 
me propose d'analyser un règlement sacré découvert à Callatis (IIe siècle av. J.-C.) et 
gravé sur une plaque de marbre. Le document nous fournit des renseignements 
précieux sur les sacrifices offerts à Dionysos et le partage des victimes immolées à 
l'occasion des différentes fêtes célébrées par le thiase bachique de Callatis. Ainsi, le 
douzième jour du mois Dionysios, on sacrifiait à Dionysos une chèvre dont la peau, la 
tête et les jambes étaient déposées dans le sanctuaire nommé Dasyllieion. L’une des 
cuisses de la chèvre était déposée sur la table (sacrée), tandis que la viande était 
distribuée à la cité: Dionus…ou duwdek£t[ai: DionÚswi aἶga ? tÕ mšn] / skšloj ™pˆ 

tr£pezan [parat…qhsi e.g. Ð ƒareÚj ™k toà] / purÕj t¦ d' ¥lla krša t[©j pÒlioj: 

toà dš a„gÕj ? dšr]/ma  sÝn t©i kefal©i kaˆ t[o‹j posˆn ……….] / ™n tîi 

Dasullie…wi: (« Le 12e jour du mois Dionysios : on sacrifie à Dionysos une 
chèvre (?). Le prêtre (?) dépose la cuisse sortie du feu sur la table (sacrée), les autres 
viandes (sont distribuées) à la cité. La peau de la chèvre (?) avec la tête et les jambes 
(sont déposées ?) dans le Dasylliée ».)116. Les offrandes déposées sur la table sacrée 
revenaient au dieu qui devait être présent lors des rituels. Le dieu était « invité » aux 
sacrifices qui avaient lieu devant la statue qui le représentait (¥galma)117. C’est 
seulement à une époque moins reculée que cet usage aurait été abandonné en faveur 
d’une « invitation » du prêtre au repas sacré. Les offrandes destinées à la table sacrée – 
qui étaient donc, « la portion du dieu » –   revenaient toujours au prêtre qui a présidé à 
la cérémonie118.   

La viande de la victime sacrifiée était distribuée aux citoyens. Généralement, la part 
non comestible des victimes, composée d’os et de graisse, était accordée aux dieux, 
tandis que les viandes grillées revenaient aux hommes.  

 
« Ce partage inégal de la victime immolée apparaît comme l’expression de la distance entre 

les hommes et les dieux. Ceux-ci cautionnent cette fête de la consommation carnée dans la 
mesure où les hommes, en mangeant les morceaux comestibles, reconnaissent leur infériorité de 
mortels et confirment leur soumission à leur égard. Le sacrifice apparaît comme un échange, une 
communication entre ces deux catégories »119.      

  
Le règlement prévoit la déposition de la peau, de la tête et des jambes de lʼanimal 

immolé dans le sanctuaire du Dionysos (Dasyllieion). Cette prescription fait allusion 
aux anciens rites de chasse, destinés à assurer le succès des chasseurs et lʼabondance du 

                                                 
116 ISM III, 47, l. 2-6 (la traduction de l’inscription appartient à Alexandru Avram).   
117 Le agalma est par excellence la statue divine antropomorphe par opposition avec la 

représentation d’un être humain (eikon), voir Gaëlle Deschodt, « Modes de figuration des dieux en 
Grèce ancienne. Le cas du sacrifice », in Images Re-vues [En ligne], 8, 2011, p. 2-3, consulté le 22 
août 2014 ; URL: http://imagesrevues.revues.org/502. 

118 Alexandru Avram, BCH 119, 1995, p. 249; voir et J. P. Vernant, op. cit., p. 61 (Mit și religie în 
Grecia antică).  

119 Jean-Pierre Vernant, « À la table des hommes. Mythe de fondation du sacrifice chez Hésiode », 
in Marcel Detienne et Jean-Pierre Vernant et alii, La Cuisine du Sacrifice en Pays Grec, Paris, 1979, 
p. 38-44, apud Gaëlle Deschodt, Images Re-vues [En ligne], 8, 2011, p. 2, la note 5.  

313

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

gibier. Il sʼagit dʼun rituel dont le but consistait dans la « recomposition » de l’animal 
sacrifié sur le fond dʼune soi-disant « comédie de l’innocence » pendant laquelle, 
lʼhomme qui a sacrifié l’animal s’efforçait à redonner à sa victime un aspect semblable 
à celui que l’animal aurait connu de son vivant et à l’offrir sous cette forme aux 
dieux120.  

 On peut comprendre que, lors du sacrifice offert à Dionysos, lʼaccès au 
Dasyllieion, le sanctuaire du dieu, était réservé à des initiés (neÒbakcoi et mÚstai); lex 
sacra interdit aux femmes des thiasites, à leurs enfants, ainsi quʼaux autres non-initiés à 
prendre part au sacrifice: tîn [dš parÒntwn qiaseit©n ? oÜ]/te neÒbakcoj oÜte Öj 

m[Ústaj e.g. ™ën telesqeˆj Ð]/doipore‹ e‹j tÕ Dasullie[‹on……]ite[………]:/ 
ta‹j gunaixˆ t[a‹j aÙtîn qšmij oÙk œ]sti oÙd[š to‹j] / [te ˜autîn paisˆ ? kaˆ 

to‹j ¥lloi]j ¢telšs[toij]:, (« Aucun des thiasites ici présents (?), quʼil soit néophyte 
ou bien adorateur déjà initié (?) qui se dirige vers le Dasylliée ne… (Lʼaccès ?) est 
interdit à leurs femmes, ainsi quʼà leurs enfants et aux autres non-initiés »)121. On peut 
constater que le thiase bachique à Callatis était fermé aux femmes, à la différence de 
nombreux thiases du monde grec où les femmes avaient le droit dʼinitier et comptaient 
parmi les degrés supérieurs des thiasites122. Dans certains cas les femmes pouvaient 
assister aux sacrifices; elles accomplissaient parfois des sacrifices sanglants. Le 
règlement callatien prévoit lʼexclusion des femmes du sacrifice et de la distribution de 
la viande. Bien que le sacrifice sanglant était en Grèce ancienne, en règle générale, une 
affaire dʼhommes, lʼexclusion des femmes du sacrifice, stipulée par certaines lois 
sacrées, devrait mettre en relation avec le caractère exclusif du culte en question et avec 
le type du groupe des gens qui le pratique123.     

Le même règlement sacré stipulait le sacrifice d’un bouc en l’honneur de Dionysos 
et à une date non-précisée, mais ultérieure au douzième jour du mois Dionysios: 
[mensis dies DionÚswi t]r£gon pr[at»]/[nion: ........]n kaˆ diair[e‹...] (« Le … du 
mois … : on sacrifie à Dionysos un bouc non âgé….et on partage…»)124. Selon 
Alexandru Avram, il est possible que le sacrifice du bouc ait eu lieu à l’occasion des 
fêtes locales Agrionia125.   

 
Conclusions   
Les documents épigraphiques analysés prouvent que le sacré imprègne toutes les 

formes de la vie officielle et privée des cités grecques du Pont Gauche. Dans les cités 
ouest-pontiques, le sacré sʼarticule en deux directions divergentes, quoique non 
opposées.  

Dʼun côté, les inscriptions de Callatis attestent la « territorialisation » du sacré. Les 
inscriptions du thiase callatien appellent n£oj (naos) le temple consacré à Dionysos 

                                                 
120 ISM III, (Étude Introductive), p. 99; Alexandru Avram, BCH 119, 1995, p. 250-251.  
121 ISM III, 47, l. 6-10 (la traduction de l’inscription appartient à Alexandru Avram).   
122 Par exemple à Tomis est attesté « le thiase sacré de Pasô », ISM II, 120.  
123 Chiekova Dobrinka, op. cit., p. 102-103.  
124 ISM III, 47, l. 11-12 (la traduction de l’inscription appartient à Alexandru Avram). 
125 Alexandru Avram, BCH 119, 1995, p. 247-248.  

314

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

vers la fin du IIIe siècle av. J.- C., ensuite ƒerÒn (hieron - sanctuaire), dès quʼil est 
pourvu dʼun enclos à entrée monumentale.  

Dʼun autre côté, les calendriers des cités grecques du Pont Gauche portent en soi le 
sacré. Les fêtes religieuses consacrées aux divinités vénérées dans les cités grecques 
représentaient des repères fondamentaux pour l’organisation de leurs calendriers. Les 
fêtes publiques et privées qui ont comme des éléments essentiels les offrandes 
alimentaires et les rites sacrificiels, assurent donc la bonne marche des relations entre 
les hommes et le sacré. Ces relations peuvent aussi être altérées et perturbés, dès que 
les hommes envahissent lʼespace du sacré, violent ses privilèges ou enfreignent les 
normes divines qui règlent lʼordre social. Lʼexpérience grecque du sacré oscille entre « 
contamination » (miasma) et «purification» (katharsis). Celui qui subit une 
contamination ne peut avoir accès au sacré dans les pratiques rituelles, et doit être 
banni de sa communauté, qui autrement risquerait dʼêtre contaminée. On trouve un 
rappel de cette situation dans le rituel très ancien du pharmakos, propre aux fêtes des 
Thargélies célébrées dans les cités ouest-pontiques ioniennes et à Athènes. Ce rituel 
assurait la purification collective de la cité. La souillure (miasma) qui dominait la cité 
pendant le deuxième jour des Anthestéries représentait l'impureté que les Thargélies 
auront à purifier par le rituel cathartique du pharmakos.    

Les trois saisons (lʼhiver, le printemps et lʼété) se relient, rituellement, par les trois 
fêtes importantes de lʼannée grecque: les Pyanopsies, les Targélies et les Anthestéries. 
En cas de ces fêtes c’est un élément caractéristique du rituel de la fête qui est 
responsable de son nom. Tel est le cas des Pyanopsia, où l’on faisait la cuisson des 
fèves (pÚanoi), des Anthestéries, (la fête des fleurs et des réjouissances générales et en 
même temps la fête du vin) et des Thargélia qui prennent le nom du rite dit du 
thargélos. Donc, la plupart des fêtes célébrées dans les colonies pontiques milésiennes 
sont liées aux travaux agricoles. 

Le sacrifice sanglant constitue la pièce centrale du culte et lʼélément dont la 
présence est indispensable à tous les niveaux de la vie collective de la cité grecque. 
Cette réalité est prouvée par les inscriptions de Callatis qui nous fournissent des 
renseignements sur les sacrifices offerts à Dionysos et le partage des victimes 
immolées à l'occasion des différentes fêtes célébrées par le thiase dionysiaque callatien. 
Le thysia illustre lʼétroit imbrication du sacré et du profane dans les cités grecques du 
Pont Gauche. Un trait fondamental du sacrifice cʼest quʼil est indissociablement pour 
les dieux une pieuse offrande, et pour les hommes, un repas de fête. Le cérémonial 
sacrificiel se terminait avec un banquet sacré qui était une occasion de célébrer le bon 
état des rapports entre les hommes et les dieux, ce qui indique une inscription de 
Callatis. En sacrifiant une victime, lʼhomme grec institue et maintient avec la divinité 
un contact sans lequel son existence, abandonnée à elle-même, sʼeffondrerait, vide de 
sens. Ce contact nʼest pas un communion entre lʼhomme et le dieu mais exprime plutôt 
la distance immense qui sépare mortels et immortels. On ne mange pas le dieu, même 
sous forme symbolique, pour sʼidentifier à lui et participer à sa force, mais les hommes 
consomment seulement une victime animale qui est adressée aux dieux.   

315

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Le Pont-Euxin a constitué une région mythique, un creuset dans lequel se sont 
mêlés différents cultes et croyances religieuses. Notre étude offre une perspective 
fascinante sur la religion dans cette région périphérique du monde grec.  
 
Liste des abréviations 
BCH Bulletin de correspondance hellénique, Paris, 1877- 
CIG Corpus Inscriptionum Graecarum, I-IV, Berlin, 1828-1877 
CIRB V.V. Struve, Corpus Inscriptionum Regni Bosporani (Korpus Bosporskikh nadpisej), Moscou-

Leningrad, 1965 
DAGR Dictionnaire des Antiquités grecques et romaines, sous la direction de Charles 

Daremberg et Edmond Saglio, Paris, 1877-1929 
IGB I2  G. Mihailov, Inscriptiones Graecae in Bulgaria repertae, I², Sofia, 1970 
IGDOP Laurent Dubois, Inscriptions grecques dialectales d’Olbia du Pont, 1996 
I. Milet P. Herrmann, Milet VI. Inschriften von Milet, I, Berlin-New York, 1997; P. 

Herrmann, Milet VI. Inschriften von Milet, II, Berlin-New York, 1998; P. Herrmann, W. 
Günther, N. Ehrhardt, Milet VI. Inschriften von Milet, III, Berlin-New York, 2006 

IOlb T. N. Knipovič, E. I. Levi, Inscriptiones Olbiae, (Nadpisii Ol'vii), 1917–1965, 
Leningrad, 1968 

IOSPE I2 B. Latyschev, Inscriptiones antiquae orae septentrionalis Ponti Euxini Graecae et 
latinae, I2 : Inscriptiones Tyrae, Olbiae, Chersonesi Tauricae, Saint Pétersbourg, 1914, 
(réimpr. Hildesheim, 1965) 

I. Sinope I David H. French, The Inscriptions of Sinope I, Bonn, 2004 (IK 64) 
ISM Inscriptiones Scythiae Minoris, [D. M. Pippidi I: Histria și împrejurimile (Istros et les 

alentours), Bucarest, 1983 ; I. Stoian II: Tomis și teritoriul său (Tomi et son territoire), 
Bucarest, 1987; A. Avram III: Callatis et son territoire, Bucarest-Paris, 1999] 

JS Journal de savants, Paris, 1900- 
RE Real-Encyclopädie der klassischen Altertumwissenschaft, ed. A Pauly, G. Wissowa, W. 

Kroll, K. Ziegler, Stuttgart 
REG Revue des Études Grecques, Paris, 1888- 
SEG Supplementum epigraphicum Graecum, Leyde (puis Amsterdam), 1923- 
Syll.3 Sylloge inscriptionum Graecarum, éd. W. Dittenberger, nouvelle éd. par F. Hiller von 

Gaertringen, Leipzig, 1915-19203 
ZPE Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, Köln, 1967- 
 
Bibliographie  
Sources littéraires 
Hérodote, Histoires VI, trad. par Ph.-E.-Legrand Paris, Les Belles Lettres, 1992 
Hésiode, Travaux et Jours, texte établi et traduit par Paul Mazon, Paris, Les Belles Lettres, 1993 
Hippocrate, Du regime. Livre quatrième ou Des songes, in 

http://remacle.org/bloodwolf/erudits/Hippocrate/songes.htm 
Plutarque, Thésée-Romulus – Lycurgue-Numa, texte établi et traduit par Robert Flacelière, 

Emile Chambry et Marcel Juneaux, Paris, Les Belles Lettres, 1993 
Thucydide, La guerre du Péloponnese, livre II, texte établi et traduit par Jacqueline de 

Romilly, Paris, Les Belles Lettres, 1991 
 

316

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Sources épigraphiques 
Lajtar, Adam, Die Inschriften von Byzantion. Inschriften Griechischer Städte aus 

Kleinasien, Band 58, Teil I, Dr. Rudolph Habelt GMBH, Bonn, 2000 
Rehm, A., Inschriften von Milet, Bd.1, Heft 3: Das Delphinion in Milet, Berlin, G. Reimer, 

Walter de Gruyter, 1914 
Rehm, A., Didyma II. Die Inschriften, hrsg. von Richard Harder Berlin, 1958 
Sokolowski, Fr., Lois sacrées de l'Asie Mineure I, Paris, 1955 
 
Ouvrages, études et articles 
Aricescu, Andrei, « Notă asupra unui decret elenistic inedit din Muzeul regional de 

arheologie Dobrogea », in Studii Clasice, V, 1963, p. 315-317 
Avram, Alexandru, « Un règlement sacré de Callatis », in Bulletin de correspondance 

hellénique 119, 1995, p. 235-252 
Bilabel, F., Die ionische Kolonisation. Untersuchungen über die Gründungen der Ioner, 

deren staatliche und kultliche Organisation und Beziehungen zu den Mutterstädten, 
Philologus, Suppl. 14, 1, Leipzig, 1920 

Boyancé, Pierre, « L’antre dans les mystères de Dionysos », in Rediconti della Pontificia 
Academia di Archeologia, 33, 1960, p. 107-127 

Caillois, Roger, Omul și sacrul, traduit du français par Dan Petrescu, Éds. Nemira, 
București, 1997 

Calame, Claude, Thésée ou l’imaginaire athénien: légende et culte en Grèce antique, 
préface de Pierre Vidal-Naquet, 2e édition revue et corrigée, Laussanne, Payot, 1996 

Camps-Gasset, Montserrat, L'Année des Grecs. La Fête et Le Mythe, Annales Littéraires de 
l'Université de Besançon, 530, 1994 

Casabona, Jean, Recherche sur le vocabulaire des sacrifices en grec, des origines à la fin de 
lʼépoque classique (Publications des Annales de la Faculté de Lettre, N. S. n° 56), Éds. 
Ophrys, Aix-en-Provence, 1966 

Casevitz, Michel, « Temples et sanctuaires, ce quʼon apprend la lexicologie », in G. Roux 
(éd.), Temples et sanctuaires. Séminaires de recherche de Lyon, 1981/1983, Lyon, 1984, 
p. 85-87 

Casevitz, Michel, « Le vocabulaire agricole dans le calendrier grec », dans Rites et rythmes 
agraires, séminaire de recherche sous la direction de Marie-Claire Cauvin (collection de 
Travaux de la Maison de l'Orient n° 20), GDR Maison de l'Orient Méditerranéen, Lyon, 
1991, p. 109-112 

Chamoux, François, Civilizația greacă în epocile arhaică și clasică, vol. I, traduction et 
avant-propos par Mihai Gramatopol, Éds. Meridiane, București, 1985 

Chantraine, Pierre, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire de mots, I-IV, 
ouvrage publié avec le concours du Centre de la Recherche Scientifique, Éds. Klincksieck, 
Paris, 1968, 1970, 1974, 1977, 1979 

Chiekova, Dobrinka, Cultes et vie religieuse des cités grecques du Pont Gauche (VIIe – Ier 

siècles avant J.-C.), Bern, Peter Lang, 2008 
Dana, Mădălina, Culture et mobilité dans le Pont-Euxin. Approche régionale de la vie 

culturelle des cités grecques, Scripta Antiqua 37, Ausonius, Bordeaux, 2011 

317

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

De Chutter, Xavier, « La marmite et la panspermie des morts», dans Kernos, 9, 1996, p. 333-345 
Deschodt, Gaëlle, « Modes de figuration des dieux en Grèce ancienne. Le cas du 

sacrifice », in Images Re-vues [En ligne], 8, 2011, p. 1-21 
Deubner, Ludwig, Attische Feste, Hildesheim, Berlin, 1966 
Ehrhardt, Norbert, Milet und seine Kolonien. Vergleichende Untersuchung der kultischen und 

politischen Einrichtungen I-II, deuxième édition, Frankfurt am Main, Bern, New-York, 1988 
Festugière, A. J., Grèce. Religion, in Maxime Gorce et Pierre Mortier, (éds.), Histoire 

générale des religions, II, Paris, 1944 
Feraru, Remus Mihai, « Nouvelles contributions à l'étude des cadrans solaires découverts 

dans les cités grecques de Dobroudja », in Dialogues d'histoire ancienne, 34/2, 2008, p. 
65-80 

Ferrari, Anna, Dicționar de mitologie greacă și romană, traduction par Dragoș Cojocaru, 
Emanuela Stoleriu, Dana Zămosteanu, Éds. Polirom, Iași, 2003 

Georgoudi, Stella, « La procession chantante des Molpes de Milet », in Pierre Brulé et 
Christophe Vendries (éds.), Chanter les dieux: musique et religions dans l'Antiquité 
grecque et romaine, Actes de colloque du 16, 17 et 18 decembre, 1999, Rennes et 
Lorient, Rennes, PUR, 2001, p. 150-175 

Graf, E. « Das Kollegium der Molpoi von Olbia », in Museum Helveticum 31, 1974, p. 209-215 
Knoepfler, Denis, « Le calendrier des Chalcidiens de Thrace. Essai de mise au point sur la 

liste et l'ordre des mois eubéens », in Journal de savants, n° 1-2, 1989, p. 23-59 
Jost, Madeleine, Aspects de la vie religieuse en Grèce du début du Ve siècle à la fin du IIIe 

siècle avant J.-C., Sedes, Paris, 1992 
Motte, André, « L’expression du sacré dans la religion grecque », in Julien Ries (éd.), 

L’expression du sacré dans les grandes religions, III, Centre d’histoire des religions 
(Collection Homo religiosus, 3), Louvain-la-Neuve, 1986, p. 109-256 

Nilsson, Martin P., Griechische Feste von religiöser Bedeutung mit Ausschluss der 
attischen, Leipzig, 1906 

Nilsson, Martin P., Geschichte der griechischen Religion. Die Hellenistische und Römische 
Zeit, II, deuxième édition, C. H. Beck’ sche Verlagsbuchhandlung, München, 1960 

Nilsson, Martin P., Die Entstehung und religiöse Bedeutung des griechischen Kalenders, 
CWK Gleerup, Lund, 1962 

Noel, Daniel, « Les Anthestéries et le vin », in Kernos, 12, 1999, p. 125-152 
Pippidi, D. M., Scythica Minora. Recherches sur les colonies grecques du littoral roumain de 

la mer Noire, Éds. Academiei – Adolf M. Hakkert B. V., București, Amsterdam, 1975 
Ries, Julien, Sacrul în istoria religioasă a omenirii, traduit de l’italien par Roxana Utale, Éds. 

Polirom, Iași, 2000 
Salviat, François, « Une nouvelle loi thasienne: institutions judiciaires et fêtes religieuses à 

la fin du IVe siècle av. J.-C. » in Bulletin de correspondance hellénique 82, 1958, p. 
193-267 

Salviat, François, « Sur la religion de Marseille grecque » in: Bats Michel et alii (éds.), 
Marseille grecque et la Gaule. Études Massaliètes 3, Aix-en-Provence, 1992, p. 142-150 

Sève, Michel, « Un décret de consolation à Cyzique » in Bulletin de correspondance 
hellénique, 103, 1, 1979, p. 327-359 

318

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Trümpy, Catherine, Untersuchungen zu den altgriechischen Monatsnamen und 
Monatsfolgen, Heidelberg, 1997 

Trümpy, Catherine, « Les fondements religieux des calendriers grecs » in Vinciane 
Pirenne-Delforge, Öhnan Tunca (éds.) Représentations du temps dans les religions, 
Actes du Colloque organisé par le Centre d'Histoire des Religions de l'Université de 
Liège, 2003, p. 221-233 

Vernant, Jean-Pierre, « À la table des hommes. Mythe de fondation du sacrifice chez 
Hésiode », in Marcel Detienne et Jean-Pierre Vernant et alii (éds.), La Cuisine du 
Sacrifice en Pays Grec, Paris, 1979, p. 38-44 

Vernant, Jean-Pierre, (coord.), L’homme grec, Éditions du Seuil, Paris, 1993 
Vernant, Jean-Pierre, Mit și religie în Grecia antică, traduction et avant-propos par Mihai 

Gramatopol, București, Ed. Meridiane, 1995 
 
 
Tableau I: Calendriers des cités milésiennes du Pont Gauche, dʼAthènes et calendrier actuel 

 

Calendrier des cités milésiennes du Pont Gauche Calendrier  

d'Athènes 
 

Calendrier  

actuel  

Tauréôn  Mounichiôn avril - mai 

Thargéliôn Thargéliôn mai - juin 

Kalamaiôn  Skirophoriôn juin - juillet 

Panémos  Hékatombaiôn juillet - août 

Métageitniôn   Métageitniôn août - septembre 

Boédromiôn Boédromiôn septembre- octobre 

Pyanépsiôn 
 

Pyanépsiôn octobre- novembre 

Apaturéôn Maimaktériôn novembre-décembre

Poseidéôn Posidéôn décembre-janvier 

Lénaiôn  Gaméliôn janvier-février 

 Anthestériôn   Anthestériôn février - mars 

Artémisiôn  Élaphéboliôn mars - avril 

319

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Tableau II : La succession des mois et fêtes en fonction des saisons de lʼannée grecque 

 
 
 

Saisons Calendrier des cités 
milésiennes du Pont 

Gauche  

Fêtes attestés 

dans les cités 

milésiennes du Pont 

Gauche 

Calendrier  
d'Athènes 

 

Fêtes 
athéniennes 

Calendrier  
actuel  

7. Pyanépsiôn 
  

Pyanepsia 
(Puanšyia) 

7 du Pyanépsiôn 

4. Pyanépsiôn Pyanepsia  
7 du Pyanépsiôn 

octobre- 
novembre 

8. Apaturéôn Apatouria 
('ApatoÚria)  

5. 
Maimaktériôn 
 

Maimakteria novembre-
décembre 

9. Poseidéôn Posidéia (Poside…a) 6. Posidéôn Posidéia 
8 du Posidéôn 

décembre-
janvier 

 
 
 
 

Hiver 
 

10. Lénaiôn Lénaia (L»naia) 7. Gaméliôn Lénaia  
12-19 du 
Gaméliôn 

janvier-
février 

11. Anthestériôn   Anthestéria 
('Anqest»ria) 

12-13 du  
Anthestériôn   

8. 
Anthestériôn 

Anthestéria 
11-13 du 

Anthestériôn 

février - 
mars 

12. Artémisiôn Dionysia ta Megala 9. 
Élaphéboliôn 

Dionysia ta 
Megala 

8/10 - 13/16 du 
Élaphéboliôn 

mars - avril 

 
 
Printemps 

1. Tauréôn Tauréa (TaÚrea) 
12-20 du Tauréôn 

10. 
Mounichiôn 

Mounichia avril - mai 

2. Thargéliôn Thargélia 
(Qarg»lia) 

1 et 7 du  Thargéliôn

11. Thargéliôn Thargélia 
6-7 du 

Thargéliôn 

mai - juin   
 

Été 
(Theros) 3. Kalamaiôn Kalamaia 

(Kalama‹a) 
 

12. 
Skirophoriôn 

Skirophoria juin - juillet 

4.  Panémos - 
 

1. 
Hékatombaiôn

Hékatombaia juillet - août 

5. Métageitniôn Métageitnia 
(Metage…tnia) 

2. 
Métageitniôn 
 

Métageitnia août – sept. 

 
 

Été 
(Opora) 

6. Boédromiôn Boédromia  
(BohdrÒmia) 

6 du Boédromiôn 

3. Boédromiôn
 

Boédromia 
6 du 

Boédromiôn 

septembre- 
octobre 

320

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:48 UTC)
BDD-A3941 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

