
 

O nouă traducere în limba română a Bibliei1. 
Reflecţii pe marginea Notelor 

Alexandru GAFTON 

The present paper is trying to observe the quotations and comments made by the 
translators in two Romanian contemporary versions of the Bible. The author outlines some 
of the most important difficulties that the translators of the Bible have had to face, only to 
reveal that the most recent Romanian version of the Bible (2013), provided by Alois Bulai 
and Eduard Pătrașcu, includes a vast repertoire of notes and comments that ultimately act 
for the benefit of the reader. This successful and competent translation also reveal the 
scientific pursuit that favoured the development of a rich and balanced critical apparatus. 
 
Keywords: Bible translation, Romanian language, notes and comments. 

 
Încă din etapa constituirii sale, creştinismul se prezintă ca o religie adresată 

maselor, dincolo de etnii şi de rase, de condiţia socio-culturală, economică, de gen 
ori de alt criteriu deosebitor. Esenţa şi forţa creştinismului au stat dintotdeauna în 
caracterul său public şi deschis, larga sa răspîndire teritorială şi adînca sa 
pătrundere în conştiinţe asigurîndu-i trăinicia şi vitalitatea, precum şi capacitatea de 
a clădi o mentalitate care a modelat două milenii de civilizaţie. Probabil că 
elementul cel mai important, aflat la baza factorilor convergenţi ce-au generat acest 
complex, a fost cuvîntul. Acela care exprima o doctrină sub forma unei poveşti ce 
putea genera un mod de a gîndi, şi din care decurgea o filosofie de viaţă. Un cuvînt 
fixat şi perenizat prin literă, un cuvînt repetat public şi aflat în continuă colaborare 
cu mişcătoarea realitate. 

Acest cuvînt purtător de spirit şi dătător de impulsuri cognitive, morale şi 
comportamentale îşi are locul cel mai legitim în Biblie - o carte la îndemîna 
tuturor. 

Dar Biblia este un text atît de variat încît cuprinde toate tipurile de text, toate 
genurile literare, toate stilurile ştiinţifice, elemente ale întregii cunoaşteri a 
umanităţii: afectiv-intuitive, istorico-empirice, ştiinţifice, mistice. În plus, ea ridică 
obstacole în calea traducătorului, începînd cu marea dilemă a urmării formei sau a 
căutării conceptului şi a spiritului purtate de acea formă, trecînd prin hăţişul 
anevoios dat de limbile care au participat la acest text şi de inexistenţa unui text de 

                                                 
1 Biblia, traducere, introduceri şi note de pr. Alois Bulai şi pr. Eduard Pătraşcu, Iaşi, 2013. 

135

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:27 UTC)
BDD-A3926 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

bază, se amplifică datorită dinamicii şi a relaţiilor interactive ale elementelor triadei 
limbă-gîndire-societate şi devin aproape insurmontabile atunci cînd traducătorul ar 
vrea să transleze textul aşa cum este, adică fără precizări de vreun fel (pe care să nu 
le conţină textul), fără variante, fără note, fără comentarii, fără un aparat 
interpretativ, explicativ, nuanţator. Biblia este un text ce înglobează cîteva mii de 
ani care se înşiră începînd de dinaintea apariţiei ei, curg de-a lungul perioadei 
elaborării ei şi, oricît de paradoxal ar părea, se continuă mult după apariţia ei. 

Faptul că limbile moderne şi-au generat marile traduceri integrale ale textului 
abia în ultimele 500 de ani, iar limba română abia în ultima sută de ani nu reflectă 
doar decalajul dintre nivelul de dezvoltare al lingvisticii şi mersul impavid al 
religiei, ci şi diferenţele dintre nevoile ştiinţei şi cele ale credinţei. Creştinismul şi-a 
putut statornici tăria succesului său şi în lipsa accesului larg al indivizilor la text, în 
vreme ce lingvistica a reuşit cu greu să afle căile traducerii optime ale Bibliei. 
Probabil că acesta este şi motivul pentru care, oricît de laborioase şi de bine 
întocmite din punct de vedere traductologic, lingvistic şi filologic, traducerile obţin 
cu greu canonizarea. Chiar acest fapt, însă, arată că traducerile nu au neapărată 
nevoie să pătrundă în altar, ele împlinindu-şi lesne existenţa în spaţiul destinat 
vieţii de zi cu zi a credincioşilor de rînd. 

* 
După cîteva încercări cu rezultate rezonabile, limba română a produs, în anii 

noului mileniu, două traduceri. Privind lucrurile din perspectiva achiziţiilor şi a 
evoluţiilor culturale, traducerea Anania, din 2001, este una excepţională. Ca orice 
produs uman are, desigur, carenţe, inegalităţi şi slăbiciuni. Dar lucrul acesta nu se 
poate afirma decît privind la nivel de detaliu şi, eventual, din perspectiva cuiva care 
nu s-ar împovăra cu un travaliu de amploarea şi suflul cerute de un text de 
complexitatea celui biblic, sau nu ar imagina cerinţele şi căile unui astfel de efort. 
Concepţia de la baza traducerii şi soluţiile ce decurg de acolo, opţiunile 
traductologice, lingvistice, narative, dramatice poetice şi stilistice, interpretările şi 
ajutorul oferit cititorului, toate modalităţile de satisfacere a cerinţelor ce vin dinspre 
text şi dinspre cititor - fiecare cu reţeaua sa labirintică de constrîngeri - indică pe 
traducătorul cu profundă înţelegere a unui text avînd nelimitate resurse, traducător 
capabil de a da soluţii optime şi de a lua decizii echilibrate în situaţii în care orice 
decizie poate fi validă. 

Cealaltă traducere, apărută în 2013, este de acelaşi rang, chiar dacă, prin 
concepţie şi prin rezultate, o depăşeşte pe cea dintîi. Ambele traduceri constituie un 
bun semn al maturităţii culturii române, conţinînd încorporarea, cernerea şi 
depăşirea unui efort valoros. 

* 
Nu putem descrie amănunţit aici toate calităţile şi elementele de forţă ale acestei 

traduceri, dar se pot reliefa anumite aspecte, desigur, înţelegînd că, nici în acest 
caz, concepţia, tehnicile şi soluţiile traducătorilor nu avut cum să ofere imposibilul: 
textul perfect. De asemenea, probabil că nici unul dintre elementele de concepţie 
nu este invenţia traducătorilor, cum nici toate soluţiile nu le pot fi atribuite integral. 

136

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:27 UTC)
BDD-A3926 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Ceea ce, însă, aparţine traducătorilor este concepţia globală ce generează această 
constelaţie particulară de tehnici şi de soluţii puse în act, şuvoiul ideatic unitar 
dozat din care decurge şirul de opţiuni ce duce către această configuraţie unică. 

Primul lucru de natură să confere echilibru mîinilor laicului ce ţine cartea 
deschisă îl constituie notele de subsol. Imensa bogăţie a notelor de subsol. În 
primul rînd, acestea îl asigură pe cititor că nu este singur cu textul, că traducătorul 
a deschis - cu binevoitoare disponibilitate şi competentă preocupare - un dialog cu 
cititorul. Varietatea şi multitudinea notelor decurge din supleţea cu care 
traducătorii se adaptează particularităţilor textului, cerinţelor traducerii şi nevoilor 
cititorului. 

Deşi dotate cu o complexitate care decurge în mod firesc din aceea a textului, 
perspectivele de care se preocupă notele pot fi înmănuncheate. 

O parte a lor ţine de componenta lingvistică şi traductologică a textului, o alta se 
referă la sfera conceptuală a acestuia, o alta oferă precizări şi explicaţii ale unor 
contexte şi obiceiuri antice. Aici apar etimoanele şi valorile paradigmatice şi 
sintagmatice ale cuvintelor, nuanţele de sens şi sensurile contextuale ale termenilor, 
explicaţii ale unor opţiuni de traducere, adesea cu prezentarea situaţiilor din 
textele-sursă, de autoritate şi conexe, indicaţii explicative în vederea corectei 
lecţionări a textului. Altele sînt precizări de ordin istorico-geografic, de arheologie 
biblică, însoţite de digresiuni lămuritoare asupra epocii şi mentalităţii, a culturii şi 
spiritualităţii antice din Orientul mijlociu şi asiat. Adesea, în acest cadru, cititorului 
i se prezintă interpretări, variante, posibilităţi, soluţii paralele, traducătorul 
declarîndu-şi astfel, şi asumîndu-şi totodată, limitele. 

În felul acesta apar note precum cele de mai jos: 
 

„iată, eu voi lovi cu broaşte în tot ţinutul tău!” (Ex. 7, 27): „Această plagă este potrivită 
pentru situaţia Egiptului datorită umidităţii şi inundaţiilor apelor Nilului. Broasca are un rol 
şi în mitologia egipteană ca încarnare a unei forţe care dă viaţa, în timp ce, în Israel, 
broasca nu avea nici o importanţă. Termenul nu apare decît aici şi în textele care se referă la 
această plagă (Ps. 78, 45;105, 30)”2. 

 
„pomul vieţii” (Gen. 2, 9): „Este comun în multe povestiri mitice din ambientul sumero-

acadian. El indica vegetaţia cu care se hrăneau animalele şi oamenii, ba chiar şi zeii în 
sanctuarele lor. Întrucît zeii nu mureau, acest arbore ar putea să se refere la o hrană a 
nemuririi”3. 

 

                                                 
2 În B 2001, secvenţa face parte din versetul al doilea al capului următor. Nota autorului traducerii 

nu se referă la conţinut, dar este importantă deoarece explică opţiunea de a rămîne în rînd cu ediţiile 
româneşti precedente, deşi se pare că opţiunea aceasta nu este una liberă, ci o constrîngere asumată: 
„Într’o seamă de texte ebraice, ca şi în unele versiuni ale Septuagintei (inclusiv ediţia Alfred Rahlfs), 
următoarele patru versete îi aparţin capitolului 7, cu numerotarea 26, 27, 28, 29. Pentru concordanţa 
cu principalele ediţii româneşti de pînă acum, versiunea de faţă păstrează ordinea acestora”. 

3 Nota din B 2001 doar încearcă să descifreze sintagma pentru cititor: „pomul vieţii, simbol al 
nemuririi.” 

137

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:27 UTC)
BDD-A3926 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

„Duşmănie voi pune între tine şi femeie, între descendenţa ta şi descendenţa ei. Acesta 
îţi va zdrobi capul” (Gen. 3, 15):  

„Termenul zerac în mod obişnuit se referă la descendenţa pe linie bărbătească (Gen. 21, 
13; 15, 3-4), dar cuvîntul poate să desemneze şi o descendenţă spirituală, de exemplu, 
discipolii unui profet (Is. 53, 10). Cînd este vorba despre şarpe, sensul nu poate fi decît: 
«descendenţă rea, nelegiuită». Termenul este folosit în context mesianic: mîntuirea va fi 
încredinţată «descendentului» lui Abraham (Gen. 12, 7), apoi a celui al lui David (2Sam 7, 
12-15). Sfîntul Paul îl va identifica pe acest descendent cu persoana lui Cristos (Gal. 3, 
19)”. 

„LXX traduce acest pronume cu masculinul «autos» (acesta), care nu se acordă în limba 
greacă cu nici un element din fraza precedentă (femeie - genul gramatical feminin - ori 
descendenţă - genul gramatical neutru). În felul acesta, s-a creat posibilitatea interpretării 
textului în cheie mesianică: învingătorul şarpelui va fi un descendent precis al femeii”4. 

 
O altă parte a notelor (legate de unele din cele ale primei categorii sau chiar 

contopite cu acelea) se referă la modalităţile de edificare a textului însuşi, văzut în 
relaţiile sale cu alte texte, atît sub aspect formal, cît şi sub cel al elementelor de 
conţinut. De aceea, situaţiilor în care cititorului i se prezintă lipsurile, adăugirile, 
variantele textului, formele literale sau, invers, echivalenţii, li se adaugă cele în 
care se compară texte antice, se menţionează posibilele surse ale Bibliei - în acel 
loc - (adesea cu citări pe larg ale soluţiilor altor versiuni-sursă), se fac felurite 
observaţii asupra textului - văzut cu ochii filologului care priveşte la construcţia şi 
la limba textului, la aşezarea elementelor de conţinut, la coerenţa internă a textului 
abia apoi extrăgînd concluzii asupra textului (Ier. 10). 

Elementele de istorie a textului sînt foarte explicite uneori: 
 

sub 1I, 5, 7: „Începînd din sec. al IV-lea, s-a introdus aici următorul text (cunoscut sub 
numele de «Coma lui Ioan»): «în cer: Tatăl, Cuvîntul şi Duhul Sfînt, şi aceştia trei sînt una; 
şi sînt trei cei care dau mărturie pe pămînt». În Vg, această adăugire a rămas pînă în 1969. 

                                                 
4 În B 2001, merge de la descifrarea sensului simbolic la interpretarea în cheie exegetică. De data 

aceasta, opţiunea traducătorului este liberă. Ea ilustrează puternica prezenţă a căii exegetice, care 
apare şi în Introduceri, şi la nivelul traducerii, şi în Note: „Lupta dintre om (specia generată de Eva) şi 
diavol (al cărui simbol este şarpele - vezi Ap. 20, 20). Textul grecesc foloseşte verbul teréo = a pândi, 
a urmări, a se ţine după, a supraveghea - ceea ce ar sugera o luptă infinită şi nedecisă, spre deosebire 
de Textul Ebraic care e mai concludent. În schimb, Septuaginta înceăe fraza prin pronumele personal 
masculin autós = El (sau Acela), implicându-l şi în segmentul al doilea (autoū = al Lui), ceea ce face 
din acest verset un text profetic, referitor la Mesia, descendent trupesc al Evei şi Fiul Mariei (Eva cea 
nouă). În paralel, Vulgata începe fraza prin pronumele personal feminin ipsa (ea), interpretat de 
exegeţi ca referindu-se la Fecioara Maria. Fie că versetul are o dimensiune hristologică (Septuaginta), 
fie una mariologică (Vulgata), tradiţia exegetică a Bisericii l-a supranumit Protoevanghelia, întâia 
deschidere a speranţei pentru mântuirea celui căzut”. 

138

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:27 UTC)
BDD-A3926 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Dar în textul grec revizuit al Noului Testament, acest text a fost exclus pentru că nu apare în 
cele mai vechi manuscrise. Şi NVg, ediţia a II-a (1986), îl exclude”5. 

 
„Şi a zis Dumnezeu: «Să fie luminători pe firmamentul cerului»” (Gen., 1, 14): „LXX 

adaugă: ca să lumineze pământul”, iar în B 2001, unde apare: Şi a zis Dumnezeu: „Să fie 
’ntru tăria cerului luminători care să lumineze pământul” explică: „Sintagma «care să 
lumineze pămîntul» (literal: «spre luminare pe pământ») se află numai în Septuaginta”. 

 
Sub titlul „O altă relatare a chemării lui Moise” (Ex. 6, 2-13): „Ex. 3, 4 au prezentat 

prima relatare a chemării lui Moise după tradiţiile elohistă şi iahvistă. După eşecul lui 
Moise din cap. 5 este prezentată o a doua relatare a chemării Ex., 6, 2-7, 7) care aparţine 
tradiţiei sacerdotale. Textul, într-un stil deosebit de solemn, prezintă marile etape ale 
mîntuirii (de la alegerea lui Abraham pînă la posedarea ţării promise - cf. Dt. 26, 5-10; Ios. 
24, 2-13). Revelarea numelui divin este plasată în Egipt şi numele de Domnul (cf. Ex. 3, 13 
este înlocuit de «†ēl šadday» = Dumnezeul Atotputernic) folosit de patriarhi”. 

 
Alte note încheagă textul comparînd personajele şi întîmplările sub aspectul 

modalităţilor de construcţie şi existenţă ale acestora în întregul text (Tob, 11, 3). În 
Epistole traducătorii arată cititorului exersat în alte direcţii felul în care se 
constituie creştinismul ca filosofie şi concepţie de viaţă - uneori prin lupte cu alte 
secte contemporane, dar şi între indivizi şi facţiuni -, iar în Psalmi, apar adesea 
note care, ceva mai mult decît în alte locuri, precizează formele literale sau explică 
sensurile reale şi valorile poetice ale termenilor, în contextul epocii şi al 
spiritualităţii acelei lumi. 

Stilul notelor poate fi dominat de rigori ale descrierii ştiinţifice, indiferent de 
aparentele cerinţe de conţinut: 

 
(Gen. 3): „În v. 9-13, Domnul intervine ca un judecător în cadrul unui proces. Stabileşte 

responsabilităţile, îi interoghează pe vinovaţi şi stabileşte sancţiunile. Relatarea face să se 
înţeleagă faptul că Dumnezeu nu este dezinteresat de om şi nu-l abandonează în mîinile 
celui care l-a sedus. Bărbatul, la fel ca şi femeia, aruncă responsabilitatea a ceea ce s-a 
întîmplat asupra altuia, în ultimă instanţă asupra lui Dumnezeu. Şarpele nu este interogat cu 
privire la responsabilitatea lui pentru că numai bărbatul şi femeia sînt răspunzători de ceea 
ce s-a întîmplat. Răul nu este o fatalitate, ci o decizie eronată a libertăţii omului. Şarpele ar 
trebui să explice de ce a venit cu ispita, însă acest lucru nu se întîmplă. Originea răului 
rămîne fără răspuns, chiar dacă manifestarea lui este evidentă”. 

 
„Şarpele era cel mai viclean” (Gen. 3, 1): „şarpele apare aici ca o fiinţă în spatele căreia 

se află duşmanul prin excelenţă al omului, în care Cartea înţelepciunii şi, mai apoi, Noul 
Testament şi toată tradiţia creştină, au recunoscut Diavolul (cf. Iob 1, 6). Este aici o 

                                                 
5 În B 2001, versiune care înglobează coma lui Ioan, acest lucru nu este explicitat, doar o lămurire 

apărînd: „Textual: aceştia trei sunt (orientaţi) spre unul (şi acelaşi centru), dar cu ideea dinamică de 
intercomuniune”. 

139

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:27 UTC)
BDD-A3926 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

polemică împotriva mitologiei popoarelor învecinate, unde şarpele era considerat semn al 
fertilităţii în Canaan şi al puterii politice în Egipt. Este o simplă creatură şi nu o divinitate a 
vegetaţiei, un apărător al sanctuarelor şi al graniţelor, un simbol al vieţii, păzitor al ierbii 
dătătoare de viaţă, un mijloc pentru a ghici evenimentele viitoare şi pentru a practica magia 
neagră”. „Termenul ebraic cārûm poate însemna: a) înţelept, abil, isteţ, prudent; b) şiret, 
viclean”. 

 
În sfîrşit, deşi textul conţine mii de note de zeci de feluri, deşi traducătorii se 

apleacă cu vizibilă deschidere către cititor, ei păstrează cumpătul dintre traducere şi 
interpretare (atît lingvistică, cît şi tematică, de sens), călăuziţi de respectul filologic 
pentru text şi litera lui, mai degrabă reticenţi faţă de traducerea exegetică, dar nu 
refractari la a îngloba cu măsură şi discernămînt acele elemente care, în fapt, 
constituie dezlegarea sensurilor reale pe care textul - resursa cu unică autoritate - le 
impune. 

 
„Şi a făcut Dumnezeu cei doi luminători mari: luminătorul cel mare - ca să stăpînească 

ziua - şi luminătorul mic - ca să stăpînească noaptea - şi stelele”. (Gen. 1, 16): „Autorul nu 
numeşte soarele şi luna, prezentîndu-le ca simple creaturi pentru a lumina ziua şi noaptea şi 
a marca timpul, ca polemică împotriva cultului idolatric ce li se aducea la popoarele 
vecine”. (Exegeza valorificată aici este veche, posibil de dinaintea vremii la care a fost scris 
textul.) 

 
„Şi a zis Dumnezeu: «Să-l facem pe om după chipul şi asemănarea noastră (...)». (Gen. 

1, 26): „Acest plural poate indica deliberarea lui Dumnezeu împreună cu curtea cerească 
(îngerii - cf. Gen. 3,5.22: astfel a înţeles traducerea greacă a Ps. 8, 6 (urmată de Vg) reluată 
în Evr. 2, 7. Acest plural ar putea exprima maiestatea şi bogăţia interioară a lui Dumnezeu 
al cărui nume obişnuit în ebraică este o formă de plural („=ēlōhîm”). Sfinţii Părinţi au văzut 
insinuată aici realitatea Sfintei Treimi. Din punct de vedere gramatical s-ar putea înţelege 
ca pluralis deliberationis /cf. Gen. 11, 7-8; Is. 6, 8)”. Cazul acesta prilejuieşte o notă şi în B 
2001, redusă la dimensiunea exegetică: „Acesta nu este un plural al majestăţii, ci un plural 
gramatical autentic: Sfinţii Părinţi văd în el prima revelaţie scripturistică asupra persoanelor 
Sfintei Treimi”. 

 
De asemenea, ei nu corectează textul, din teama de a nu sminti pe nevolnicul 

cititor, însă nici nu îl lasă pe acesta lipsit de călăuză. 
 

„Domnului i-a părut rău că l-a făcut pe om pe pămînt şi s-a mîhnit în inima lui” (Gen. 6, 
6): „Un astfel de verset aminteşte că Dumnezeul Vechiului Testament nu este incapabil de a 
simţi durere, amărăciune şi regret. Definirea lui Dumnezeu ca «absolut impasibil» este doar 
o parte din adevăr”. 

 
„Şi Dumnezeu a binecuvîntat ziua a şaptea” (Gen. 2, 3): „Unele versiuni au: «în ziua a 

şasea» pentru a evita să se înţeleagă o lucrare a lui Dumnezeu în zi de sîmbătă. La 
popoarele semite, sîmbăta era ziua în care munca era nefastă şi interzisă. Revelaţia biblică 

140

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:27 UTC)
BDD-A3926 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

i-a dat o semnificaţie teologică: a) Ex. 23, 13 şi Dt. 5, 12-15 garantează odihna săptămînală 
a omului; b) în Ex. 20, 8-11, ziua a şaptea a sîmbetei evocă împlinirea creaţiei; c) în Ex. 31, 
12-16, sîmbăta este semnul alianţei între Dumnezeu şi poporul său. Evr. 4, 1-11 revine 
asupra participării omului la odihna lui Dumnezeu de la sfîrşitul creaţiei. Sîmbăta nu este 
un spaţiu gol destinat lenei. Odihna biblică este un concret pozitiv care nu se reduce numai 
la absenţa oboselii. Ea este prin excelenţă simbolul comuniunii depline şi perfecte cu 
Dumnezeu. Cadrul săptămînii divine nu reprezintă succesiunea reală a lucrărilor lui 
Dumnezeu; această durată fictivă a creaţiei îi slujeşte autorului pentru a face din lucrarea 
divină modelul activităţii umane”. 

 
Atitudinea atît faţă de text cît şi faţă de mîna care îl scrie, rămîne obiectivă şi 

pur ştiinţifică: 
 

„Aceasta este cartea generaţiilor lui Adam” (Gen. 5, 1): „Prin menţionarea cărţii 
genealogiilor (tôl†ḏōṯ), documentul sacerdotal reia istorisirea de la Gen. 2, 4a şi vrea să 
umple intervalul dintre creaţie şi potop. Nu trebuie să căutăm aici o istorie în sensul modern 
al cuvîntului şi nici o cronologie. Numele sînt resturi din tradiţii vechi, unele sînt reluate din 
lista descendenţilor lui Cain”. 

 
Desigur, în anumite cazuri, apar accente, precum sub Mt., 19, unde, fiind vorba 

despre celibat şi adulter, traducătorii par orientaţi, dar cu multă fineţe şi, de înţeles; 
(mai dur pare Anania cu adulterul, el urmînd versiunile care fac adulterin şi pe cel 
care are relaţii cu o femeie lăsată de bărbat). 

* 
Deşi are parte de explicaţii, cititorul are şanse - cînd acest lucru este posibil, 

desigur - să se edifice doar prin text. În fapt, explicaţiile apar doar atunci cînd 
principala cale nu funcţionează, altminteri traducerea este cea mai bună. Cu alte 
cuvinte, nu de la note se pleacă, ci acestea urmează textului. Pe acesta îl 
ameliorează şi nuanţează notele şi glosele, ducîndu-i valenţele la nivele concrete 
sau abstracte, complexe, rafinate, revelatoare ale întregii bogăţii a textului şi a 
limbilor izvoarelor sale, dar mereu inteligibile. Urmarea literei poate crea 
dezechilibru, însă unul generator de impuls. În acest context, explicaţiile şi 
îndrumările devin proces de căutare a echilibrului, căutarea fiind cea care creează 
mişcarea ordonată şi rodnică, cea care dă viaţă şi prilej de a da rost existenţei. 

Cititorul devine astfel alert, conştient, competent, învăţînd a se descurca prin 
complexa materie, căpătînd deprinderi critice, urmînd căile textului, trecînd dincolo 
de cuvintele şi de sensurile propriului univers lingvistic şi conceptual şi urcînd 
către modalităţi complexe de înţelegere a lumii. 

Centrată pe cititor, dar armonizînd această miză cu cea formală, traducerea în 
discuţie nu extrage din glosocosmosul textului un cosmos imaginat de mintea 
umană şi închegat coerent pe principii doctrinare, ci doar caută cu onestitate să 
aducă la lumină un cosmos conceptual, spiritual, care decurge din decodarea 
lingvistică a încodării lingvistice. Versiunea se edifică prin utilizarea judicioasă şi 
critică - avînd mereu înainte respectul pentru cititor - a unor surse de prestigiu şi de 

141

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:27 UTC)
BDD-A3926 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

încredere, folosite cu mult discernămînt. Perspectiva este filologică, erudită, 
morală, ecleziastă, fără accent pe hermeneză exegetică, aceea care desfăşoară o 
retorică al cărei ţel este de a reduce totul la un singur tip de înţelesuri, dînd 
impresia că le găseşte în text, cînd, de fapt, doar le pune acolo. 

* 
Se spune că Biblia este cea mai citită carte a umanităţii. Dar o recitim la nesfîrşit, o 
studiem şi, eventual, o urmăm, tocmai pentru că nu are o singură dimensiune, 
pentru că nu ne supune, ci ne luminează şi ne edifică. Această traducere se 
desfăşoară în acest spirit iluminist, oferind cunoaştere şi fundament hrănite de 
virtutea sincerităţii, tratînd fiinţa umană ca pe una capabilă de evoluţie, demnă de 
darul liberului arbitru - aşa cum a făcut-o Dumnezeu. 
 

142

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:27 UTC)
BDD-A3926 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

