
 

Actes 20, 28 dans les manuscrits byzantines: 
le texte, la traduction et l’exégèse 

Claudiu-Ioan COMAN 

The text we will analyze is part of Chapter 20 of the Acts. This chapter can be divided into 
three parts: Acts 20, 1-6: Exposure trip of the Apostle Paul in Greece, Acts 20, 7-12 
resurrection of a child in Troas, Acts 20, 13-16 the journey from Troas to Miletus and 
finally, Acts 20, 17-38: the sermon of the Apostle addressed to the presbyters of Ephesus. 
What we learn is the last part of the sermon in which the Apostle Paul, concerned that he 
anticipated the fate martyrique not allow him to find the middle of the Ephesian 
community sends priests net advice aimed at maintaining unaltered faith amidst the 
community. 
If Acts 20:28 a, in terms of writing does not have problems, we can not say the same Acts 
20:28 b. We have a wide variety of manuscripts from which we select and analyze only 
those Byzantine . The analysis of the text requires first some methodological clarification. 
Verse 28b , which interests us in this study is difficult. Until now, we have a large number 
of manuscripts using interpolations more or less justified , the transmitted in different 
ways. In translation , the text of the critical edition prepared by Nestle -Aland is: ”Take 
care of yourselves and all the flock of which the Holy Spirit has made you overseers, to 
feed the church of God that he won with his own blood”. In what follows, our study is the 
historical and textual analysis of the verse, the establishment - as much as possible - 
original elements, presenting it through a comparison of some editions of the Bible 
translated into Romanian and, not least as far as possible, indicating the original 
theological sense ,in other words ,the intention of the sacred writer. 
 
Keywords: textual criticism, manuscriptology, the byzantine text of Acts, papyrology, 
critical edition of the New Testament 
 

Avant de commencer notre recherche sur le texte, on doit préciser le fait que 
l’édition critique NA26 qu’on a parlé, présente, naturellement, la version 
universellement acceptée dans le cadre eclesiastique. Cette chose est, sans doute, 
bénéfique. Par conséquent, nous, qui de nos jours, étudions ou au moins lisons les 
textes du Nouveau Testament, on est privilegié car on a , grace au travail de 
certains chercheurs, une édition intégrale à la base de laquelle on peut remonter 
dans le temps et on a aussi la capacité de découvrir les intentions originales de 
l’auteur sacré et les modifcations souffertes par le texte aux interventions des 
scribes. Pour notre étude, il est nécéssaire de quelques travaux assez importantes, 
sans lesquels l’analyse textuelle, l’éxégèse et l’hermeneutique ne trouveraient pas 

27

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

une finalité. Pour cette raison, les études de Bruce Metzger1, de Kurt Aland et de 
Barbara Aland2 sont d’une importance primordiale. L’histoire de la recherche de 
ce verset n’arrête pas dans ce point. Plusieurs chercheurs ont tenté d’éxpliquer en 
détail, de différentes manières, avec des arguments bien fondés, les interpolations 
textuelles qui, au fil du temps, sont apparus ici3 et de mettre en évidence les idées 
théologiques du texte, tirés de ces aspects passionantes de la critique textuellle 
néotestamentaire. 

La nécéssité d’un nouveau étude s’impose parce que, au moment, à notre 
connaissance, dans la théologie biblique roumaine, les informations concernant 
directement la critique textuelle lucanique et l’analyse des manuscrits byzantins 
manquent au cas que , comme d’ailleurs il est naturel, on ignore des homilies 
thématiques d’un caractère moralisateur. En Occident, on a rencontré un tout 
autre situation. L’étude des textes ,,de première main’’ des papyrus a suscité de 
nombreux études. 4 Alors, quel a été le sort du verset 28? Pour le verset 28.a, 
comme on a déjà mentionné, on n’a pas de problèmes particulières. L’édition 

                                                 
1 Bruce M. Metzger, A Textual Commentary On The Greek New Testament, Deutsche 

Bibelstiftung, Sttutgart, 21994, p. 425.  
2 Kurt Aland, Barbara Aland, The Text of the New Testament. An Introduction to the Critical 

Editions and to the Theory and Practice of Modern Textual Criticism, Deutsche Bibelstiftung, 
Sttutgart, 21989, p. 317- 337.  

3 Parmi les études dediées à ce verset on rapelle les plus rélévantes. Tout d’abord, les études qui 
font référence, parmi les autres, à ce sujet, sont particulièrement importantes ;E. Schweizer, 
Gemeinde und Gemeinde-Ordnung im Neuen Testament. Le travail apparu en 1959 se réfère au 
verset 28, dans les chapitres suivantes: §§ 5 I, 1, 24a; M. Dömer, Das Heil Gottes, Köln/Bonn, 1978, 
p. 195-200; F. Prast, Presbyter und Evangelium in nachapostolischer Zeit, Stuttgart, 1979, p. 37-
120; 86-185; 90-191. Parmi les études bybliques néotestamentaires dédiées exclusivement à 
l’éxégèse du verset 28 on rapelle les suivantes: J. Dupont, Le discours de Milet: Testament pastoral 
de Saint Paul, Actes 20, 18-36, 1962, p. 23-25; 98-135; A. W. Wainwright, The Trinity in the New 
Testament, London, 21966, p. 73-74. On ajoute que cet étude d’ Arthur W. Wainehright fait 
seulement une analyse sommaire? du verset 28 en soulignant le rôle de la Sainte Trinité Bruce M. 
Metzger, The Text of the New Testament, Oxford, 1964, p. 36-234. L’étude est importante grace au 
fait que contrairement à d’autres commentaires qui dogmatisent l’éxégèse, ici on analyse une série 
de manuscrits précoces. Ce travail est très précieux pour l’étude présent car il met en évidence de 
différentes aspects hystoriques qui, malhéuresement, sont ignorés par certaines biblistes;  G. E. 
Ladd, A Theology of the New Testament, Grand Rapids Publishing House, 1974, p. 352-353, 532-
533.    

4 Parmi cela on rappelle: Kurt Aland, Barbara Aland, The Text of the New Testament: An 
Introduction to the Critical Editions and to the Theory and Practice of Modern Textual Criticism, 
translated by E. F. Rhodes, Leiden/Brill, 21989, p. 96-102, et passim; on trouve une autre liste sur 
les plus précoces papyrus de Nouveau Testament dans Kurt Aland, Michael Welte, Beate Köster, 
Klaus Junack, Kurzgefasste Liste der griechischen Handschriften des Neuen Testaments, în ANTF 
(Arbeiten zur neutestamentlichen Textforschung), vol. 1, Berlin/New York, 21994, p. 3-16. Une 
étude exceptionnelle qui analyse les papyrus en détail c’est celle de Kurt Aland (ed.), Repertorium 
der griechischen christlichen Papyri, I: Biblische Papyri, Altes Testament, Neues Testament, Varia, 
Apokryphen, vol. 18, de Gruyter, Berlin, 1976, p. 216-360; C. M. Cobren, New Archaeological 
Discoveries, New York, 1917, p. 137, 144, la première table; Kurt Aland, Zur Liste der 
Neuentestamentlichen Handschriften VI, en ZNW (Zeitschrift für Theologie und Kirche), nr. 
48/1957, p. 148, 151. 

28

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

NA26, qu’on a utilisé comme base pour cette étude, n’offre pas aucune 
explication, aucun détail, que ce soit petit, concernant autres variantes, en dehors 
de la classique. Toutefois, même dans cette situation, on n’a pas des arguments 
plausibles d’exclure la possibilité de l’intervention des scribes sur cette partie. On 
sait que, souvent, ou même toujours, les intentions des copistes et des scribes 
généraient de nouvelles idées théologiques qu’il introduisaient dans le texte de 
l’Écriture pour le faire servir leur propres intérêts. Alors, on aura comme support 
la théologie pauline car dans les Actes 20, 28, le texte parle sur le témoignage de 
Paul, sur les conseils adressés par l’Apôtre des peuples au presbytres d’Ephèse. 
Pour connaître la pnéumatologie pauline il faut revenir à l’un des textes 
fondamentaux de Saint Paul, à savoir : 1 Cor. 12, 13-31. 

Dans ce texte, l’Apôtre Paul est intéréssé par la société antique, qu’il regardait 
comme un corps des plusieurs membres. Mais, il est peu probable que l’idée de 
société comme corps soit aussi la source de la conception pauline5, comme 
certaines études récentes le démontre. Pour reconstituer le texte, au possible, il est 
très important de vérifier le verset 13a du 1Cor., 12. Ici, Saint Paul se réfère au 
Saint Esprit qui est L’Un car on a été baptisés avec un seul baptême, la forme 
textuelle étant l’aoriste, ce qui dénote une référence à l’Éucharistie, tel qu’il 
apparaît, en première lecture, au lecteur amateur, ce verset. 1 Cor. 3, 16 montre 
l’opposition de l’Apôtre Paul face au secte ésseniene qui accentuait/soulignait le 
sacrifice spirituel6. Pour moment, il ne s’impose pas de tirer une conclusion 
définitive sur le fait que les scribes n’auraient pas intervenu dans le 28a. La 
recherche doit avancer. Même si on n’avons aucun texte original 
neotestamentaire, on a des imitations précoces, des manuscrits importantes qui, 
après l’étude, nous conduisent même à l’idée originale du vrai auteur, pas aux 
intentions théologiques que le scribe a eu.  

1 Corinthiens a été écrite par l’apôtre Paul lorsqu’il était a Éphèse, peu avant 
le Pentecôte (cf. Actes 16, 8), probablement la dernière année d’y rester - c’est-à-
dire au début du 557. Il ne suffirait pas de montrer que cette lettre- au point de vue 
de la date de la rédaction- précède les Actes pour détérminer le fait que le verset 
28a révèle une pensée typiquement pauline. Par contre. L’édition critique du NA, 
et l’édition Wescott/Hort8 sont contredites en ce qui concerne la singularité de la 
réception du texte par la variante EOB qui, ayant comme support un texte 
orthodoxe byzantin, présente dans sa forme originale grecque une particularité: le 
v. 28a, dans la partie de début, a la forme suivante: „προσέχετε οὖν ἑαυτοῖς”. Par 

                                                 
5 Raymond E. Brown, Joseph A. Fitzmayer, Roland E. Murphy (coord.), Introducere și 

comentariu la Scriptură: Literatura paulină, vol. VII, traduit et traité en roumain par P. Dumitru 
Groșan, Édition Galaxia Gutenberg, Târgu-Lăpuș, 2008, p. 127. 

6 Ibidem, p. 91. 
7 D. A. Carson & Douglas J. Moo, Introducere în Noul Testament, traduction par Dinu Moga, 

Édition Făclia, 2007, p. 514. 
8 Brook. F. Wescott, Fenton J. A. Hort, Greek New Testament, Wake Forest, Noth Carolina, 

1889, p. 443. 

29

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

consèquent, EOB9 ajoute au pronom réfléchi, en cas datif, la troisième personne, 
pluriel, la conjonction „οὖν”, qui, bien qu’il apporte beaucoup de changements 
dans le texte, cependant, est un ajout qui n’est pas signalé dans les éditions 
critiques qu’on a consulté, fait qui affirme l’authenticité/la véracité de l’éxistence 
d’autres variantes textuelles, le plus probable d’origine byzantine, du moment 
que/puisque seulement les variantes orthodoxes ont cette insertion. Tout en 
revenant à 1 Corinthiens et à la pneumatologie pauline, il faut mentionner la 
contribution de J. C. Hurd, The Origin of 1 Corinthians10. Selon lui, la cronologie 
lucanique des Actes doit être desconsiderée. Il postule une variante 
supplémentaire: pendant deux années, Paul sera enseigné à Corinthe, est passé par 
le changement totale de position et ensuite il a adopté la „maturité” de 1 
Corinthiens. Si on analyse de plus près, l’opinion d’Hurd ne peut pas être vrai: le 
temps serait trop court pour de tels dévéloppements et, dans une autre ordre 
d’idées, si Paul se préoccupait d’ offrir aux Églises de nouvelles récommandations 
extraites du Decret apostolique, c’est rémarquable que le dernier n’est même pas 
mentionné! Par consèquent, la recherche d’Hurd ne peut rester qu’une simple 
hypothèse11. Il faut aussi mentionner deux recherches eclesiologiques12 ou axées 
sur le problème des prêtres de la période post-apostolique13. On a déjà conturée 
une position dogmatique résidé par l’analyse du verset.  Si on se dirige 
exclusivement sur les idées du Few, on rémarque que, pour lui, le terme 
„ekklēsia” a une conotation nationale, tel comme l’Église de Jésus Christ 
s’identifiérait avec un certain peuple14. À la fin de cette analyse préliminaire en ce 
qui concerne la réception du texte, la conclusion est claire: mettre en péril le texte 
-, biensûr , involontairement,- dirige vers des idées théologique qui n’ont assez 
souvent aucune liaison avec  l’intention du début de l’auteur biblique. 
Malheureusement, beaucoup d’éditions critiques du Nouveau Testament, éditées 
dans des conditions difficiles. avec des éfforts considérables, conduisent vers une 
réception confessionelle du texte sacrée. 

 
„κύριος” préféré par Luc, „θεοῦ”, ajout des scribes? 
Les Actes 20,28 est un texte qui, au cours du temps, a subi de nombreux 

changements. Depuis le début il y a eu des différentes variantes textuelles sur ce 
verset. Parmi les variantes connues on rémarque en tête P74. Pour analyser ce 

                                                 
9 Laurent Cleenewerck (ed.), The Eastern/ Greek Orthodox Bible New Testament, 2007, p. 327. 
10 J. C. Hurd, The Origin of 1Corinthians, London, SPCK, 1965, p. 368. 
11 Pour ce débat, l’étude de J.W.Drane est rémarquable, à savoir: Paul: Libertine or Legalist?, 

London, SPCK, 1975, p. 97 et les suivantes. Une monographie assez importante et plus complète 
c’est celle de Riesner, Paul`s Early Period: chronology, mission strategy, theology, Eermands 
Publishing House, Cambridge, 21998, p. 537.    

12 R. N. Flew, Jesus and His Church, The Epeorth Press, London,31956, p. 142. 
13 F. Prast, Presbyter und Evangelium in nachapostolischer Zeit, Stuttgart, 1979, p. 37-120; 86-

185; 91- 190. 
14 Pour des détails sur ce sujet assez importante, voir l’ étude d’exception de George Bradford 

Craig, New Testament Theology, Oxford University Press, 1995, p. 381 passim. 

30

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

papyrus datant du VII-ème siècle on a beaucoup d’études précieuses.15 On n’y 
insiste pas sur le sujet. Pour notre étude il est important parce qu’il est très 
probable qu’un scribe soit intervenu avec un „ajout” propre sur le texte. La thèse 
semble plausible car, tel que Raymond F. Collins16 le montre, P74 est plus récent 
que P66, P72 et P73. L’intérêt accru pour P74 dans cette étude a comme base le 
substantif propre, en cas génitif, masculin, singulier „θεοῦ”. Ce qui nous attire 
l’attention particulièrement est un seul aspect : est-ce que les manuscrits byzantins 
se sont rapportés à une tradition récente, ou ont utilisé les variantes textuelles plus 
anciens? Jusqu’au conclusion, il est nécéssaire une analyse plus détaillée sur v. 
28b de P74. Il est rémarquable le fait que, lorsque Paul parle de Dieu, il utilise, 
comme on a indiqué ci-dessus, le substantif „θεοῦ”.  

Comme terme théologique, „θεὀς” désignait, au début, pour la philosophie 
grecque, plutôt ce qui est lié au divin que la possibilité de décrire un dieu 
personnel.17 Les pères de l’Église ont emprunté/pris le concept et l’ont utilisé 
lorsqu’ils se référaient au Dieu18. Pour déterminer exactement si au cas  P74 on se 
confronte avec un terme qui est conforme aux intentions de l’auteur, se rapporter 
aux écrits néotéstamentaires représente le coeur de l’éxégèse. 

Du point de vue de la gramatique on utilise „τοῦ θεοῦ” en génitif lorsqu’il est 
précédé par d’autres noms (par exemple, dans ce cas, „τὴν ἐκκλησίαν”, un nom à 
l’accusatif, féminin, singulier), en suggérant l’idée de „messager’’ du Dieu ou, 
dans ce cas-là, un concept (c-est-à dire l’Église) qui a été fondé du Sacrifice 
rédempteur et de l’Ascension de Jésus, le jour de la Pentecôte, au même temps 
avec la Descente du Saint-Esprit sur les Apôtres. Plusieurs fois, ce nom en génitif 
est utilisé par Luc dans son Évangile. Les versets lucaniques dont on se réfère 
sont les suivantes: Luca 3, 38; 6, 4; 6, 12; 9, 20; 11, 42; 11, 49 ou, en particulier, 
20, 25 où l’expression „καὶ τὰ τοῦ θεοῦ τῷ θεῷ” „et celles de Dieu, au Dieu” se 
réfère au culte, au vénération due à Dieu. Ces références lucaniques nous aident à 
établir l’authenticité de l’utilisation du nom en génitif dans les Actes 20, 28b. Le 
verset 38b, est signalé au final par l’édition NA26 avec „\”, ce qui signifie qu’il y 
a des problèmes de réception du texte; plus précis, on se confronte à une 

                                                 
15 À propos de ce papyrus qui n’a pas soulevé très grands problèmes pour la critique textuelle 

néotestamentaire, l’ouvrage de Jesse Russell și Ronald Cohn, Papyrus 74, Book on Demand, 2012, 
pp. 128 reste comme une référence. Son nom, P74, est juste une variante que Nestle-Aland le préfere. 
Du point de vue de la classification, P74 fait partie de la première catégorie, puisqu’elle est de bonne 
qualité et d’un grand aide pour établir le texte original. Une autre étude assez importante liée aux 
papyrus decouverts par Martin Bodmer , integrés dans la collection qui porte son nom sont les 
suivantes: Rudolf Kasser, Papyrus Bodmer XVII: Actes des Apôtres, Epîtres de Jacques, Pierre, 
Jean et Jude, Cologny, Geneva, 1961. 

16 Raymond F. Collins, Introduction to the New Testament, SCM Press LTD, London, 1983, p. 
81. 

17 Cf. Francis E. Peters, Termenii filozofiei grecești, traduit par Dragan Stoianovici, Édition 
Humanitas, București, 32007, p. 278. 

18 On peut trouver beaucoup d’exemples dans ce sens en G. W. H. Lampe (ed.), A Patristic 
Greek Lexicon, Calderon Press, Oxford, 1961, p. 632-635. 

31

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

omission. Il ne faut pas ignoré un aspect décissif: Luc écrit une narration 
historique et tel que David E. Aune19 en témoigne, il ne quitte pas les modèles  
classiques; plusieurs fois, les généalogies greco-romains sont dirigés de la même 
manière que celle de Luc: la ligne initiale avec Adam, en passant par l’histoire 
d’Israel, faite par foi et chutes, a été accomplie par Jésus. Comme début 
eschatologique de Dieu, Jésus est la tête de ceux qui appartiennent au Dieu20. On 
se trouve ici, probablement devant une narration originale car, si, par exemple, on 
compare Luc 3, 38b avec Luc 6,4 on rémarque qu’en 6, 4 le scribe ou les scribes 
ont intervenu, car ce passage semblait équivoque. Si en Luc 3, 38b: „τοῦ Ἐνὼς 
τοῦ Σὴθ τοῦ Ἀδὰμ τοῦ θεοῦ” le texte ne présente pas des interpolations, en Luc 
6,4 : „[ὡς] εἰσῆλθεν εἰς τὸν οἶκον τοῦ θεοῦ καὶ τοὺς ἄρτους τῆς προθέσεως 
λαβὼν ἔφαγεν καὶ ἔδωκεν τοῖς μετ’ αὐτοῦ, οὓς οὐκ ἔξεστιν φαγεῖν εἰ μὴ μόνους 
τοὺς ἱερεῖς”, un texte qui parle sur le sermon que Jésus prèche aux pharisiens 
lorsqu’íl accuse les disciples qu’il ont cassé épices le samedi, il y a beaucoup de 
problèmes textuelles. Le scribe a la tendance d’harmoniser les passages et 
d’éliminer autre types de „problèmes”21. Dans la plupart des manuscrits, P74, A, 
C*, D, E, Ψ, 33, 36, 453, 945, 1739, 1891 dans lequel le texte des Actes 20,28 
apparaît, les différences de lire  „τοῦ θεοῦ” ou „τοῦ κύριοῦ” sont nombreuses. Par 
exemple, on fera référence aux majuscules A,C et au final, א. Le dernier 
manuscrit a une particularité: bien qu’il est plus ancien que A et C, cependant, 
d’une manière bizarre, le scribe y préfere l’utilisation de „τοῦ θεοῦ”. Le manuscrit 
qu’on fera référence premièrement est א (Codex Sinaiticus)22. Le texte est le 
suivant: „-ουν. ποιμενιν. [θυ]... ”23. L’abréviation [θυ], présente  dans la plupart 
des éditions critiques du Nouveau Testament est – comme l’éditeur de ce codex 
en témoigne- une lecture douteuse; donc, on s’y confronte à un texte corrompu 
par les intentions ou par la négligence d’un scribe ou des plusieurs scribes, même 
si ce Codex est daté depuis le IV-ème siècle, bien avant les autres majuscules qui, 
curieusement, ont corrigé l’erreur.  A (Codex Alexandrinus), un manuscrit qui 
date du V-ème siècle, contient „τοῦ Κύριοῦ” dans le v. 28 des Actes 2024. Il est 
très important le fait qu’une onciale si ancienne contient un texte qui se 
diffèrencie du sort des manuscrits tardives, car il nous aide à parcourir une 

                                                 
19 David E. Aune, The New Testament in Its Literary Environment, Westminster Press, 1987, p. 

121. 
20 Raymond E. Brown, Joseph A. Fitzmayer,  Roland E. Murphy, Introducere și comentariu la 

Scriptură. Evangheliile sinoptice, vol. VII, traduit et traité par P. Dumitru Groșan, Édition Galaxia 
Gutenberg, Târgu-Lăpuș, 2007, p. 373-374. 

21 Sur cette thème, il est assez intéressant l’étude ample, en deux volumes de J. F. J. Klijn, A 
Survey of the Researches into the Western Text of the Gospels and Acts, vol. I, Kemnik & Zoon, 
Utrecht, 1949. La deuxième partie éditée au Leiden/Brill 1969 est aussi importante.   

22 Cf. Frederick H. Scrivener (ed.), A full collation of the Codex Sinaiticus with the received Text 
of the New Testament, Cambridge, London, 1861, p. 131. 

23 Ibidem, p. 131. 
24 Cf. B. H. Cowper (ed.), Novum Testamentum Graece ex antiquissimo Codice Alexandrino, 

Williams & Norgate, London, 1860, p. 278. 

32

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

distance considérable jusqu’aux textes originaux, qui, malheuresement, ne se sont 
pas conservés; la chance est que, du point de vue historique, on peut déduire, au 
moins comme une hypothèse, quel était le texte original.  

C (Codex Ephraemi), un manuscrit „de première main”, étant daté tout comme 
A dans le V-ème siècle, contient „τοῦ Κύριοῦ”, comme dans le cas  de A. Les 
autres manuscrits, les majuscules, et les minuscules aussi, gardent cette règle de 
l’utilisation du nom en génitif „τοῦ Kύριοῦ”. 

 Dans un autre ordre d’idées, une des thèses les plus intéressantes en ce qui 
concerne la création du vocabulaire lucanique, est celle de Brandly S. Billings25. 
L’auteur montre que le texte occidental, présent en D, est le plus probable une 
compilation des textes d’origines différentes et puis réunis dans ce qu’on appelle 
aujourd’hui Codex Bezae (D)26. Par consèquent, bien qu’on est tenté à penser que 
D  est fondé sur une tradition unique, la possibilité que plusieurs traditions soit 
eloignés du texte initial de l’auteur sacrée est assez grande. Pour le problème de la 
réception du nom „τοῦ θεοῦ”, en génitif la thèse de Carsten Peter Thiede27 est 
utile. Pour Thiede, les choses sont simples: un chercheur des manuscrits doit 
connaître en détail les abréviations utilisés par les scribes dans les papyrus 
bibliques. Par exemple, „KS” signifie „KYRYOS”, c’est-à-dire „le Séigneur”. 
Ainsi, pour les scribes, les abréviations étaient ce que pour nous aujourd’hui on 
appelerait une sorte de code secret. C’est pourquoi si on prend comme vrai cette 
hypothèse que Thiede la propose on arrive à une autre conclusion: le nom en 
génitif „τοῦ θεοῦ”,  aurait à la base le nom „κύριος”28; donc, on considère que 
Thiede avance une thèse plausible. On soutient l’idée sur un texte pré-paulin 
inséré en Philippiens 2, 5-1129. 

                                                 
25 Brandly S. Billings, Do this in remembrance of Me. The Disputed Words in  the Lukan 

Institution Narative (Luke 22, 19b-20): An Historico-Exegetical, Theological and Sociological 
Analysis, London, 2006, p. 12-21. 

26 Ibidem, p. 15. 
27 Carsten Peter Thiede, Papyrology, Biblical Papyrology, New Testament Papyrology- but what 

is this? în: „Evangel. The British Evangelical Review”, nr. 18/2000, p. 77-87. 
28 Ibidem, p. 80. 
29 Bien que le style de la lettre est caractéristique à Paul, toutefois, il y a une ample dispute entre 

les biblistes qui considèrent que le prétendu hymne christologique de Philippiens 2, 5-11 
n’appartenerait à l’Apôtre des peuples. Une partie du vocabulaire paulin est totalement différente 
face au vocabulaire paulin „traditionnel”. Par exemple, -μορϕή „forme” du vv. 6-7; άρπαγμός qui 
peut signifier soit „quelque chose utilisé dans son propre avantage”, soit „” ou ύπερυψόω,...et aussi 
autres mots semblables, ne se trouvent nulle part dans les lettres paulines. Pour des informations 
supplémentaires sur cette thème les études suivantes sont assez importantes: Peter T. OʼBrien, The 
Epistle to the Philippians: A Commentary on the Greek Text, Grand Rapids, Eermands, 1991, p. 
186-202. O’Brien soutient que ces versets représenterait un hymne, le plus probable, liturgique. Des 
arguments contre cette théorie dans l’ouvrage de Gordon D. Fee, Philippians 2, 5-11: Hymn or 
Exalted Pauline Prose? în: „Bulletin for Biblical Research”, nr. 2/1992, p. 29-46. 

33

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Comme dans les Actes 20, 28, Philipiens 2,6 dans l’édition NA26  il y a le 
terme „θεοῦ”30 : „ὃς ἐν μορφῇ θεοῦ ὑπάρχων οὐχ ἁρπαγμὸν ἡγήσατο τὸ εἶναι ἴσα 
θεῷ”. Soit-elle cette interpolation une qui a indiqué une ligne en théologie au 
cours du temps? Dans quelle mesure a t-elle influencé la Tradition, ce concept-là? 
Est-ce qu’il a été un changement bénéfique ou seulement une simple erreur des 
scribes sans un impact sur la doctrine? Toutes ces questions sont justifiées. Si, du 
point de vue doctrinaire, un texte n’a pas une influence considérable sur la 
Tradition chrétienne, alors, biensûr, il est très importante de préciser le plus 
exactement la términologie initiale. Dans ce cas, on a identifié des différences de 
texte qui seront importantes pour soutenir la priorité de „κύριος” avant l’ 
interpolation des éditions critiques du Nouveau Testament „τοῦ θεοῦ”. 

Un des plus intéréssantes points de vue sur cette thème appartient à J.A. 
Fitzmeyer qui affirme que : „Luc, par le fait qu’il utilise κύριος  dans ces écrits, 
tant pour YHWH, que pour Jésus, continue le sens avec lequel le titre circulait 
déjà dans la communauté chrétienne primaire, qui, d’une certaine manière, 
considérait Jésus comme YHWH”31. Craddock parle sur le fait que Luc 
considérait Jésus  comme pré–existant32. Entre ces deux opinions il y a une liaison 
très importante. Fitzmeyer semble adhérer aux idéés de Craddock à la mesure où 
il insiste sur le fait que, tel qu’on saissise de la lecture de son Évangile, il 
n’appelle pas Jésus „κύριος” que s’il est sous l’inspiration divine (cf. Luc 1, 43, 
76), s’il est un ange (cf. Luc 2, 11) ou s’il montre les alusions indirectes à Soi-
même de Jésus (cf.Luc 19, 31, 34)33. De même, l’exégète Dunn soutient que Luc 
n’harmonise pas le langage christologique avec la narration; pour Luc, Jésus  n’a 
pas pleinement assumé les rôles de„Séigneur” „Méssie” pour toutes les choses 
qu’après son Résurrection et son Ascension. Cela ne signifie pas que Jésus aurait 
devenu un être différente de ce qui avait été avant, mais Il est entré dans une 
nouvelle étape de Son mission ou Il a assumé des nouveaux rôles après la 
Résurrection34. Comme une particularité l’étude de Frank J. Matera35 dediée à la 
hristologie s’éloigne un peu de la ligne éxégètique qu’on a suivi dans les 
recherches des biblistes qu’on est venu d’évidencier. Matera considére plus 
important l’accént mis sur l’ecclésiologie, sur le peuple de Dieu racheté par le 
sang de Son propre Fils, que l’approche textuelle pour  déterminer si, au début, 
l’auteur a préféré „κύριος” au „τοῦ θεοῦ”. Enfin, comme dernier argument pour 

                                                 
30 ***, Novum Testamenum Graece, op., cit., p. 517. La même dans le texte du Nouveau 

Testament édité par Erwin Nestle: ***, Novum Testamentum graece et latine, Stuttgart, 111932, p. 
503. 

31 J. A. Fitzmeyer, The Gospel According to Luke 1-9, Garden City, Doubleday, 1981, p. 203. 
32 B. Craddock, The Preexistence of Christ in the New Testament, Nashville, Abbingdon, 1968, 

p. 192. 
33 J. A. Fitzmeyer, op., cit., p. 34. 
34 J. D. G. Dunn, Christology in the Making. A New Testament Inquiry into the Origins of the 

Doctrine of the Incarnation, Philadelphia, Westminster, 21989, p. 196-208. 
35 Frank J. Matera, New Testament Christology, Westminster John Knox Press, Kentucky, 1999, 

p. 76. 

34

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

lequel on considère que Luc aurait préféré „κύριος” on utilise l’hypothèse de H.C. 
Kee36 qui traite trois passages des Actes: 7, 60; 13, 2 și 16, 14-15. Selon son 
hypothèse qu’il affirme en analysant trois passages, Luc suggére que Jésus est 
Celui dont la personne prie, le vénere et lui confie. Une telle ambiguité ne dérange 
pas Luc , car, dans sa conception, la terminologie est valable pour Dieu et pour 
Jésus aussi. En conclusion, on a des arguments plausibles pour penser que le nom 
en génitif „τοῦ θεοῦ” est un ajout qui a remplacé le nom „κύριος”; la dernière 
variante est celle qui a été réconnue comme „textus receptus” et, ainsi, elle a été 
adoptée par les éditions critiques de Nouveau Testament. 

Les Actes 20,28b: le problème de l’interpolation de l’expression „αἵματος 
τοῦ ἰδίου” 

Si au dessus on a débatu un seul nom, on propose ici un débat plus ample, car 
on a un nom en génitif, neutre, singulier „αἵματος” qui, en tranduction signifie 
„sang”, puis un article génitival, masculin, singulier „τοῦ” et, enfin, un adjectif en 
génitif, masculin, singulier „ἰδίου”. Le problème est plus ample: dans certaines 
éditions (par exemple celle appartenant à l’Église catholique), apparaît un ajout 
qui explique sur lequel sang il s’agit, à savoir: [le sang] du „Son Propre Fils”37. 
Bien que dans cette édition critique de l’Écriture les éditeurs fournisent une note 
explicative  où ils précisent qu’ils ont choisi cette variante car elle est est très 
utilisé dans certaines éditions modernes de l’Écriture (BJ, RSV, TEV), toutefois, 
la nouvelle traduction modèle de l’Église Romaine-Catholique reste, de notre 
point de vue, incomplète. Alors on rémarque que les traducteurs ont utilisé les 
éditions modernes , sans passer en revue les plus importantes manuscrits après 
lesquelles on a établi ce qu’on appelle aujourd’hui les écrits du Nouveau 
Testament. 

Les traducteurs catholiques ont procédé de la même manière au cas de la 
traduction du Nouveau Testament38, quoique, de nouveau, on précise qu’ainsi le 
texte devient plus facile à recevoir pour le fidèle commun. Les traductions qu’on 
rélève ici ne sont pas arbitraires. Au contraire. L’ajout à ce qu’on appelle „textus 
receptus” est du à l’activité du C.Knapp39 celui qui, en 1797, a édité Le Nouveau 
Testament en utilisant les répéres de la critique textuelle du Johann Jakob 
Griesbach. L’édition de Knapp s’est répandue très vite en Allemagne, une preuve 
c’est le fait qu’elle est rappelée tant dans l’édition bilingve Novum Testamentum 
Graece et Latine d’Eberhard Nestle40, que dans les éditions Novum Testamentum 
Graece édités par E.Nestle et G.Aland41 aussi. La plupart des manuscrits 
                                                 

36 H. C. Kee, Good News to the Ends of the Earth: The Theology of Acts, Trinity Press 
International, Philadelphia, 1990, p. 30. 

37 ***, Biblia, traduction, introduction et notes: pr. Alois Bulai, pr. Eduard Pătrașcu, Édition 
Sapientia, Iași, 2013, p. 2669. 

38 Le Nouveau Testament, traduction, introduction et notes : pr. Alois Bulai, pr. Anton Budău, 
Édition Sapientia, Iași, 22008, p. 319. 

39 Cf. David Fosdick Jr., Hugʼs Introduction to the New Testament, Massachusetts, 1836, p. 687. 
40 ***, Novum Testamentum Graece et latine, Stuttgart, 1932, p. 365. 
41 ***, Novum Testamenum Graece, op. cit., p. 384. 

35

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

néotéstamentaires n’ont pas cet ajout. La variante que les éditions modernes le 
préfére  est arbitraire et a été préféré pour que le texte biblique soit plus inteligible 
pour les lecteurs pas spécialisés. Un autre problème est celui des manuscrits 
byzantins. La plupart, soit qu’ón se réfère aux précoces minuscules, soit qu’il 
s’agit des minuscules plus tardives (par exemple la minuscule 33 qui date du IX-
ème siècle) omettent la variante proposée par Knapp, comme attendu.  La 
conclusion est claire : il est préférable qu’on omet un terme introduit par un 
traducteur de l’Écriture au lieu de lui attacher au texte original. C’est une des 
raisons qui ont conduit aux plusieurs variantes traductologiques où il y a le risque 
de se contredire ou, dans des autres situations, de déformer la réalité et d’offrir - 
comme dans le cas de la traduction d’Anania - un support dogmatique consistant; 
or, la dogmatisation du texte, biensûr, ne fait pas partie de la zone biblique. Dans 
ce qui suit, on fera référence aux perspectives éxégètiques. 

 
Les Actes 20, 28 dans le débat éxégètique 
On a signalé dans une note le fait que beaucoup de Pères de l’Église se 

rapporte à ce verset des Actes42. Ni les biblistes postérieures n’ont fait autrement. 
Le problème c’est que , premièrement, Luc n’a voulu pas composer un „livre” 
historique; par contre, son histoire et, en fait, une théologie pure. Les éxégètes 
modernes ont fait de diverses connéxions entre l’historien” Luc et les historiens 
de l’Antiquité. Par exemple, Colin J.Hemer43 fait une comparaison entre l’histoire 
de Thucydide et le discours du Paul dans les Actes 20, 17-38. Thucydide 
recconaît que pas toutes les discours qu’il rélate sont reproduites avec précision. 
Hemer affirme que, contrairement à Thucydide, Luc suit à décrire avec précision 
ce que les hommes ont dit en réalité, au même mesure dans les Actes que dans 
l’Évangile. On pense que cette opinion est, au possible, objective et vraie. Elle est 
consolidé, heuresement, de la perspective du Pr. Lect. Dr. Constantin Preda qui, 
dans une étude dediée a l’analyse des aspects rhétoriques des Actes44. montre que 
le v. 28 est, en fait, le point central de la rhétorique pauline du chapitre 20 car 
„Dieu le Père a fondé Son Église, Son nouveau peuple, par le sang de Son propre 
Fils, Jésus Christ”45. Bien que pour Luc, l’accent est mis sur la kérigme 
apostolique, toutefois, Le Verbe de Dieu, fait les Apôtres rester des témoins 
fidèles; C.K.Barrett partage la même opinion: „L’accent de Luc sur la 
proclamation du Verbe [..] montre que même le Verbe a été un facteur décisif” et 
que l’Église est un agént de la rédemption „au mesure qu’elle offre le cadre où se 

                                                 
42  Voir la note 20. 
43 Colin J. Hemer, The Book of Acts in the Setting of Hellenistic History, dans la collection: 

Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament, vol. 49, Mohr-Siebeck, Tübingen, 1989, 
p. 421-426.  

44 Lect. Dr. Constantin Preda, Propovăduirea Apostolică. Structuri retorice în Faptele 
Apostolilor, Édition IBMBOR, București, 2005, p. 279-283. 

45 Ibidem, p. 280. 

36

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

développe la prédication du Verbe”46. De même, Charles H. Talbert47 soutient que 
Luc n’est pas un „un catholique primaire”, mais un „proto-protestant”, car Sola 
Scriptura est un point fort dans sa pensée théologique. Biensûr, ces noms sont 
utilisés d’une manière stéréotypique. 

L’éxégèse proposée par I. Howard Marshall48 dans son commentaire 
éxégètique basé en particulier sur le texte original conservé dans les manuscrits 
byzantins est plus précise. Pour cet intérpret, l’Église appartient au Dieu car Il ne 
l’a pas obtenu, mais „l’a achèté” avec son propre sang49; la traduction qui propose 
„l’a obtenu” est insufisante. Le coût de la rédemption était littéralement Son sang. 
Plus loin, Marshall montre l’influence que les scribes ont eu sur le texte original. 
„L’Église de Dieu” apparaît sous cette forme car un scribe a essayé d’éviter 
l’implication selon laquelle Dieu est le sujet de la proposition rélative qui suit.50 
Autrement dit, si nous voulons faire des connéxions entre l’exégèse de Marshall 
et les notes de la version corrigé par le Métropolite Bartolomeu Anania, on 
rémarque le fait que, finalement, les explications données par l’ancien métropolite 
sont de point de vue éxégètique, arbitraires. Il voit dans ce verset „un text évident 
sur l’existence de l’épiscopat comme degré de char, par la descente et l’oeuvre de 
Saint Esprit”51. Marshall montre que ce nom qui dans les manuscrits byzantins 
n’est pas affécté par l’intervention des scribes, ceux qui sont décrits comme 
évêques sont aussi décrits comme des prêtres dans le v.17, et dans 14,23 on lit 
qu’ils ont été nommés par Paul dans quelques églises avec prière et jeûne, c’est à 
dire en dépendant de Saint Esprit.52 De même, The New Jerome Biblical 
Commentary53, l’intérpretation du v 28.a suggére l’idée que la désignation d’un 
„officiel de l’Église”, survéillant/ évêque ne s’y réfère pas encore à la succéssion 
apostolique institutionalisé par l’Église catholique54. Le dernier aspect qui vaut la 
considération dans cette éxégèse est „la souffrance du Droit”. Jésus Christ 
„achète” la rédemption de l’homme par son sang. L’idée apparaît dans un autre 

                                                 
46 C. K. Barret, Luke the Historian in Recent Study, Epwort, London, 1961, p. 72, 74. 
47 Charles H. Talbert, „The Redactional Critical Quest for Luke the Theologian”, dans: Donald 

G. Miller (ed.), Jesus and Manʼs Hope, Pittsburgh Theological Seminary, Pittsburgh, 1970, p. 220 
48 I. Howard Marshall, „Faptele Apostolilor. Introducere și comentariu”, în: Leon Morris (ed.), 

Comentariile Tyndale la Noul Testament, vol. 5, traduit par Lăcrămioara Novac, Édition Scriptum, 
Oradea, 2009, p. 352-354. 

49 Ibidem, p. 353 
50 Ibidem, p. 353. 
51 ***, Biblia sau Sfânta Scriptură, une édition réviséé par le Métropolite Bartolomeu Valeriu 

Anania, l’archevêque du Cluj, soutenu par de nombreuses études, Édition IBMBOR, București, 
2005, p. 1897, la note „a”. 

52 I. Howard Marshall, „Faptele Apostolilor. Introducere și comentariu”, op. cit., p. 353. 
53 On a utilisé la traduction roumaine de ces commentaires bibliques d’exception: Raymond E. 

Brown, Joseph A. Fitzmayer, Roland E. Murphy (ed.), Introducere și comentariu la Sfânta 
Scriptură. Evangheliile sinoptice, le vol. VIII, traduit et traité pour la langue roumaine par P. 
Dumitru Groșan, l’Édition Galaxia Gutenberg, Târgu Lăpuș, 2007. 

54 Ibidem, p. 664. Par „l’Église Catholique”, l’auteur ne comprend pas la conféssion romano-
catolique mais, par cette términologie on y comprend l’universalité.  

37

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

texte lucanique, Luc 23, 47. Si au Mathieu et au Marc le centurion qui se trouvait 
près de la croix de Jésus  affirme: „vraiment cet homme était le Fils de Dieu” 
(Marc 15,39. Mathieu 27, 54), Luc, en révanche, voit le centurion en disant: 
„vraiment cet homme est droit”. Cet idée, assez choquante de Luc suggére la 
l’innocence de Jésus. Luc a préparé ses lecteurs pour cette conféssion de foi, à 
savoir: par sa conduite de droit Jésus s’est montré comme le Fils de Dieu. Par la 
fidélité pour Jésus Dieu a montré que Jésus est Son Fils et qu’Il prend soin de ses 
créatures traités injustement, representés par Jésus. La logique de cette thème du 
droit de Dieu qui apparaît dans les Actes plusieurs fois (3, 14-15; 7, 52; 22, 14) 
est exprimé très claire dans la Sagesse 2,18: „Si le Droit est le Fils de Dieu, Il les 
va assister, les va élibérer des mains des ses rivals”55. 

 
Conclusions 
Dans cette étude, dediée à un verset principal de la rhétorique pauline des 

Actes, verset qui au fil du temps a subi de nombreux changements textuelles, 
même d’intérpretation, on a découvert les problèmes de rédaction suivantes: 
quoique la plupart des manuscrits du Nouveau Testament sont byzantins, 
cependant l’influence des scribes s’est fait sentir au cours du temps. Même si elle 
peut être intérprétée comme une mineure, quelque ajout au texte biblyque ressent 
son influence. On a beaucoup de traductions qui grace au fait qu’elles s’éloignent 
du texte original, présentent de différentes manières d’intérpretation. Souvent, 
lorsque l’éxégèse n’a pas comme support les manuscrits néo-téstamentaires, elle 
tend vers le formalisme et est confessionelle, et non plus très éloignée des 
intentions initiales de l’auteur sacrée. Les éléments de nouvéauté de cette étude 
sont, à notre avis, les trois éditions critiques dont on fait référence et les 
manuscrits bybliques et leurs comparaison avec les traductions modernes qui, 
dans beaucoup des situations, s’éloignent de l’original. Le deuxième élément de 
nou véauté est celui qu’on a éssayé à mettre en balance plusieurs 
intérprétations éxégètiques des biblistes célébres, en même temps, gardant, au 
possible, l’objectivité et la fidélité pour le Verbe de Dieu, tout cela, biensûr, en 
pensant toujours à une meilleure réception de la théologie néotestamentaire.  

Ce qu’on propose n’est pas une critique acèrbe des traductions modernes, mais 
un avertissement pour les biblistes de Roumanie: on a besoin, nous, les 
orthodoxes, d’une traduction le plus fidèle de la Bible, peut-être en plusieurs 
volumes, en ayant comme modèle la Septuaginte éditée à Polirom, réunissant le 
travail de beaucoup des spécialistes bibliques. 

 
Bibliographie 
*** Biblia sau Sfânta Scriptură, une édition réviséé par le Métropolite Bartolomeu 

Valeriu Anania, l’archevêque du Cluj, soutenu par de nombreuses études, Édition 
IBMBOR, București, 2005 

                                                 
55 Ibidem, p. 515. 

38

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

*** Biblia, traduction, introduction et notes: pr. Alois Bulai, pr. Eduard Pătrașcu, Édition 
Sapientia, Iași, 2013 

*** Le Nouveau Testament, traduction, introduction et notes :p r. Alois Bulai, pr. Anton 
Budău, Édition Sapientia, Iași, 22008 

*** Novum Testamentum Graece et latine, Stuttgart, 1932 
Aland, Kurt (ed.), Repertorium der griechischen christlichen Papyri, I: Biblische Papyri, 

Altes Testament, Neues Testament, Varia, Apokryphen, vol. 18, de Gruyter, Berlin, 
1976 

Aland, Kurt, Aland, Barbara, The Text of the New Testament. An Introduction to the 
Critical Editions and to the Theory and Practice of Modern Textual Criticism, 
Deutsche Bibelstiftung, Sttutgart, 21989 

Aland, Kurt, Welte, Michael, Köster, Beate, Junack, Klaus, Kurzgefasste Liste der 
griechischen Handschriften des Neuen Testaments, în ANTF (Arbeiten zur 
neutestamentlichen Textforschung), vol. 1, Berlin/New York, 21994 

Aland, Kurt, Zur Liste der Neuentestamentlichen Handschriften VI, en ZNW (Zeitschrift 
für Theologie und Kirche), nr. 48/1957, p. 148, 151. 

Aune, David E., The New Testament in Its Literary Environment, Westminster Press, 1987 
B. Craddock, The Preexistence of Christ in the New Testament, Nashville, Abbingdon, 

1968 
Barret, C. K., Luke the Historian in Recent Study, Epwort, London, 1961 
Billings, Brandly S., Do this in remembrance of Me. The Disputed Words in  the Lukan 

Institution Narative (Luke 22, 19b-20): A Historico-Exegetical, Theological and 
Sociological Analysis, London, 2006 

Brown, Raymond E., Fitzmayer, Joseph A., Murphy, Roland E. (coord.), Introducere și 
comentariu la Scriptură: Literatura paulină, traduit et traité en roumain par P. 
Dumitru Groșan, Édition Galaxia Gutenberg, Târgu-Lăpuș, 2008 

Caird, George Bradford, New Testament Theology, Oxford University Press, 1995 
Carson, D. A., Moo, Douglas J., Introducere în Noul Testament, traduction par Dinu 

Moga, Édition Făclia, 2007 
Cleenewerck, Laurent (ed.), The Eastern/ Greek Orthodox Bible New Testament, 2007 
Cobren, C. M., New Archaeological Discoveries, New York, 1917 
Collins, Raymond F., Introduction to the New Testament, SCM Press LTD, London, 1983 
Cowper, B. H. (ed.), Novum Testamentum Graece ex antiquissimo Codice Alexandrino, 

Williams & Norgate, London, 1860 
Dunn, J. D. G., Christology in the Making. A New Testament Inquiry into the Origins of 

the Doctrine of the Incarnation, Philadelphia, Westminster, 21989 
Fee, Gordon D., Philippians 2, 5-11: Hymn or Exalted Pauline Prose? în: „Bulletin for 

Biblical Research”, nr. 2/1992, p. 29-46 
Fitzmeyer, J. A., The Gospel According to Luke 1-9, Garden City, Doubleday, 1981 
Flew, R. N., Jesus and His Church, The Epeorth Press, London,31956 
Fosdick Jr., David, Hugʼs Introduction to the New Testament, Massachusetts, 1836 
Hemer, Colin J., The Book of Acts in the Setting of Hellenistic History, dans la collection: 

Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament, vol. 49, Mohr-Siebeck, 
Tübingen, 1989 

Hurd, J. C., The Origin of 1Corinthians, London, SPCK, 1965 
Kasser, Rudolf, Papyrus Bodmer XVII: Actes des Apôtres, Epîtres de Jacques, Pierre, 

Jean et Jude, Cologny, Geneva, 1961 
Kee, H. C., Good News to the Ends of the Earth: The Theology of Acts, Trinity Press 

International, Philadelphia, 1990 
Klijn, J. F. J. A Survey of the Researches into the Western Text of the Gospels and Acts, 

vol. I, Kemnik & Zoon, Utrecht, 1949, vol. II, Leiden/Brill, 1969 
Lampe, G. W. H. (ed.), A Patristic Greek Lexicon, Calderon Press, Oxford, 1961 

39

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Marshall, Howard I., „Faptele Apostolilor. Introducere și comentariu”, în: Morris, Leon, 
(ed.), Comentariile Tyndale la Noul Testament, vol. 5, traduit par Lăcrămioara Novac, 
Édition Scriptum, Oradea, 2009 

Matera, Frank J., New Testament Christology, Westminster John Knox Press, Kentucky, 
1999 

Metzger, Bruce M., A Textual Commentary On The Greek New Testament, Deutsche 
Bibelstiftung, Sttutgart, 21994 

OʼBrien, Peter T., The Epistle to the Philippians: A Commentary on the Greek Text, 
Grand Rapids, Eermands, 1991 

Peters, Francis E., Termenii filozofiei grecești, traduit par Dragan Stoianovici, Édition 
Humanitas, București, 32007 

Prast, F. , Presbyter und Evangelium in nachapostolischer Zeit, Stuttgart, 1979 
Preda, Constantin, Lect. dr., Propovăduirea Apostolică. Structuri retorice în Faptele 

Apostolilor, Édition IBMBOR, București, 2005 
Riesner, Rainer, Paul`s Early Period: chronology, mission strategy, theology, Eermands 

Publishing House, Cambridge, 21998 
Scrivener, Frederick H. (ed.), A full collation of the Codex Sinaiticus with the received 

Text of the New Testament, Cambridge, London, 1861 
Talbert, Charles H., „The Redactional Critical Quest for Luke the Theologian”, dans: 

Miller, Donald G. (ed.), Jesus and Manʼs Hope, Pittsburgh Theological Seminary, 
Pittsburgh, 1970 

Thiede, Carsten Peter, Papyrology, Biblical Papyrology, New Testament Papyrology- but 
what is this? în: „Evangel. The British Evangelical Review”, nr. 18/2000, p. 77-87 

Wescott, Brook. F., Hort, Fenton J. A., Greek New Testament, Wake Forest, Noth 
Carolina, 1889 

40

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:35:10 UTC)
BDD-A3919 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

