
  

Ghislaine Lozachmeur  

La Langue du cœur chez Jean-Jacques Rousseau dans Rousseau juge de Jean-
Jacques : émergence d’une sensibilité 

The first part of the article emphasizes the fact that Rousseau juge de Jean-Jacques is representative 
for the ongoing debate on sensibility in the 18th century. The second part of the paper shows that the 
language of the heart and feelings employed by Rousseau is in line with this literary movement and it 
stands at the groundwork of the argumentation. The last part reveals the author’s ability in using the 
words to deconstruct the image of Jean-Jacques built by his enemies and to construct the image of the 
real Jean-Jacques. 

Keywords: sensibility, dialogue, happiness, image, deconstruction. 

 
En 1771, Rousseau se voit interdire la lecture publique des Confessions. Certains 

craignaient la franchise de l’auteur. Persuadé d’être la victime d’un complot et de ne pouvoir 
se faire entendre de ses contemporains, Rousseau rédige Rousseau juge de Jean-Jacques1. Il 
s’agit de trois dialogues écrits entre 1772 et fin 1775. La préface est écrite fin 1775 et le texte 
est complété par L’Histoire du précédent écrit en juillet 1776. Il recopie son texte en 1776 et 
d’après L’Histoire du précédent écrit, il réalise d’abord deux copies : une copie complète 
destinée à être déposée sur l’autel de Notre-Dame de Paris et qui sera ensuite confiée à 
Condillac ; et une autre copie (dite Manuscrit de Londres) comprenant le premier dialogue, 
destinée à Boothby et publiée en 1780. Deux autres copies suivront : Le Manuscrit de Paris 
datant de juin 1776 et Le Manuscrit de Genève réalisé l’été 1776. Rousseau multiplie ainsi 
les manuscrits. 

La nature du texte pose un problème puisqu’il est intitulé Dialogues et qu’il s’agit d’un 
échange verbal, au premier abord, entre Rousseau et un personnage nommé, Le Français, à 
propos d’un troisième, Jean-Jacques, désigné par ses initiales, J.J.. En réalité, le texte, mis en 
pseudo-dialogue, se présente comme un long récit autobiographique de toutes les vilénies, les 
injures, les complots subis par J.J. et qui constituent autant de multiples petits récits. Le 
dialogue qu’il ne parvient pas à établir avec ses ennemis, il l’imagine pour pouvoir exposer 
les accusations de ses détracteurs et les réfuter. Le personnage du Français lui permet 
d’intégrer dans son récit, de manière vivante, orale, l’opinion des ennemis de J.J. pour mieux 
les détruire. Les répliques permettent de relancer le dialogue et donc l’argumentation. Les 
grands passages de récits sont, surtout, le fait de Rousseau et servent à mettre en scène 
––––––– 
1 Edition utilisée dans cet article : Rousseau, Dialogues, Rousseau juge de Jean-Jacques, Le Lévite 

d’Ephraïm, G.F. Flammarion, 2ème édition corrigée, 1999, Manchecourt. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



  Ghislaine Lozachmeur  

 80 

l’histoire d’un cœur en proie à la souffrance, aux tourments des accusations injustes par des 
détracteurs plus forts socialement, plus brillants, groupés, alors que lui est seul. 

L’argumentation, pour ou contre J.J., passe par des jugements, des évaluations morales, 
des intuitions, des sentiments. Tout est dans l’horreur que l’homme, l’Auteur, est censé 
inspirer à ses ennemis. 

Dans une première partie, nous insisterons sur le fait que ce texte est représentatif du débat 
sur la sensibilité, qui se tient au XVIIIe siècle. Une deuxième partie montrera que le lexique 
du cœur et des sentiments, utilisé par Rousseau est en conformité avec ce courant et qu’il 
construit l’argumentation. Enfin, nous verrons que les mots du lexique permettent à l’auteur 
de déconstruire l’image que ses ennemis veulent donner de Jean-Jacques, et de construire 
l’image du vrai Jean-Jacques. 

1. Le Débat sur la sensibilité 

1.1. L’idée du bonheur 

Dans la littérature du XVIIIe siècle, un thème constitue une grande part des réflexions : 
celui du bonheur. Le bonheur est évoqué aussi bien dans de simples textes que dans les 
discours religieux. Pour Diderot, par exemple : « Il n’y a qu’un devoir, c’est d’être 
heureux. ». Si pour les salons mondains, le bonheur consiste à savourer les charmes d’une vie 
raffinée, une philosophie de la nature établit surtout le bonheur de l’homme au sein du 
monde. 

Sur ce thème, Fontenelle dans ses Pensées sur le bonheur (1724) écrit : « Les gens 
accoutumés aux mouvements violents des passions trouveront sans doute fort insipide tout le 
bonheur que peuvent produire les plaisirs simples. Ce qu’ils appellent insipidité, je l’appelle 
tranquillité ». 

Le bonheur est donc un état qui donne à la vie sa signification. Mais il est fonction de son 
expérience personnelle. C’est ce constat auquel nous conduit Rousseau dans ce passage de 
Les Confessions (Livre VI) : « Comment dire ce qui n’était ni dit, ni fait, ni pensé même, 
mais goûté, mais senti sans que je puisse énoncer d’autre objet de mon bonheur que ce 
sentiment même ? Je me levais avec le soleil, et j’étais heureux ; je me promenais, et j’étais 
heureux ; je voyais Maman, et j’étais heureux ; je la quittais, et j’étais heureux… Le bonheur 
me suivait partout : il n’était dans aucune chose assignable, il était tout en moi-même, il ne 
pouvait me quitter un seul instant. » 

Pour Rousseau, le bonheur est donc dans une fusion intense avec soi-même il suppose une 
disposition personnelle à l’état de sensibilité, au sentiment. Ainsi, certains philosophes 
accordent-ils la suprématie au cœur sur la raison, qu’ils jugent peu fiable, et sur les passions 
bien trop dévorantes. Pour Jean Ehrard, dans L’Idée de nature en France à l’aube des 
Lumières : « Seul le sentiment peut les associer et faire que les désirs de l’homme coïncident 
avec ses devoirs. » Ainsi, il devient courant de multiplier les comparaisons entre l’esprit et le 
cœur. Au XVIIIe siècle, le sentiment est premier par rapport à la raison. Par ailleurs, la nature 
première qui en l’homme, est sensibilité et émotivité, est conçue comme une vertu. La 
morale naturelle du sentiment et du cœur n’est plus réfléchie mais comprise comme un état, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



La Langue du cœur chez Jean-Jacques Rousseau dans Rousseau juge de Jean-Jacques : émergence d’une sensibilité 

  

 81 

d’où les pensées comme celles de Duclos (Considérations sur les mœurs de ce siècle (1715) ) 
pour qui « L’esprit seul peut et doit faire l’homme de probité. La sensibilité fait l’homme 
vertueux. » 

De fait, les principes du comportement de l’homme sont dans la coïncidence entre cœur, 
conscience et nature. Dans la Profession de foi du vicaire savoyard, Rousseau affirme : « Je 
ne tire point ces règles des principes d’une haute philosophie, mais je les trouve au fond de 
mon cœur écrites par la nature en caractères ineffaçables. » 

Aussi, la morale use d’un lexique subjectif, affectif. Par exemple, dans ce même texte, 
Rousseau proclame la force des sentiments :  

« Celui dont les vives passions ont étouffé dans son âme étroite les sentiments délicieux ; celui 
qui, à force de se concentrer au-dedans de lui, vient à bout de n’aimer que lui-même, n’a plus de 
transport, son cœur glacé ne palpite plus de joie ; un doux attendrissement n’humecte jamais ses 
yeux ; il ne jouit plus de rien ; le malheureux ne sent plus, ou ne vit plus : il est déjà mort. » 

On trouve ce même plaisir du cœur et de la vertu supérieur au plaisir des sens dans Le 
Neveu de Rameau de Diderot :  

« Je ne méprise pas les plaisirs des sens. J’ai un palais aussi, et il est flatté d’un mets délicat ou 
d’un vin délicieux. J’ai un cœur et des yeux ; j’aime à voir une jolie femme… Mais, je ne vous le 
dissimulerai pas, il m’est infiniment plus doux encore d’avoir secouru le malheureux, d’avoir 
terminé une affaire épineuse, donné un conseil salutaire, fait une lecture agréable, une promenade 
avec un homme ou une femme chère à mon cœur, passé quelques heures instructives avec mes 
enfants, écrit une bonne page, rempli les devoirs de mon état ; dit à celle que j’aime quelques 
choses tendres et douces qui amènent ses bras autour de mon col. Je connais telle action que je 
voudrais avoir faite pour tout ce que je possède. » 

Autant de pensées qui sont des initiations au bonheur que nous inculque Diderot. La 
morale du cœur est ainsi bien reconnaissable dans les débordements de la sensibilité que l’on 
peut lire dans ces textes. 

Dans L’Essai sur l’origine des langues (chap I), Rousseau insiste aussi sur le lyrisme des 
mots qui atteignent la sensibilité :  

« Mais lorsqu’il est question d’émouvoir le cœur et d’enflammer les passions, c’est tout autre 
chose. L’impression successive du discours, qui frappe à coups redoublés, vous donne bien une 
autre émotion que la présence de l’objet même où d’un coup d’œil vous avez déjà tout vu… Les 
passions ont leurs gestes, mais elles ont aussi leurs accents, et ces accents qui nous font tressaillir, 
ces accents auxquels on ne peut dérober son organe pénètrent par lui jusqu’au fond du cœur, y 
portent malgré nous les mouvements qui les arrachent, et nous font sentir ce que nous 
entendons. » 

On l’aperçoit bien, au XVIIIe siècle, c’est la grande élévation des sentiments qui compte 
dans l’œuvre d’art. Celle-ci doit parler au cœur et non seulement à l’esprit. La partie féconde 
et l’élément original de l’écrivain sont dans sa sensibilité. Le rôle de la raison est d’analyser, 
comprendre alors que le sentiment crée et permet à l’homme d’intégrer intimement l’œuvre 
d’art. Les rapports entre l’œuvre et le tempérament de l’auteur, sa sensibilité, sont plus forts 
qu’avec ses capacités intellectuelles. Dans l’œuvre, l’auteur manifeste les mouvements 
spontanés de son cœur. Quant au public, il est invité à libérer ses émotions plus que sa seule 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



  Ghislaine Lozachmeur  

 82 

intelligence. Le génie réside donc dans une sensibilité débordante qui passe de la tendresse 
douce et délicate à l’état de passion parfois forcenée et à l’enthousiasme véritable. De ce fait, 
les droits du cœur, les transports de la sensibilité sont en contradiction avec les lumières de la 
raison. 

Partant de ces considérations sur le bonheur et le cœur, on écrit beaucoup sur la sensibilité 
qu’on cherche à définir ou nuancer. 

 

1.2. La sensibilité : définition et opposition 

Pour de nombreux écrivains, la sensibilité est vue comme un moyen de nous éclairer sur 
nous-même et de mener une recherche plus précise que par la raison. Marivaux, dans La Vie 
de Marianne, affirme : « Il n’y a que le sentiment qui nous puisse donner des nouvelles un 
peu sûres de nous. » Diderot (De la poésie dramatique) témoigne de cette opposition et 
introduit des nuances dans la sensibilité : « Le génie est de tous les temps, mais les hommes 
qui le portent en eux demeurent engourdis, à moins que des événements extraordinaires 
n’échauffent la masse et ne les fassent paraître. Alors les sentiments s’accumulent dans la 
poitrine, la travaillent ; et ceux qui ont un organe, pressés de parler, le déploient et se 
soulagent. » Diderot pense que cette sensibilité est donnée en germe par la nature : « Qu’est-
ce que la sensibilité ? L’effet vif sur notre âme d’une infinité d’observations délicates que 
nous rapprochons. Cette qualité dont la nature nous a donné le germe, s’étouffe ou se vivifie 
donc par l’âge, l’expérience, et la réflexion. » Cette sensibilité est à la fois innée et acquise. 
Notre sensibilité esthétique, pour Diderot, est le résultat de petites expériences qui ont 
commencé « au moment où nous ouvrîmes les yeux à la lumière. » Nous avons perdu la 
mémoire de ces essais  ce qui explique le caractère instinctif de nos jugements esthétiques ou 
moraux. Cependant Diderot ajoute : « Etre sensible, ce n’est pas seulement éprouver des états 
passagers, c’est également tenter de les prolonger et de les valoriser par la réflexion. C’est 
faire passer la partie obscure de notre âme des ténèbres à la lumière. » 

Il distingue deux formes contrastées de sensibilité : celle qui peut être belle et bienfaisante, 
qui fait passer à la connaissance du bon et du beau, et celle qui peut être rétractile, la 
sensibilité dépressive découverte dans la mélancolie, la beauté des orages. Cette dernière 
forme de sensibilité très au goût du jour et conforme au pré-romantisme est dénigrée, 
ridiculisée par certains. C’est le cas de Jean-François de la Harpe2 :  
« La sensibilité est encore un de ces mots parasites qui composent le dictionnaire du jour. On en abuse 

avec une si ridicule profusion, qu’il faut aujourd’hui qu’une personne sensée, prenne bien garde où 
elle place ce mot, si elle ne veut pas tomber dans le ridicule. C’est l’expression favorite des gens 
blasés, qui, ne pouvant plus être émus de rien, veulent pourtant qu’on parvienne à les émouvoir, et se 
plaignent toujours d’un manque de sensibilité, qui, dans le fait n’est que chez eux. C’est pour eux 
qu’il faut des spectacles atroces comme il faut des exécutions à la populace ; c’est pour eux que les 

––––––– 
2 Jean-François de la Harpe (1739-1803), critique littéraire, auteur d’un cours de littérature en 19 

volumes, Le Lycée, professeur de littérature, élu à l’Académie française en 1796. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



La Langue du cœur chez Jean-Jacques Rousseau dans Rousseau juge de Jean-Jacques : émergence d’une sensibilité 

  

 83 

auteurs ont le transport au cerveau, et que les acteurs ont des convulsions ; en un mot, c’est la manie 
des extrêmes, si fatale à toute espèce de jouissance ; c’est là ce qu’on appelle aujourd’hui la 
sensibilité. » 

 
La Harpe réagit fortement contre l’exacerbation des sens, contre le manque de maîtrise qui 

en résulte :  

« Quel est pourtant celui qui en a ? C’est l’homme qui laisse échapper une larme quand par 
hasard il entend au théâtre quelques vers de Racine prononcés avec l’accent de la vérité. »  

Il ne nie pas l’émotion suscitée par un beau spectacle. Au contraire il la trouve naturelle. Il 
lie sensibilité et talent chez l’auteur. Mais la représentation de la sensibilité ne se confond pas 
avec l’amour. La Harpe refuse de s’en tenir à une opposition à deux termes : sensibilité, 
froideur. Il défend des sentiments moyens, modérés. 

2. Le Lexique du cœur et des sentiments chez Rousseau 

Partant de ces observations, nous avons relevé dans le lexique de Rousseau juge de Jean-
Jacques ce qui portait la marque de ce débat sur la sensibilité, propriété de l’être humain 
sensible faisant appel à l’affectivité, au cœur, à l’émotion, au sentiment. Dans le Troisième 
Dialogue, le personnage du Français confie à propos des livres de Jean-Jacques :  

« J’y ai trouvé des manières de sentir et de voir qui le distinguent aisément de tous les écrivains 
de son temps et de la plupart de ceux qui l’ont précédé. »  

Il est donc intéressant d’analyser ces mots du lexique qui empruntent à la thématique de la 
sensibilité. 

2.1. La singularité des Dialogues 

Au XVIII e siècle, la définition du moi est explorée avec force. Jean-Jacques Rousseau pousse très 
loin le besoin de s’examiner, de se confesser. Il prête une grande attention à l’analyse de son moi 
intérieur. Il cherche à redéfinir sa nature profonde par un effort de transparence. Après les Confessions, 
dans Dialogues, Rousseau juge de Jean Jacques, le moi envahit son œuvre, en constitue la substance. Il 
se définit comme un être changeant, contradictoire, paradoxal, imprévisible. Ses détracteurs dénoncent 
d’ailleurs volontiers son incohérence, son instabilité grave. Il est convaincu lui-même de sa 
dissemblance, de son altérité avec les autres. L’idée de sa singularité l’obsède : « Je passe pour un 
homme singulier. » Les Dialogues en portent de nombreuses marques, telles ces deux extraits : « C’est 
par ces observations (de Rousseau sur J.J.) et d’autres qui s’y rapportent, c’est par l’étude attentive du 
naturel et des goûts de l’individu, qu’on apprend à expliquer les singularités de sa conduite et non par 
des fureurs d’amour-propre qui rongent les cœurs de ceux qui le jugent sans avoir jamais approché du 
sien. », « Ces solutions si simples et pour moi si claires de mes premiers doutes m’ont fait sentir de plus 
en plus que j’avais pris la seule bonne route pour aller à la source des singularités de cet homme tant 
jugé et si peu connu. » 

Il se présente comme un homme « dont les singularités n’étaient vues de bon œil par qui 
que ce fut. » Et les défauts qui lui sont reprochés tiennent « aux singularités d’un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



  Ghislaine Lozachmeur  

 84 

tempérament ardent retenu par un naturel timide. » Ce qu’il revendique c’est donc son droit à 
la sensibilité, à la passion. De fait, sa singularité relève du jugement des autres. Elle est avant 
tout d’ordre moral et psychologique. Il n’est pas plus vertueux que les autres mais ses fautes 
ne sont que des erreurs. Son cœur est pur, sa volonté innocente : « Jamais le crime 
n’approcha de mon cœur. » Il éprouve donc un sentiment d’excellence dû à sa capacité 
d’introspection purifiante et ce au détriment des autres (les méchants et les malveillants). Ce 
sentiment de sa singularité, de son excellence, nourrit l’obsession du complot. L’homme pur 
ne peut qu’être la cible de la conspiration des méchants. Les Dialogues sont donc un texte 
capital car il énonce clairement une singularité revendiquée comme unique. Il se construit 
donc dans l’opposition de son moi aux méchants, aux hommes. 

2.2.  Les ennemis 

Puisqu’il s’agit de complot, Rousseau doit se situer par rapport à un groupe d’individus 
désignés généralement dans le texte par « nos messieurs » ou « vos messieurs ». Ils sont 
décrits, par antiphrase, comme « des hommes de la plus sublime vertu et de grands 
philosophes qui ne se trompent jamais. » Ironiquement, il les dit « Sages », « Hommes 
sublimes » qui l’ont fait « décréter », « lapider », « chasser », « espionner » par des 
« mouches venimeuses » (espions), des « fourbes adroits », des « barboteurs ». Ce sont des 
« modèles de vertu, des prodiges de générosité, des anges pour lui de douceur et de 
bienfaisance ». Rousseau choisit un ton de moquerie froide et analytique. Dans cette 
machination, il voit l’empreinte d’un « siècle haineux et malveillant par caractère, l’effet de 
l’orgueilleux despotisme de la philosophie moderne, d’une génération de despotes. » Derrière 
les ligueurs, il nomme « le cauteleux d’Alembert », Diderot, « l’Illustre Diderot », « le 
philosophe Diderot », « un Sage aussi vertueux et désintéressé » alors que « J.J. est un Juif 
que son avidité fait universellement mépriser. » Dans ce groupe, se détache Voltaire, « le 
fougueux Voltaire qui allait d’abord rondement vomissant à torrents ses ordinaires injures. » 
Il regroupe ses ennemis en les désignant par l’expression « d’inquisition philosophique. » Il 
se proclame « seul contre toute une génération liguée ». 

2.3.  Le rôle de l’écriture 

Son problème est moins d’être seul que de peiner à communiquer avec les autres et à se 
faire entendre d’eux. Il comprend qu’il y a un problème de langage. 

Déjà vers 1756 il dit à Mme d’Epinay :  

« Apprenez mieux mon dictionnaire, ma bonne amie, si vous voulez que nous nous entendions. 
Croyez que mes termes ont rarement le sens ordinaire, c’est toujours mon cœur qui s’entretient 
avec vous et peut-être connoîtrez-vous quelque jour qu’il ne parle pas comme un autre. »  

Rousseau attend donc des autres qu’ils fassent l’effort d’entrer dans son univers, et s’ils ne 
le font pas c’est par ignorance, indifférence ou calcul. 

Il parle la langue du cœur, de son cœur. En travaillant sur la langue, il sait travailler sur les 
esprits. Il crie donc sa vérité, pénètre dans la pensée de ses détracteurs pour mieux les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



La Langue du cœur chez Jean-Jacques Rousseau dans Rousseau juge de Jean-Jacques : émergence d’une sensibilité 

  

 85 

accabler et proclamer son innocence. Les solutions à ses problèmes se trouvent dans 
l’écriture dont il se sert pour dévoiler le fond de son être, engager le débat avec le lecteur et 
aboutir à une transparence dans les relations. L’écriture sert à témoigner et, donc, la 
littérature trouve avec Rousseau une nouvelle fonction. Il lui faut mettre aussi en œuvre une 
nouvelle langue. Mais il est conscient des défauts de son entreprise :  

« Malgré la résolution qu’il avait prise en arrivant à Paris de ne plus s’occuper de ses malheurs ni 
reprendre la plume à ce sujet, les indignités continuelles qu’il y a souffertes, les harcèlements 
sans relâche que la crainte qu’il n’écrivît lui a fait essuyer, l’impudence avec laquelle on lui 
attribuait incessamment de nouveaux livres et la stupide ou maligne crédulité du public à cet 
égard ayant lassé sa patience, et lui faisait sentir qu’il ne gagnait rien pour son repos à se taire, il 
a fait encore un effort et s’occupant derechef malgré lui de sa destinée et de ses persécuteurs, il a 
écrit en forme de Dialogue une espèce de jugement d’eux et de lui assez semblable à celui qui 
pourra résulter de nos entretiens. Il m’a souvent protesté que cet écrit était de tous ceux qu’il a 
faits en sa vie celui qu’il avait entrepris avec le plus de répugnance et exécuté avec le plus 
d’ennui. Il l’eût cent fois abandonné si les outrages augmentant sans cesse et poussés enfin aux 
derniers excès ne l’avaient forcé malgré lui de le poursuivre. Mais loin qu’il ait jamais pu s’en 
occuper longtemps de suite, il n’eût pas même enduré l’angoisse si son travail journalier ne fût 
venu l’interrompre et la lui faire oublier. De sorte qu’il y a rarement donné plus d’un quart 
d’heure par jour et cette manière d’écrire coupée et interrompue est une des causes du peu de 
suite et des répétitions continuelles qui règnent dans cet écrit. » (réplique de Rousseau). 

2.4.  Le lexique des Dialogues 

Pour réfuter les arguments de ses ennemis et permettre à sa souffrance et à ses angoisses 
de s’exhaler, il invoque le cœur, la sensibilité, les sentiments, l’intuition, très constamment 
dans le texte. Pour répondre aux accusations du Français, le cœur est pris comme point de 
référence, critère de jugement dans le discours de défense. Pour encadrer ce lexique, l’auteur 
déploie un appareillage de verbes de commentaire qui relèvent eux aussi de l’appréciation 
personnelle, de l’intuition :  

« Je me doute, je soupçonne, je crois, je vous l’avoue, j’ai vu, je vois que, je dois l’avouer, je ne 
sais, j’ai pu me tromper, je dis, je parie, j’ai souvent ouï reprocher. » 

Rousseau juge de Jean-Jacques comprend trois dialogues de longueur inégale. Le premier 
de 117 pages présente après l’exposé d’un monde idéal, les incriminations d’imposture, les 
révélations du complot, la réponse de Rousseau. Le deuxième de 159 pages, le plus long des 
trois, expose les observations de Rousseau faites pendant sa rencontre avec Jean-Jacques. 
Enfin le troisième dialogue de 66 pages a pour motif le séjour à la campagne du Français qui 
lui a permis de lire les œuvres de J.J. et de changer d’attitude à son égard. 

Dans ces trois dialogues nous avons relevé les termes du lexique qui, tout en signalant 
l’expression de la sensibilité, structuraient particulièrement le récit. 

Il s’agit de cœur (213 occurrences), passion (97), sentiment (97), vertu (79), amour (44), 
amour-propre (42), sensibilité (27), aimer (81), sentir (139). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



  Ghislaine Lozachmeur  

 86 

2.4.1. Le Cœur 

Si on observe les combinaisons lexicales du mot, on s’aperçoit qu’il est tout d’abord 
associé au possessif « son » et particulièrement « mon », mais aussi « leur » dans « leur 
propre cœur ». Citons par exemple : « Toujours interprétant d’après mon cœur », « Pour le 
crime je suis persuadé qu’il n’approcha jamais de son cœur. » 

Dans la plupart des exemples, l’auteur parle de « son » cœur. On trouve également des 
expressions lexicalisées comme « au fond du cœur », « du fond du cœur », « de bon cœur », 
« de tout mon cœur », « de tout son cœur ». 

Ces expressions disent la chaleur, l’expression de sentiments que Rousseau voudrait voir 
partager. De fait, le mot est fréquemment associé à des verbes, des adjectifs, des substantifs 
très subjectifs, des figures de comparaison, des superlatifs qui amplifient la force du mot : 

─ « enflammer le cœur », « ranimer dans son cœur des sentiments. » 
─ « Cet amour si brûlant et si pur qui ne germe jamais que dans des cœurs aussi 

chastes que tendres. » 
─ « Ces charmes touchants et chastes qui seuls font le délire des cœurs 

vraiment amoureux. » 
─ « Vous en qui j’ai connu toujours un cœur si droit. » 
─ « Les personnes auxquelles il voudrait donner sa confiance pour peu que 

leurs cœurs s’ouvrissent au sien. » 
─ « Le seul J.J. me parut chercher la vérité avec droiture et simplicité de 

cœur. » 
─ « L’angoisse de mon cœur. » 
─ « Les sentiments innés que la nature a gravés dans leur cœur. » 
─ « Il se serait consolé de l’injustice publique, s’il eût trouvé un seul cœur 

d’homme qui s’ouvrît au sien qui sentît ses peines et qui les plaignît. » 
─ « Un cœur ardent à désirer. » 
─ « Voir encore deux cœurs honnêtes et vrais s’ouvrir au sien. » 
─ « Des êtres selon son cœur. » 
─ « Son cœur transparent comme le cristal. » 
─ « Des sentiments douloureux affligent son cœur. » 
─ « Des tentations basses ne sauraient approcher de son cœur. » 
─ « Mes écrits où le cœur qui les dicta est empreint à chaque page. » 

On remarque dans tous ces exemples que les adjectifs associés à cœur sont le plus 
souvent des axiologiques mélioratifs : « chastes », « tendres », « amoureux », 
« honnêtes », « vrais », « transparent ». Parfois cœur est mis en relation avec des mots 
péjoratifs pour dire que les autres n’ont pas de cœur ou donner la version des 
ennemis : 
─ « Le supplice de son cœur haineux et tourmenté » 

    pour « l’homme bilieux et méchant ». 
─ « La dépravation de cœur et de goût. » 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



La Langue du cœur chez Jean-Jacques Rousseau dans Rousseau juge de Jean-Jacques : émergence d’une sensibilité 

  

 87 

─ « L’abjection d’un cœur insensible et vil » 
    pour les accusations contre J.J. 

─ « L’ouvrage d’un cœur dépravé. » 
─ « Des productions d’une tête exaltée conduite par un cœur hypocrite et 

fourbe. » 

Enfin conformément au débat sur la sensibilité opposée à raison, on trouve le mot 
confronté à « esprit » : « Ils ont vanté son esprit pour déshonorer son cœur. » 

2.4.2. Passion 

Ce mot désigne la « vive affection que l’on a pour quelque chose, la chaleur, la sensibilité 
qui anime une œuvre littéraire ou artistique et par métonymie l’objet d’affection en parlant 
d’une personne. » Dans l’usage courant il acquiert « une valeur active et positive, pour 
désigner une affection violente, voire un goût vif. » Dans le texte, « passion » est associé à 
des adjectifs péjoratifs ou mélioratifs suivant les conceptions de Rousseau. Il est ainsi 
question de « passions irascibles et déchirantes », de « noires passions », des « passions 
expansives et douces », « les noires et fougueuses passions des méchants », « une passion 
fougueuse qui vous dominait à votre insu ». Le mot devient ici le déclencheur de jugements 
de valeur sur l’homme, la société : 

« Chacun sait trop que les passions violentes, commençant toujours par égarer la 
raison, peuvent rendre l’homme injuste et méchant » (Deuxième Dialogue, p. 306) 

« Que de tels hommes soient méchants et malfaisants, ce n’est pas une merveille, 
mais qu’ils éprouvent d’autre passion que l’égoïsme qui les domine, qu’ils aient 
une véritable sensibilité, qu’ils soient capables d’attachement, d’amitié, même 
d’amour, c’est ce que je nie. » (Deuxième Dialogue, p. 284) 

Inversement le mot « passion » est associé à des épanchements tendres : 

« Je n’ai vu nul homme aussi passionné que lui pour la musique mais seulement pour celle qui 
parle à son cœur » (Deuxième Dialogue, p. 295) 

« Il est passionné par le chant du rossignol, il aime les gémissements de la tourterelle et les a 
parfaitement imités dans l’accompagnement d’un de ses airs. » (Deuxième Dialogue, p. 295) 

« Sa passion la plus vive et la plus vaine était d’être aimé. » (Deuxième Dialogue, p. 296) 

Il attribue ces tendances contraires de la passion à l’influence de la société : 

« Si vous me demandez d’où naît cette disposition à se comparer, qui change une passion 
naturelle et bonne en une autre passion factice et mauvaise ; je vous répondrai qu’elle vient des 
relations sociales, du progrès des idées, et de la culture de l’esprit. » 

Il distingue de la sorte les passions fortes qui ne se laissent pas dévoyer comme les autres, 
les passions haineuses et défléchies qui sont des passions secondaires pour les âmes faibles et 
tièdes et les passions douces et primitives qui naissent de l’amour de soi : 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



  Ghislaine Lozachmeur  

 88 

« Un Auteur qui écrit d’après son cœur est sujet en se passionnant à des fougues qui l’entraînent 
au-delà du but et à des écarts où ne tombent jamais ces écrivains subtils et méthodistes. » 
(Premier Dialogue, p. 96) 

 

2.4.3. Sentiment 

Ce mot s’emploie pour parler de l’expression des phénomènes affectifs, en particulier dans 
les arts. Au XVIIIe c’est une notion qui équivaut à « la vie affective », en opposition à la 
raison, à l’action. 

Le mot est associé dans les Dialogues à des adjectifs comme « vrais », « intimes », 
« douloureux », « tourmentant », « injuste », « inné », « tout contraires », « délicieux », 
«nécessaires », « bon et absolu ». On le trouve aussi dans des groupes nominaux : « un 
sentiment de bienveillance », « un cœur échauffé des mêmes sentiments », « ces sentiments 
de droiture et d’humanité ». 

Mais il est le plus souvent employé sans adjectif déterminatif : 

« Je n’entreprends point de soutenir ici mon sentiment, ni de vous le faire adopter. » (Deuxième 
Dialogue, p. 186) 

« Il montre indiscrètement chaque sentiment dont il est ému. » (Deuxième Dialogue, p. 207) 

Le mot rivalise avec « sensibilité » : 

« Il est très naturel que celui qui s’aime cherche à étendre son être et ses jouissances, et à 
s’approprier par l’attachement ce qu’il sent devoir être un bien pour lui : ceci est pure affaire de 
sentiment où la réflexion n’entre pour rien. » (Deuxième Dialogue, p. 219) 

2.4.4. Sensibilité 

« Sensibilité » et les mots qui en sont dérivés sont moins utilisés que « sentiment », mais 
Rousseau consacre de longs développements à ce mot qui au XVIIIe siècle désigne la qualité 
de sentir et de transmettre les émotions, et devient typique des valeurs de l’époque. Il 
s’emploie pour « aptitude à réagir » dans certains domaines. 

Rousseau définit les différentes sensibilités : 

« La sensibilité est le principe de toute action. Tous les hommes sont sensibles et peut-être au 
même degré mais non pas de la même manière. 

Il y a une sensibilité physique et organique, qui purement passive, paraît n’avoir pour fin que la 
conservation de notre corps et celle de notre espèce par les directions du plaisir et de la douleur. 

Il y a une autre sensibilité que j’appelle active et morale qui n’est autre chose que la faculté 
d’attacher nos affections à des êtres qui nous sont étrangers. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



La Langue du cœur chez Jean-Jacques Rousseau dans Rousseau juge de Jean-Jacques : émergence d’une sensibilité 

  

 89 

La sensibilité positive dérive immédiatement de l’amour de soi. Il est très naturel que celui qui 
s’aime cherche à étudier son être et ses jouissances et à s’approprier par l’attachement ce qu’il 
sent devoir être un bien pour lui : ceci est une pure affaire de sentiment où la réflexion n’entre 
pour rien. Mais sitôt que cet amour absolu dégénère en amour-propre et comparatif il produit la 
sensibilité négative ; parce qu’aussitôt qu’on prend l’habitude de se mesurer avec d’autres et de 
se transporter hors de soi pour s’assigner la première et meilleure place, il est impossible de ne 
pas prendre en aversion tout ce qui nous surpasse, tout ce qui nous rabaisse, tout ce qui nous 
comprime, tout ce qui étant quelque chose nous empêche d’être tout. L’amour-propre est toujours 
irrité ou mécontent parce qu’il voudrait que chacun nous préférât à tout et à lui-même. » 
(Deuxième Dialogue, p. 219) 

Cette longue citation laisse bien apercevoir qu’il s’agit là chez Rousseau d’une opposition 
fondamentale entre l’amour de soi, noble, désintéressé, pur et l’amour-propre synonyme 
d’orgueil et de destruction. Jean-Jacques Rousseau réfute pour lui-même les réactions 
d’amour-propre. 

2.4.5. Les verbes : « aimer », « sentir » 

Le verbe « aimer » est très fréquent notamment dans le Deuxième Dialogue. Il y prend les 
valeurs initiales fortes tant sur le plan sentimental qu’intellectuel. 

Le Deuxième Dialogue présente le plaidoyer pour Jean-Jacques, celui qui aime les 
hommes, l’humanité mais qui est lui-même rejeté : 

«  C’est un homme sans malice plutôt que bon, une âme saine mais faible, qui adore la vertu sans 
la pratiquer, qui aime ardemment le bien et qui n’en fait guère. » (Deuxième Dialogue, p. 184) 

« Eh [ !] qui ne voit au contraire qu’il n’est pas possible que le méchant aime à vivre seul et vis-
à-vis de lui-même ? » 

Le verbe « sentir », signifiant « être informé par les sens ou la sensibilité », et « connaître 
ou reconnaître par l’intuition », a de nombreuses occurrences dans le texte. Il sert à 
interroger, relancer l’analyse dans des interrogatives : « ne sent-on ? », « ne sentez-vous 
pas ? » ou à signifier qu’on connaît ou reconnaît par l’exercice de la sensibilité. Il est donc à 
mettre en relation avec les autres mots du lexique comme « sentiment », « sensibilité », 
abondants tout au long des Dialogues. Il met l’accent sur la partie non raisonnée de 
l’argumentation qui en fait n’en est pas une puisque les arguments sont fondés davantage sur 
le sentiment d’injustice que sur des preuves ou des témoignages réels : 

«  Mais en le voyant familièrement j’ai senti bientôt et je sens mieux chaque jour que les vrais 
motifs qui le déterminent dans toute sa conduite se trouvent rarement dans son plus grand intérêt 
et jamais dans les opinions de la multitude. » (Deuxième Dialogue, p. 262) 

« Je ne tardai pas à sentir en lisant ces livres qu’on m’avait trompé sur leur contenu. » (Troisième 
Dialogue, p. 357) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



  Ghislaine Lozachmeur  

 90 

3. Déconstruction / Reconstruction de l’image de Jean-Jacques Rousseau 

Le rôle du lexique dans les Dialogues va cependant plus loin que l’émergence d’une 
sensibilité autour de laquelle se structurerait le récit. En effet, le lexique moral violent permet 
de déconstruire un préjugé : « Jean-Jacques est un imposteur » et de construire la figure de 
l’ange. Le but du texte est bien de réhabiliter Jean-Jacques. On assiste donc au conflit entre 
deux personnages, l’un éliminant l’autre en cours de démonstration. 

3.1. Une constante : les dénominations infamantes, les vitupérants, l’amplification 
rhétorique 

L’auteur Rousseau fait dire à Rousseau et à Jean-Jacques (les personnages) tout le mal que 
les « Messieurs » répandent sur lui. 

Il est désigné par les mots « scélérat » (43 occurrences), « monstre (24 occurrences). Il est 
vu comme un « détestable scélérat ». On s’attend à son « féroce ou doucereux aspect », « son 
air froid », « son accueil repoussant ». 

« Il n’est assurément pas un bel homme. Il est petit. Il a la vue courte, de petits yeux enfoncés, 
des dents horribles, ses traits altérés par l’âge n’ont rien de fort régulier. » 

On le présente aussi avec « la figure d’un cyclope affreux ». 

Les dénominations péjoratives s’accumulent dans les Dialogues : « un petit fourbe, un 
petit menteur, un petit escroc, un coureur de tavernes et de mauvais lieux ». Le texte joue sur 
les insinuations et les attaques violentes : « Il vit en loup-garou parce qu’il n’y a rien 
d’humain dans son cœur. » 

« Je ne dis rien des créatures qu’il s’amuse à violer, des écus qu’il escroque aux passants » 

« Un satyre plein d’impudence, cynique débauché, pourri de vérole, cruel, sanguinaire. » 

« Un abominable homme » ; « monstre effrayant, effroyable », « horreur du genre humain », 
« empoisonneur », « fripon ». 

Ce vocabulaire est très excessif et on en comprend l’intérêt. Ces traits infamants 
permettent de dire l’invraisemblance de la calomnie, des accusations. Plus les mots sont forts, 
plus le langage est outré, moins le lecteur est tenté de suivre. Le personnage « Le Français » 
peut aussi suggérer que cette entreprise de destruction de l’auteur Rousseau et du personnage 
« Jean-Jacques » repose sur une imposture :  

« Quoi, toute une génération s’accorde à calomnier un innocent, à le couvrir de fange, à le 
suffoquer, pour ainsi dire, dans le bourbier de la diffamation ? » (Deuxième Dialogue, p. 301) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



La Langue du cœur chez Jean-Jacques Rousseau dans Rousseau juge de Jean-Jacques : émergence d’une sensibilité 

  

 91 

3.2. Le portrait du « vrai » Jean-Jacques 

A cette entreprise de déconstruction que l’auteur Rousseau reproche à ses ennemis, répond 
une méthodique reconstruction qui s’insinue dans les Dialogues. Le portrait du vrai Jean-
Jacques paraît plausible. Il construit une image d’homme vertueux à la physionomie ouverte 
et simple. Il « inspirait de la confiance et de la sensibilité ». « Ni le son de voix, ni l’accent, 
ni le maintien ne sont du monstre que vous m’avez peint », témoigne le personnage 
Rousseau. Il est « l’homme débonnaire et doux, l’homme timide et faible qui n’a point ce 
courage et qui tâche de se tirer à l’écart de peur d’être abattu et foulé au pied ». « Les 
solitaires par goût (comme J.J.) et par choix sont naturellement humains, hospitaliers, 
caressants » affirme Rousseau qui ajoute : « L’intérêt plus grand, plus noble qui l’anime et le 
passionne est celui de la justice et de la vérité. » Il est à la fin des Dialogues, « le peintre et 
l’apologiste de la nature d’aujourd’hui », « l’homme de la nature », « l’homme naturel » ; il 
n’est « singulier que pour être resté si près » (de la nature). 

Ainsi le passage du « méchant » au « bon » se fait progressivement au cours des 
Dialogues, semblant suivre l’argumentation et utilisant des structures syntaxiques 
profondément antithétiques parfois. Le sémantisme des adjectifs s’oppose symétriquement : 
le J.J. déformé est « cruel », « féroce », « intraitable », « inflexible », « misanthrope », 
« farouche » ; le vrai J.J. est « doux », « compatissant », « facile », « mou », « humain », 
« paisible ». 

« Prenez… le contre-pied du J.J. de vos Messieurs, vous aurez très exactement celui que j’ai 
trouvé. 

Le leur est cruel, féroce et dur jusqu’à la dépravation. 

Le mien est doux et compatissant jusqu’à la faiblesse. 

Le leur est intraitable, inflexible et toujours repoussant. 

Le mien est facile et mou, ne pouvant résister aux caresses qu’il croit sincères et se laissant 
subjuguer. 

Le leur misanthrope farouche déteste les hommes. 

Le mien humain jusqu’à l’excès est trop sensible à leurs peines. » 

      (Deuxième Dialogue, p. 210) 

Il semble donc y avoir deux J.J. :  

« Sa vie est coupée en deux parties qui semblent appartenir à deux individus différents. Le 
premier homme paisible et doux… peu propre aux grandes sociétés par son humeur timide et son 
naturel tranquille aime la retraite pour joindre les douceurs de l’étude aux charmes de l’intimité… 
Le second, homme dur, farouche et noir se fait abhorrer de tout le monde qu’il fuit, et dans son 
affreuse misanthropie ne se plaît qu’à marquer sa haine pour le genre humain. »    (Premier 
Dialogue, p. 75) 

Il y a des tournants dans le texte, des moments où l’argumentation fait évoluer l’opinion 
des personnages sur J.J. Ainsi, dans le Premier Dialogue, après un bilan des discours et des 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



  Ghislaine Lozachmeur  

 92 

raisonnements sans preuves développés contre J.J., Rousseau s’écrie : « Un trait de lumière 
est venu me rendre tout cela dans un instant. » (Premier Dialogue, p. 136). « Tout cela » 
renvoie à l’espérance rendue pour réparer l’injustice d’une accusation sans preuves. 

Le lexique de l’insulte, de l’invective, de la déstructuration développé autour du 
personnage bascule. A la fin du texte s’impose la figure du J.J. que doivent faire triompher 
les Dialogues. L’original est l’homme de la nature, le témoin de la vérité. Quand se termine 
le Troisième Dialogue, Rousseau nous donne les leçons à tirer de ce drame personnel : 

« L’une d’avoir et surtout aux dépens d’autrui, une confiance moins téméraire dans l’orgueil du 
savoir humain ; 

l’autre d’apprendre par un exemple aussi mémorable, à respecter en tout et toujours le droit 
naturel et à sentir que toute vertu qui se fonde sur une violation de ce droit est une vertu fausse 
qui couvre infailliblement quelque iniquité. Je me dévoue donc à cette œuvre de justice en tout ce 
qui dépend de moi et je vous exhorte à y concourir. » 

4. Conclusion 

L’analyse de ces Dialogues montre que le lexique influe fortement le sens que l’on est 
amené à donner au texte. Des mots s’imposent comme ici « cœur » et « passion » qui 
orientent l’interprétation du lecteur. Nous avons vu à ce propos à quel point les ressources 
lexicales mises en œuvre par l’auteur investissaient et s’emparaient du domaine du moi. 

La qualité esthétique de ce texte tient par conséquent à la place faite au sentiment, à la 
langue du cœur, au déclenchement des émotions, du pathétique. Le personnage « Rousseau » 
imagine pour J.J. « la douceur de voir encore deux cœurs honnêtes et vrais s’ouvrir au sien », 
les cœurs de « Rousseau » et du « Français ». Et l’auteur complète cette observation par une 
note du Manuscrit de Paris : 

« Je n’en espère pas tant : mais un désir me reste encore. Si j’apprends un jour que cet écrit a été 
lu par un homme ayant un cœur droit et un jugement sain, je n’en demande pas davantage et je 
meurs content. » 

Cette apologie du sentiment traduit une aspiration sincère à plus de vérité et de sérieux 
dans l’art comme dans la vie au XVIIIe siècle. Le sentiment est peut-être meilleur juge que le 
raisonnement. 

References 

 
Chouillet Jacques, (1973): La Formation des idées esthétiques de Diderot, Paris : A. Colin.  
Ehrard Jean, (1970) : L’Idée de nature en France à l’aube des Lumières, Paris : Flammarion. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press



La Langue du cœur chez Jean-Jacques Rousseau dans Rousseau juge de Jean-Jacques : émergence d’une sensibilité 

  

 93 

Lozachmeur Ghislaine, (1986) : Esthétique de la langue et commentaire grammatical au XVIIIe siècle : 
Le Lycée de la Harpe, Aix-en-Provence 

Mortier Roland, (1990) : Le Cœur et la Raison, Recueil d’études sur le XVIIIe siècle, Bruxelles : 
Editions de l’Université de Bruxelles. 

Mortureux Marie-Françoise, (1997) : La Lexicologie entre langue et discours, Sedes. 
Naves Raymond, (1938) : Le Goût de Voltaire, Paris 
Rousseau Jean-Jacques, (1999) : Dialogues, Rousseau juge de Jean-Jacques, Le Lévite d’Ephraïm, 

Manchecourt : G.F. Flammarion, 2éme édition corrigée. 
Rousseau Jean-Jacques, (1993) : Essai sur l’origine des langues, Paris : G.F. Flammarion. 
 
Dictionnaire Historique de la Langue Française, Paris, 1998, Le Robert, sous la direction d’Alain 

REY. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-A3701 © 2007 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

