EL LEXICO DE LO EXTRAORDINARIO
EN LAS ETIMOLOGIAS DE ISIDORO DE SEVILLA
(PORTENTA, OSTENTA, PRODIGIA, MONSTRA)

ANCA CRIVAT'

Abstract. In the eleventh book of his Efymologiae (De homine et portentis), Isidore of
Seville implicitly suggests a taxonomy of nature which can be classified into ordinary
and extraordinary. By analizing the latter, I am proposing a diagram which considers
the marvelous and the montruous as two subdivisions of the extraordinary nature,
marked respectively by the use of the mir- / stup- radicals and by the synonymic series
portenta, ostenta, monstra, prodigia. This paper aims to provide an analysis of the
Isidorian vocabulary of the monstrous by considering the background of grammatical
and theological sources used by Isidore. Such an account will hopefully highlight the
rationalist approach of the Sevillan encyclopedist.

Key-words: Isidore of Seville, medieval encyclopedia, marvelous, monstrous.

Los medievalistas conocen las varias y sucesivas tentativas de acercamiento a
la esfera de lo maravilloso con vistas a circunscribirlo lo mas exactamente posible.
No es dificil para los lectores de hoy enmarcar en esta categoria seres como el
unicornio o los cinocéfalos, ni tampoco considerar como maravillosos el
comportamiento del pelicano que con su propia sangre resucita a sus polluelos
muertos o la enemistad entre el elefante y el dragdn; lo que si es dificil es contestar
las preguntas: ;cudles son los seres y fenomenos que en la Edad Media eran
considerados maravillosos? ;Cuales son las marcas textuales cuya utilizacion
permite afirmar que uno u otro de los seres o fendémenos descritos en ciertos textos
medievales es maravilloso no s6lo para nosotros, sino también para un autor/lector
de la Edad Media? Al buscar una solucidn, se constata que a menudo los textos
decepcionan: el buey y el unicornio, el gato y el grifo se describen mediante las
mismas estrategias. Tal situacion impone encontrar un método iddéneo de
identificacion y analisis de los elementos maravillosos. Una pauta fructifera seria,
segun habia observado Jacques Le Goff en un estudio de referencia (1985: 17-39),
un examen sistematico del vocabulario de lo maravilloso. Para las enciclopedias
medievales, tal tipo de analisis ha sido llevado a cabo por Bernard Ribémont (2002:
155-169) que ha analizado las ocurrencias de las voces que designan lo maravilloso

! University of Bucharest, crivat.anca@gmail.com.

RRL, LVI, 3, p. 257-276, Bucuresti, 2011

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



258 Anca Crivit 2

en De proprietatibus rerum de Bartolomeo Anglico (siglo XIII) y en la traduccion
al francés de esta enciclopedia por Jean Corbechon (siglo XIV).

En la misma linea, nos proponemos examinar la mencionada esfera lexical en
las Etimologias de Isidoro de Sevilla en conexion, cada vez que sea necesario, con
otras obras isidorianas que, por comparaciéon con la situacién presente en su
enciclopedia, podrian aclarar el estatuto de uno u otro de los elementos enfocados.
La razéon de elegir como elemento esencial de nuestro corpus la magna
enciclopedia isidoriana es obvia, siendo ésta una de las fuentes fundamentales del
pensamiento medieval que se consultd, leyod, citdé y asimild durante varios siglos,
pudiéndose rastrear su presencia tanto en las obras de erudicion como en muchas
de las obras de ficcion. Mediante el examen de este tipo de léxico en una obra de la
primera mitad del siglo VII, podremos esbozar “un mapa” de lo maravilloso tal
como se presenta a principios de la Edad Media en un texto cuya influencia se hizo
sentir por lo menos hasta finales de la época medieval. Los resultados de una
investigaciéon de este tipo permitirian definir, por comparacion, la actitud de
autores medievales mas tardios frente a este punto de referencia inicial.

Algunas aclaraciones previas: al interrogar el texto de las Etimologias nos
hemos percatado de la insuficiencia del término “maravilloso” como instrumento
de analisis. Expliquémonos. La esfera de los seres/fendmenos/acciones
tradicionalmente considerados por la investigacion como “maravillosos” se designa
en latin principalmente por los derivados de los radicales parcialmente sinénimos
mir- 'y stup-. Es ésta una distincidén que, en si, representa un objeto de analisis. Al
mismo tiempo constatamos que al interior de lo que se designa mediante mir- hay
que distinguir, para el latin clasico, las subcategorias siguientes: 1) lo
maravilloso/asombroso (designado por mirus, -a, -um; mirabilis, -e; miror, -ari;
miraculum, -i); 2) lo admirable (admirabilis, -e; admiror, -ari). Se trata de
distinciones ain vigentes en los textos isidorianos. Pero ciertos derivados del
radical mir- (como sucede, por ejemplo, en el caso de miraculum) se especializan
en el latin cristiano — hecho que se observa también en el caso de Isidoro — para
designar fenomenos de un tipo aparte. En la situacion que acabamos de describir, el
uso del vocablo “maravilloso” podria crear confusiones por referirse tanto a una
clase (de “lo maravilloso en general”, o sea de los seres/fendmenos/acciones que
pueden causar asombro), como también a una subclase particular al interior de la
clase que acabamos de mencionar (lo “maravilloso” marcado como mirabile, por
ejemplo, al lado de lo que se caracteriza como admirabile o de lo que se designa
como miraculum).

Por otra parte, en dos de los textos isidorianos que hemos examinado
(Differentiae y Etymologiae) se identifica una clase aparte de seres designados por
el enciclopedista mediante el vocablo portentum y sus sindénimos (ostentum,
monstrum, prodigium): la de lo monstruoso. ;Podremos considerarla como
subordinada a la clase de “lo maravilloso en general”, basandonos en una
percepcion del sentido comiin conformemente a la cual lo monstruoso suele causar

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



3 El 1éxico de lo extraordinario en las etimologias de Isidoro de Sevilla 259

asombro? ;Podremos considerarla como una clase situada, virtualmente, en el
mismo plano que la anteriormente mencionada? Optaremos por la segunda
solucion, considerando que tanto “lo maravilloso en general”, con sus subclases,
como lo monstruoso, forman parte de una misma clase superior que los incluye y
para cuya denominacidon utilizaremos como término supraordenado el adjetivo
extraordinario y su correspondiente sustantivacion, lo extraordinario en su mas
corriente definicion de diccionario: “fuera del orden o regla natural o comun”
(DRAE 22); es una definicion que cumple en este momento con nuestras
necesidades por tratarse de un vocablo transparente desde el punto de vista
semantico sin ser, al mismo tiempo, un tecnicismo perteneciente a la filosofia, a la
ciencia o a la teologia: acabamos de nombrar las tres disciplinas normalmente
convocadas a explicar el estatuto de los seres / objetos / fenomenos que constituyen
los referentes de las voces cuyo estudio nos proponemos emprender.

Mencionamos que el término extraordinario como categoria analizable en el
marco del pensamiento isidoriano sobre la naturaleza ha sido propuesto por
Ribémont (2001: 166) quien considera que “il y a deux ordres dans les catégories
que la nature peut offrir: ["ordre «naturel» et le merveilleux, plus exactement
I’extraordinaire”. Consideramos que el 1éxico isidoriano empleado para designar
los fenémenos “fuera del orden natural o comin” nos autoriza refinar esta
clasificacion bimembre. Sintetizamos en el siguiente diagrama nuestra manera de
ver las clases y subclases de lo extraordinario tal como aparece en las Etimologias:

Lo extraordinario

——
Lo maravilloso Lo monstruoso marcado
marcado como mir-/ mediante la serie
stup- portenta, ostenta,
monstra, prodigia.

mirus, a, um admirabilis, e miraculum, i Stup-
mirabilis, e admiror, ari
miror, ari

Observamos que, al idear una obra que enfocaba la totalidad de los
conocimientos sobre el Creador y sobre la Creacion, Isidoro incluye en el universo
de su saber la categoria de lo extraordinario. La manera de la cual trata las dos
clases de éste difiere: de forma provisional diremos s6lo que lo monstruoso se
define y clasifica de forma explicita en dos de sus obras paralelamente (en las
Etimologias y en las Diferencias) constituyendo, en las Etimologias, un segmento

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



260 Anca Crivit 4

textual claramente delimitado para cuyo enfoque Isidoro emplea — segin se vera
inmediatamente — las estrategias recurrentes utilizadas para cada uno de los campos
del saber enciclopédico. En cambio, lo maravilloso (mir -/ stup-) no cuenta con
definicion alguna, y los elementos que lo integran estin diseminados, empleados
como ,,marcadores de lo extraordinario”.

El “mapa” completo de lo extraordinario isidoriano mediante el cual se
podria evaluar la amplitud de esta dimension al interior de la imagen del mundo
propuesta por el enciclopedista se puede realizar solamente a base del anélisis
conjunto de las dos subclases de lo extraordinario. Solo lo monstruoso formara el
objeto del presente estudio mientras que la otra clase de lo extraordinario isidoriano
constituye el punto de mira de una investigacion que estamos emprendiendo
actualmente. Las preguntas que nos proponemos contestar mediante la
investigacion que estamos a punto de empezar son: ;Qué tipo de interés dedica
Isidoro a la subcategoria de lo extraordinario constituida por lo monstruoso? ;Es
posible elucidar este tipo de interés, mediante el examen del 1éxico empleado para
enfocar lo monstruoso? ;Se puede identificar una dinamica del pensamiento
isidoriano referente a este aspecto?

1. DE DIFFERENTIIS, 1, 395, 396, 397

El tratado De Differentiis se sitia en la linea de la reflexion gramatical de
indole semantica — avant la lettre — que sé habia desarrollado ya desde el siglo II
a.C., a partir de Cato el Censor. Segin demuestra Codofer (1985: 201-219),
Isidoro ofrece mediante sus Diferencias el corolario de tal tradicion. Se trata de un
libro anterior a la obra de su vejez que fueron las Etimologias pero su fundamental
finalidad deriva también del campo gramatical del que iba a reivindicarse su magna
enciclopedia; las Diferencias se proponen, segun confiesa su prologo, restituir la
propriedad de los términos que por necesidades métricas confundieron los poetas.
El procedimiento utilizado — la differentia — discierne entre palabras “que se
confunden entre si por tener un cierto parentesco” caso en el que “se delimitan sus
campos haciendo entrar en juego su diferencia gracias a la cual se puede conocer
qué es cada una de ellas” (Etimologias, 1, 31). En este contexto Isidoro se propone
aclarar el sentido de ciertos vocablos que designan categorias de seres
monstrusosos:

Inter portentum et monstrum. Portentum est quod ex formis diuersis proponitur,
monstrum, quod extra naturam nascitur, uel nimis grande, uel nimis breue.

Item inter portentum et portentuosum. Portentum dicitur quod ex omni parte
naturae mutationem sumens aliquid portendere futurum uidetur, sicut biceps caput
in corpus unum, uel sicut in Xerxis regia ex equa uulpem ferunt creatam, per quod
eius solui regnum ostensum est. Nam portentuosa dicuntur quae ex parte corporis

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



5 El 1éxico de lo extraordinario en las etimologias de Isidoro de Sevilla 261

sumunt mutationem,; ut, exempli causa, cum sex digitis nati, siue cum aliqua
prauitate membrorum.

Rursus inter portentum et ostentum. Portentum nascitur et in sua permanet
qualitate; ostentum subito offertur oculis, et subducitur. Sed portentum dictum a
portendendo, id est porro ostendendo, sicut et prodigium, quod porro dicat, id est
futura de longe praedicat sane a monitu uel a monstrando dictum, quod aliquid
significando demonstret statim. Quinque sunt autem genera prodigiorum, ut Varro
dicit, id est, ostentum, portentum, prodigium, miraculum, monstrum. (Differentiae,
I, 395, 396, 397)

Prodigium, ostentum, portentum, monstrum son, segin senala Céard (1977:
7-12), tecnicismos de la divinacion registrados por Cicerén en sus tratados
filosoficos De natura deorum y De divinatione y explicados mediante su
etimologia: precisamente porque indican los sucesos venideros, (ostendunt,
portendunt, monstrant, praedicunt) se llaman ostenta, portenta, monstra, prodigia.

Praedictiones vero et praesensiones rerum futurarum quid aliud declarant nisi
hominibus ea, quae sint, ostendi, monstrari, portendi, praedici, ex quo illa ostenta,
monstra, portenta, prodigia dicuntur. (De nat.deor., II, 3,7)

Quorum quidem vim, ut tu soles dicere, verba ipsa prudenter a maioribus posita
declarant. Quia enim ostendunt, portendunt, monstrant, praedicunt, ostenta,
portenta, monstra, prodigia dicuntur. (De div., 1, 42,93)

Seguin se observa, Ciceréon no da ninguna indicacion referente al sentido
especifico de cada uno de estos vocablos: su intencion es la de arguir en contra de
las practicas divinatorias y no le interesa definir con acuidad términos
pertenecientes a actitudes intelectuales que estaba combatiendo.

La tarea de diferenciar los términos mencionados la asumieron los
gramaticos posteriores cuyas explicaciones suelen reiterar las etimologias
ciceronianas; se sabe que la disciplina gramatical antigua y medieval considera que
las palabras y sus referentes manifiestan cierta solidaridad “ontolégica”: es lo que
hace posible la afirmacion isidoriana de las Etimologias 1, 29, 2, que “el examen de
cualquier objeto es mucho mas sencillo cuando su etimologia nos es conocida”;
debido a tal concepcidn, los gramaticos intentaran distinguir las voces a partir de
las diferencias entre sus referentes evocando sea su aspecto sea el caracter fasto o
infausto de las premoniciones que el respectivo aspecto prometia.

Asi, en su Verborum differentiae (1860: 284)*, Suetonio utiliza el criterio con
cuerpo solido — prodigium/sin cuerpo solido — ostentum; pero monstrum queda

2 Ostentum sine corpore solido nobis se ostendit et oculis et auribus obicitur, ut interdiu
tenebrae, nocte lux; prodigium quod solidis corporibus conspicitur, ut in caelo cometae stella aut fax;
monstrum quod contra naturam (est aut naturam) cognitam egreditur, (ut) serpens cum pedibus, auis
cum 1111 alis.

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



262 Anca Crivit 6

fuera de la oposicion definiéndose por su caracter anti-natural (serpiente con pies,
ave con cuatro alas). En De verborum significatu, Pompeyo Festo (1889: 316)*
apunta que los portenta se refieren a un mal agiiero, a diferencia de los ostenta
referentes a uno feliz, mientras que los monstra indican un remedio del mal. Flavio
Sosipatro Carisio (1997: 389) indica, en las huellas de Frontéon, que el ostentum va
en contra de lo habitual despertando admiracion, que el portentum indica el futuro,
que el monstruo va en contra de la naturaleza (como el Minotauro) y que el
prodigium indica un perjuicio®. Servio, autor leido y utilizado a menudo por
Isidoro, se da cuenta de que ya la red sinonimica es dificil de desambigiiizar y se
contenta con sefialar que prodigium, portentum y monstrum apenas se distinguen
pero que se utilizan indistintamente el uno por el otro y acude al corriente recurso
gramatical de la etimologia, citando a Varron:

Varro sane haec ita definit: “ostentum, quod aliquid hominibus ostendit;
portentum, quod aliquid futurum portendit; prodigium, quod porro dirigit;
miraculum, quod mirum est; monstrum, quod monet. (Ad Aen. 3, 366).

Se puede ver, de este sucinto recuento, que mas gramaticos habian abordado
la definicion de los términos de la divinacion, lo que no ha contribuido, sin
embargo, a clarificar el asunto. A pesar de haber sido tratada durante mas de
setecientos afos, la definicion exacta de tales términos se ha perdido — suponiendo
que haya efectivamente existido — a la vez con la antigua divinacion. ;Qué tipo de
interés puede representar para Isidoro tal tipo de analisis?

Observamos, primero, que portentum parece ser el definiendum que mas le
interesa porque intenta sucesivamente diferenciarlo de sus sindnimos (por lo
demas, en las Etimologias también iba a proponer una clasificacion basada en la
diferencia entre portentum y portentuosum.). El obispo hispalense intenta encontrar
criterios diferenciadores con cierto grado de abstraccion y con poder explicativo
para la generalidad de los fendmenos; al mismo tiempo, trata de reducir el peso de
los ejemplos: de los tres lemas, s6lo uno utiliza ejemplos para desambiguizar la
pareja portentum/portentuosum, de mas dificil comprensién porque el segundo
término es un derivado del primero. Identifica un hiperéonimo, prodigium,
supraordenado a ostentum, portentum, prodigium, miraculum y monstrum. Para
diferenciar esta amplia serie aplica el procedimiento de la etimologia, pero éste no

3 Portenta existimarunt quidam gravia esse, ostenta bona, alii portenta quaedam bona, ostenta
quadam tristia appellari; portenta, quae quid porro tendeatur, indicent; ostenta, quae tantummodo
ostendant, monstra, qua praecipiant quoque remedia.

* ostentum et portentum et monstrum et prodigium. ostentum quod praeter consuetudinem
offertur, ut puta si uideatur terra ardere uel caelum uel mare: portentum quod porro et diutius manet
Sfuturumque postmodum aliquid significat: monstrum est contra naturam, ut est Minotaurus:
prodigium quod mores faciunt, per quod detrimentum exspectatur. itaque qui prodigia faciunt prodigi
uocantur, in ostento raritas admirationem facit, in monstro rectus ordo naturae uincitur, in|portento
differtur euentus, in prodigio detrimenta significantur.

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



7 El 1éxico de lo extraordinario en las etimologias de Isidoro de Sevilla 263

hace sino reforzar la sinonimia al afirmar el comun significado de “predecir” o
“significar” para portendere, ostendere, porro dicere, praedicare, monere y monstrare.

El hecho de haberse registrado las citadas differentiae nos parece importante
en si, por indicar que la respectiva serie sinonimica ha suscitado bastante interés
como para dedicarsele tres entradas seguidas mientras que, normalmente, cada
articulo del tratado resuelve por completo una posible confusion. ;Podemos
deducir de esto que se trata, en este tratado, de una preocupacion por los portentos
en particular o por lo extraordinario en general?

Creemos que seria mucho decir. Las tres differentiae estan aisladas en el
marco del tratado en el que no se han inventariado otros nombres de seres /
fendmenos / sucesos extraordinarios, ni en las lemas ni tampoco en el corpus
explicativo. Somos conscientes de la escasa fuerza explicativa de los argumentos
ex silentio. Evidentemente, es posible considerar que no hay otras entradas
dedicadas a lo extraordinario por no existir en latin posibles confusiones entre los
vocablos que lo denominan. Pero aun asi, la proporcién entre las entradas
“portentosas” y la totalidad de los mas de seiscientos lemas del tratado queda
demasiado reducida para fundamentar a base de ella la hipotesis de un interés
marcado por lo extraordinario.

Asimismo, el escaso numero de ejemplos “ilustrativos” empleados muestra
que la meta de este segmento textual no es la de subrayar la variedad o el caracter
espectacular de lo monstruoso, sino soélo evitar la posibilidad de confusion; por lo
demas, el enciclopedista iba a manifestar el mismo tipo de interés en las
Etimologias (X1, 3, 3) donde vuelve a explicar que el significado propio de
monstra, corrompido muchas veces por el uso de los escritores, se explica por
monitus, ya que los monstruos informan sobre el porvenir.

Ademas, hay que tener presente el que los lemas respectivos se analizan por
numerosos gramaticos anteriores, argumento ex auctoritate suficiente para que
figuren también en las Diferencias isidorianas; el autor confiesa, por lo demas, en
su Praefatio que, siguiendo el ejemplo de Catén, ha ideado él mismo algunas
diferencias (ipse paucissimas partim edidi) mientras que otras las ha extraido de los
libros de los auctores, (partim ex auctorum libris deprompsi) o sea, de los que,
segun el sentido que toda la Edad Media iba a dar a esta voz, garantizan la verdad,
el prestigio y la trascendencia del saber. Consideramos, asimismo, que la
etimologia y la clasificacion jerarquica de los términos (por elemental que fuera
ésta) ocupan una posicion suficientemente importante como para poder
fundamentar la hipdtesis de un interés predominantemente gramatical por los
vocablos de lo monstruoso, y no por lo monstruoso en si, como parte de la
naturaleza. A éste se le iba a dedicar, en las Etimologias, un significativo parrafo
que examinaremos a continuacion.

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



264 Anca Crivit 8

II. ETYMOLOGIAE, X1, 3-4

El libro XI de las Etimologias, De homine et portentis, consagra una
significativa seccion al estudio de lo extraordinario bajo la forma de lo monstruoso.
Nos hallamos ante la tltima posicion del obispo hispalense a este respecto: segun
se sabe, la enciclopedia es su ultima obra, de cuyos detalles finales — entre ellos
uno tan importante como la final organizacién por libros — no llegd a ocuparse
personalmente, quedando esta responsabilidad a cargo del obispo de Zaragoza,
Braulio.

La primera parte del libro XI trata sobre la naturaleza humana comin y
ordinaria considerando al hombre bajo su aspecto de ser doble (/nterior homo
anima, exterior homo corpus. X1, 1, 6) y proponiendo una psicologia, una anatomia
y una exposicion referente a las seis edades humanas. La seccion siguiente, De
portentis, examina las aberraciones con respecto a la norma natural comun lo que,
en palabras de San Isidoro, “parece nacer en contra de la naturaleza” o sea, los
monstruos humanos. Esta se abre con una serie de consideraciones generales sobre
el tema sostenidas, seguin es costumbre en las Etimologias, por una auctoritas, si la
parte dedicada a la naturaleza humana ordinaria se apoya en la cita del Génesis, 2,
7 (Et creavit Deus hominem de humo terrae), la segunda se reivindica de unas
palabras de Varron (Portenta esse Varro ait quae contra naturam nata videntur)
mencionadas so6lo para ser inmediatamente infirmadas (sed non sunt contra
naturam, quia divina voluntate fiunt).

1. Portenta esse Varro ait quae contra naturam nata videntur: sed non sunt contra
naturam, quia divina voluntate fiunt, cum voluntas Creatoris cuiusque conditae rei
natura sit. Unde et ipsi gentiles Deum modo Naturam, modo Deum appellant. [2]
Portentum ergo fit non contra naturam, sed contra quam est nota natura. Portenta
autem et ostenta, monstra atque prodigia ideo nuncupantur, quod portendere atque
ostendere, monstrare ac praedicare aliqua futura videntur. [3] Nam portenta dicta
perhibent a portendendo, id est praeostendendo. Ostenta autem, quod ostendere
quidquam futurum videantur. Prodigia, quod porro dicant, id est futura praedicant.
Monstra vero a monitu dicta, quod aliquid significando demonstrent, sive quod
statim monstrent quid appareat, et hoc proprietatis est, abusione tamen scriptorum
plerumque  corrumpitur. [4] Quaedam autem portentorum creationes in
significationibus futuris constituta videntur. Vult enim deus interdum ventura
significare per aliqua nascentium noxia, sicut et per somnos et per oracula, qua
praemoneat et significet quibusdam vel gentibus vel hominibus futuram cladem;
quod plurimis etiam experimentis probatum est. [...] Inter portentum autem et
portentuosum differt. Nam portenta sunt quae transfigurantur, sicut fertur in Umbria
mulierem peperisse serpentem. [...] Portentuosa vero levem sumunt mutationem,
exempli causa cum sex digitis nati. (X1, 3, 1-4).

Lo que desde el principio llama la atencién en el parrafo citado es que so6lo
aparentemente se cita aqui al erudito poligrafo romano Varrén: de hecho, segun ha

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



9 El 1éxico de lo extraordinario en las etimologias de Isidoro de Sevilla 265

observado Céard (1977: 32) todo el pasaje sigue casi palabra por palabra a San
Agustin (De civ. Dei, XXI, 8). Por consiguiente es ésta la verdadera auctoritas que
apoyay guia aqui la meditacion isidoriana.

Dos ideas fundamentales han pasado del texto agustiniano al de Isidoro:

(a) Sélo de forma aparente, ciertos fenomenos extraordinarios — los portentos
— van en contra de la naturaleza; en realidad, son el resultado de la voluntad divina
que constituye la naturaleza de todo lo creado’. Partiendo de una cita del De gente
populi romani de Varrén, San Agustin afirma el punto de vista cristiano segun el
cual un Creador todopoderoso puede intervenir sin ninguna dificultad en la
creacion para cambiar segiin su voluntad la naturaleza de las cosas igualmente por
su voluntad creadas. Los fenomenos extraordinarios en general y los portentos en
particular son el resultado de tal tipo de intervencion divina.

(b) Los portentos constituyen un “sistema de signos” mediante el cual el
Creador le anuncia al hombre los eventos futuros. San Agustin lo afirma valiéndose
de la misma serie de tecnicismos de la divinacion mencionados antafio por Cicerdén
y que emplearian a su vez las Etimologias: monstra sane dicta perhibent a
monstrando, quod aliquid significando demonstrent, et ostenta ab ostendendo et
portenta a portendendo, id est praeostendendo, et prodigia, quod porro dicant, id
est futura praedicant. (De civ. Dei XXI, 8).

La idea de lo monstruoso como aviso divino se proyecta en este pasaje sobre
un trasfondo marcadamente escatologico: el contenido mas importante de tales
avisos es, para san Agustin, que mediante los portenta, ostenta, monstra y prodigia
Dios muestra que cumplird con lo que ha prometido en cuanto al destino final del
hombre, después de la resureccion de los cuerpos’. Pero, para San Agustin, la idea
de tal “sistema de signos” se concreta en la de la existencia de un liber naturae
cuyo Autor le habla al hombre invitandole a descubrir, detras de las criaturas, al
Creador, idea que el obispo hiponense formula en otras obras suyas, entre las que
mencionamos el tratado Enarrationes in Psalmos (e.g. 45, 6-7) conocido por
Isidoro y utilizado, por ejemplo, en su libro XII, De animalibus. El contexto de las
posibles lecturas de referencia sobre tal tema podria aun ampliarse con la conocida
frase paulina de la Epistola a los Romanos (1, 19-20), fuente de todas las
disquisiciones patristicas y medievales sobre el “libro de la naturaleza: quia quod
notum est Dei manifestum est in illis Deus enim illis manifestavit invisibilia enim
ipsius a creatura mundi per ea quae facta sunt intellecta conspiciuntur sempiterna

> hoc certe Varro tantus auctor portentum non appellaret, nisi esse contra naturam uideretur.
omnia quippe portenta contra naturam dicimus esse; sed non sunt. quomodo est enim contra
naturam, quod dei fit uoluntate, cum uoluntas tanti utique conditoris conditae rei cuiusque natura sit?
portentum ergo fit non contra naturam, sed contra quam est nota natura.(De civitate Dei, XXI, 8).

8 nobis tamen ista, quae [...] monstra ostenta, portenta prodigia nuncupantur, hoc monstrare
debent, hoc ostendere uel praeostendere, hoc praedicere, quod facturus sit deus, quae de corporibus
hominum se praenuntiauit esse facturum, nulla inpediente difficultate, nulla praescribente lege
naturae. (De civ. Dei, XXI, 8).

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



266 Anca Crivit 10

quoque eius virtus et divinitas. Cabe apuntar, de paso, que la idea de que lo divino
“habla” por el intermediario de lo monstruoso es una idea de una notable
longevidad que cada uno de los autores enumerados ha situado en un contexto
diferente: Ciceron la ha negado e incluso ridiculizado en la segunda parte del
tartado De divinatione desde su posicion filoséfica, mientras que San Agustin la ha
vuelto a valorar en contexto apologético situandola en perspectiva escatologica.

(Cual es la actitud propia de San Isidoro? Considerando su discurso sobre los
monstruos humanos en el contexto de las lecturas biblicas y agustinianas, creemos
que su intencion puede calificarse como teologico-cientifica. Aunque hoy en dia tal
sintagma puede parecer extrafio, para el tipo de planteamiento intelectual adoptado
por San Isidoro la etiqueta es idonea: lo que hace, al fin y al cabo, el libro XI de las
Etimologias, es estudiar al hombre (tanto en sus aspectos de normalidad como en
sus formas aberrantes) en cuanto creacion divina (cf. la cita del Génesis) y al
mismo tiempo mediante los métodos ofrecidos por la disciplina cientifica
fundamental del tiempo, es decir la gramatica. Utilizando esta doble perspectiva
tanto para los seres normales como para los monstruosos, Isidoro logra identificar
un estatuto de los portenta en el marco de la creacion (son “palabras™ divinas o
“letras” del “libro de la naturaleza™) y les aplica los mismos procedimientos de
analisis empleados para toda la materia de su enciclopedia en general y para los
demas componentes de la naturaleza en particular: la etimologia, la diferencia y la
clasificacion, métodos con un marcado caracter de racionalidad que ha sido
subrayado mas de una vez en los estudios ya clasicos de Fontaine (1988: 531-532)
y, asimismo, por Ribémont (2001: 170). ;A qué resultados conduce su aplicacion
en el caso de lo monstruoso? El examen de las clasificaciones y del léxico
empleado para designar sus componentes nos acercara a la respuesta.

No es tan facil ver claramente cual es el criterio en que se basa Isidoro a este
respecto. El enciclopedista empieza por enunciar como principio de clasificacion la
diferencia entre portentum y portentuosum: portentum es lo que experimenta una
transformacion completa (quae transfigurantur), como en el caso de una mujer que
da a luz una serpiente; portentuosum es lo que cuenta con una leve mutacion (levis
mutatio), como los nacidos con seis dedos (XI, 3, 6). Apenas enunciadas, las dos
categorias parecen perder su identidad al ser consideradas intercambiables ya que
se utiliza para la coordinacion la conjuncion vel: Portenta igitur vel portentuosa
existunt alia magnitudine...alia parvitate ...etc. Se nota la dificultad del
enciclopedista de sistematizar tan delicada materia, ya que los ejemplos parecen
relativizar el principio de clasificacion: una transformacion parcial tan grave como
nacer con cabeza de ledn, perro o toro (XI, 3, 9) ¢puede situarse en el mismo plano
que nacer con seis dedos? ;Qué es mas importante, el caracter parcial de la
mutacion, o el resultado final que puede sacar al respectivo ser de la categoria de lo
humano? La pregunta no se la plantea Isidoro de forma explicita, pero el reunir
portenta 'y portentuosa y el enumerar entre las transformaciones parciales un claro
caso de portentum (una mujer que pari6é un ternero) demuestran suficientemente su

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



11 El 1éxico de lo extraordinario en las etimologias de Isidoro de Sevilla 267

vacilacion. Sin embargo, se trata de oscilaciones que no deben impedirnos ver el
disefio isidoriano que, a nuestra manera de ver, se deja sistematizar de la forma

siguiente:
A. PORTENTA
1. Portentos creados por Dios (de acuerdo con las afirmaciones iniciales

acerca del papel premonitorio de los monstruos): portenta vel portentuosa (X1, 3, 7).
(a) individuos (XI, 3, 7-11): [a] magnitudine totius corporis, a parvitate totius
corporis;, a magnitudine partium,; superfluis partibus membrorum; a defectu
partium; a decisione, praenumeria,; heteromorfia / quae in partem transfigurantur,
quae ex omni parte transfigurantur in alienae creationis portentum,; quae mutatio
habent locorum, connaturatio; secundum inmaturam et intemperatam creationem;
conplexu plurimarum differentiarum,; conmixtione generis;

(b) razas (XI, 3, 12-27): se enumeran en este apartado los pueblos monstruosos que
la tradicion erudita antigua situaba en los confines del mundo.

2. Portentos imaginados por los poetas, fabulosa portenta (X1, 3, 28-39):
Geryon, Gorgones, Sirenas, Scylla, Cerber, Hydra, Chimaera,Centauri,
Minotaurus.

B. TRANSFORMATI, metamorfoseados (XI, 4, 1-3).

Notemos que la clasificacion se construye con bastante claridad y que los
catorce casos enumerados en
A. 1.(a) se distinguen claramente a pesar de no encajar con exactitud en las
dos ribricas anunciadas inicialmente. Reconozcamos, sin embargo, que el estatuto
del apartado A.1.(a) es doble: por una parte, esta constituido por la clase de los
individuos monstruosos; por otra parte presenta, al mismo tiempo, una serie de
criterios de clasificacion aplicables también a los seres monstruosos de los demas
apartados de la clasificacion; este doble estatuto contribuye a oscurecer, para el
lector, las intenciones clasificatorias del enciclopedista. Creemos, no obstante, que
lo que importa es el aplicar a una materia dificilmente controlable un método de
estudio propio del enfoque cientifico.

Analicemos cada una de las ribricas de la clasificacion.

A. 1.(a) Cabe observar la tendencia a emplear un léxico preciso y transparente.
Con este proposito, el enciclopedista se vale de varios procedimientos:
o Emplea ciertos términos medicales connaturatio, decisio (cf. TLL, s.v.).

o Atribuye a ciertos vocablos del lenguaje comin una acepcion cientifica
(medical) al formar términos sintagmaticos basados en el uso de las
preposiciones (secundum connaturationem, a defectu partium) o en el empleo
de un genitivo objetivo (conmixtio generis, conplexu plurimarum
differentiarum). Se debe observar que utiliza a este propodsito tanto voces
atestiguadas desde el latin clasico (magnitudo, parvitas), como vocablos que,
aunque clasicos, llegan a ser frecuentes soélo en el latin cristiano, como
creatio (Ernout-Meillet, s.v.). Este, por su caracter abstracto y por haberse ya,

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



268 Anca Crivit 12

desde el latin biblico, empleado para designar la creacion de Dios (TLL, s.v.),
se utiliza con doble adjetivacion que pone de manifiesto su pertenencia al
lenguaje de la medicina: secundum immaturam et intemperatam creationem.

o Indica, paralelamente, los términos griegos correspondientes (quos Graeci
steresios vocant) o desarrolla la etimologia por una explicacion (a veces no
exacta): Hermes quippe apud Graecos masculus, Aphrodite femina
nuncupatur. En tal contexto es interesante el uso de transfigurare . El verbo
va determinado por sintagmas con valor adverbial (in partem, ex omni parte)
que expresan un aspecto esencial, la differentia entre portentum 'y
portentuosum. Ademas, el término esta acompaifiado por su traduccion griega
(quod Graeci heteromorphian vocant). Este tratamiento cuya mas probable
meta es obtener mayor rigor cientifico se aplica a los partos monstruosos
(mujer que da a luz un ternero) y a un ser que algunos parrafos después sera
calificado de fabuloso: el Minotauro. Creemos que este caso delata la actitud
isidoriana ante lo extraordinario: lo que predomina es un interés gramatical:
todo lo que ofrecen las fuentes se tiene que clasificar y analizar a base de las
etimologias; se puede dudar de las realidades poco creibles (segun veremos,
tiene un sistema destinado a sefialar sus reservas racionales aplicadas a los
fendmenos descritos) pero esto no hace que aquellas realides, una vez
sancionadas por el prestigio de la cultura y de la erudicion, no figuren en el
magnum opus enciclopédico.

o Acuia un término que le falta: praenumeria. No lo hemos podido encontrar
en los textos habitualmente utilizados por Isidoro como fuentes. Se trata, de
lo que hemos podido investigar, de un hdpax formado a partir de numerius.
Es el menos transparente de todos los vocablos empleados en esta
clasificacion , cuenta con la explicacion “otros [se llaman] praenumeria, al
nacer solo la cabeza o una pierna”; de la que se deduce que prae se emplea
con su sentido de “antes”: el significado del vocablo seria, pues, “antes de lo
numerable”.

(b) razas (Gigantes, Cynocephali, Cyclopes/agriophagitai, blemmyas, panotios,
artabatitae, satyri, sciopodes, antipodes, hippopodes, etc). Isidoro introduce esta
categoria mediante una comparacion con la anterior, la de los individuos
monstruosos: Sicut autem in singulis gentibus quaedam monstra sunt hominum, ita
in universo genere humano quaedam monstra sunt gentium... (X1, 3, 12). Lo que
llama poderosamente la atencion es la frecuencia con la que subraya que las
informaciones son inciertas o que se reproducen palabras ajenas; casi en cada uno
de los dieciseis parrafos de XI, 3 dedicados a las razas monstruosas aparecen tales
marcadores de la duda o de la reserva: eo quod eos fabulose [...] terra genuerit;
quorum genus incertum est (13); falso autem opinantur (14); quosque ipse latratus
magis bestias quam homines confitetur (15); perhibentur (16); credunt (17);
scribuntur; dicuntur (18) ferunt; dicuntur (19); dicuntur (20); fertur (21); dicuntur

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



13 El 1éxico de lo extraordinario en las etimologias de Isidoro de Sevilla 269

(22); ferunt (23); ferunt (26); perhibent (27). Es éste un factor que, por una parte,
pone de manifiesto la perspectiva de racionalidad que San Isidoro imprime a su
enfoque.

Dicho esto, nos podemos plantear dos preguntas. La primera: ;si esta clase de
seres le hace dudar tanto, por qué no la elimina? La respuesta se puede obtener si
recordamos que las razas monstruosas son una materia que contaba ya, en época de
San Isidoro, con una amplia tradicién erudita; Plinio, Solino, ciertos de los Padres
de la Iglesia habian tratado el asunto, cada uno desde su punto de vista. Si leemos
este pasaje al trasluz de su fuente que es, de nuevo, De civitate Dei (XVI, 8), la
frase isidoriana que acabamos de citar reproduce casi literalmente unas palabras
agustinianas sacadas por Isidoro de su contexto para servirse de ellas como
encabezamiento de una rubrica en su catdlogo de monstruos: Non itaque nobis
uideri debet absurdum, ut, quem ad modum in singulis quibusque gentibus
quaedam monstra sunt hominum, ita in uniuerso genere humano quaedam monstra
sunt gentium. Es un fragmento del debate en el que San Agustin se pregunta si
puede considerarse que los monstruos humanos descienden de Adan; después de
enumerar una serie de monstruos de los que muchos iban a figurar también en la
lista isidoriana, San Agustin afirma prudentemente que, por una parte, no se debe
creer en la existencia de todo lo que se cuenta y que por otra hay que pensar que o
bien es falso lo que se cuenta sobre las razas monstruosas, o bien no son hombres,
o si son hombres (es decir seres racionales mortales, segin la difinicion
agustiniana), entonces descienden de Adan’. Creemos, pues, que se puede explicar
la presencia de las razas monstruosas, a pesar de los numerosos marcadores de la
reserva, mediante el argumento ex auctoritate: si San Agustin y una larga tradicion
de la que ¢l se estd inspirando mencionan las razas monstruosas de los confines del
mundo a pesar de dudar sobre su existencia, tales seres no pueden faltar de un
enfoque de lo monstruoso; pero la reserva agustiniana facilita la posibilidad de
adoptar una perspectiva de racionalidad y de enfocar los monstruos segun las
estrategias explicativas y clasificatorias utilizadas en todo el cuerpo de las Etimologias.

La segunda pregunta es si en las Etimologias las razas monstruosas cuentan
con el mismo caracter de signos premonitorios que los deméas portentos. Opinamos
que la respuesta es afirmativa, aunque Isidoro no atribuye explicitamente tal papel
a esta categoria de monstruos. Como representan, al nivel del género humano, el
contrapeso de los monstruos individuales existentes en cada pueblo, deben
compartir con éstos el mismo estatuto en el marco de la creacion.

2. Portentos imaginados por los poetas: fabulosa portenta XI, 3, 28-39:
(Geryon, Gorgones, Sirenas, Scylla, Cerber, Hydra, Chimaera, Centauri, Minotaurus.)

7 Quapropter ut istam quaestionem pedetemtim cauteque concludam: aut illa, quae talia de
quibusdam gentibus scripta sunt, omnino nulla sunt; aut si sunt, homines non sunt; aut ex Adam sunt,
si homines sunt.

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



270 Anca Crivit 14

Es un apartado dedicado enteramente a algunos monstruos mitoldgicos.
Notemos que en este punto el rigor de la clasificacion empieza a vacilar: en primer
lugar, entre los ejemplares humanos se insertan también monstruos animales
(Cerbero, Hidra, Quimera); sin embargo, Isidoro es consciente de que esta
introduciendo otra categoria y de que se refiere a algunos animales en el contexto
de un libro cuya materia propia es el hombre (Fingunt et monstra quaedam
inrationabilium animantium..., X1, 3, 33).

Pero, dejando de lado esta inconsecuencia, observaremos de nuevo el
esfuerzo de racionalidad visible primero en el hecho de emplear las mismas marcas
de la reserva que en el pasaje que acabamos de analizar; notese que, igual que en el
caso anterior, tales marcas aparecen una vez al menos en cada parrafo: XI, 3: 30.
fingunt; 31. secundum veritatem autem... fictae sunt; dicuntur; 32. ferunt; 33.
fingunt; 34. dicunt... sed constat;, 36. fingunt; dicitur; 37. quidam dicunt, fictos
Centauros; 38. dicunt fabulose; 39. dicatur; putatur. Ademas, introduce esta
rubrica de la clasificacion sefialando desde el principio que se trata de seres
imaginados y utilizando en una sola frase no menos de cuatro elementos que
indican su caracter ficticio: Dicuntur autem et alia hominum fabulosa portenta,
quae non sunt, sed ficta in causis rerum interpretantur (el subrayado es nuestro).
Detengamosnos para examinarlos:

(1) Dicuntur es el habitual verbo por medio del cual marca su reserva; lo
hemos ya encontrado, al lado de sus sindnimos, en el pasaje inmediatamente anterior.

(2) Fabulosus es, recordémoslo, un tecnicismo de la retérica: en la triparticion
fabula / historia | argumentum, el De inventione de Cicerdn afirma que la fabula es
la que no contiene “ni [situaciones] verdaderas ni verosimiles ”*. Interesante es el
hecho de que, para ilustrar este concepto, Ciceréon pone justamente el ejemplo de
unos monstruos animales (ingentes serpientes aladas uncidas al yugo). Isidoro
conoce estas distinciones y las retoma en sus Etimologias, 1, 44, 5 : Item inter
historiam et argumentum et fabulam interesse. Nam historiae sunt res verae quae
factae sunt; argumenta sunt quae etsi facta non sunt, fieri tamen possunt, fabulae
vero sunt quae nec factae sunt nec fieri possunt, quia contra naturam sunt. Pero
hay mas: en su estudio sobre lo maravilloso pliniano — no se nos olvide que Plinio
es una de las fuentes constantemente utilizadas en los libros isidorianos sobre la
naturaleza — Naas (2002: 253-254) sefiala que para el autor de la Naturalis Historia
el limite entre la realidad y la ficcion estd marcado por el adjetivo fabulosus que
designa, de acuerdo con el uso retérico ciceroniano, los resultados de la
imaginacion y de la fantasia empleandose sobre todo en el caso de las leyendas

8 Cicero, De inventione, 1, 27: Ea, quae in negotiorum expositione posita est, tres habet
partes: fabulam, historiam, argumentum. Fabula est, in qua nec verae nec veri similes res
continentur, cuiusmodi est: “Angues ingentes alites, iuncti iugo...”. Historia est gesta res, ab aetatis
nostrae memoria remota, quod genus: “Appius indixit Carthaginiensibus bellum”. Argumentum est
ficta res, quae tamen fieri potuit. Huiusmodi apud Terentium: “Nam is postquam excessit ex ephebis,
[Sosiaj ...

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



15 El 1éxico de lo extraordinario en las etimologias de Isidoro de Sevilla 271

mitoldgicas. Isidoro utiliza el vocablo de acuerdo con la tradicion retérica pero
también en la linea y con el mismo propdsito de Plinio.

3y 4) Quae non sunt sed ficta in causis rerum interpretantur — es asi como
Isidoro introduce una interpretacion evhemerista de los monstruos mitologicos: las
sirenas y las gorgonas eran en realidad meretrices, Escila — una voragine, etc. Los
historiadores de las religiones, por lo menos desde Eliade (1999: 149), subrayan el
caracter de “psicologia simplista” y de “racionalismo elemental” de tal tipo de
interpretaciones. Pero, en el contexto que analizamos, debemos observar que este
racionalismo, elemental o no, ha contribuido no poco a asegurar el sobrevivir
medieval de los mitos clasicos.

B.  Transformati (metamorfoseados) XI, 4, 1-3:

— transformaciones magicas: socios de Ulises transformados en animales por
la magia de Circe, criminales que se metamorfosean en fieras por el efecto de
plantas o encantamientos magicos, arcadios que se convertian en lobos, strigas.

— transformaciones per naturam (abejas, escarabajos y langostas que nacen
de las carnes podridas de becerros, caballos y mulos respectivamente; el escorpion
del cangrejo)

— una transformacion insertada en este capitulo sin ofrecer una explicacion
mas detallada: los socios de Diomedes metamorfoseados en aves.

Es en esta seccion donde el rigor de la clasificacion se pierde por completo:
en este breve capitulo caben tanto hombres metamorfoseados como animales, tanto
mitologia erudita como creencias populares (las strigas) y, lo que es mas
importante, tanto metamorfosis naturales como ficticias. A pesar de seguir
utilizando las habituales marcas de la reserva (XI, 4: 1. scribuntur, fertur;
2. quidam adserunt ), una de las mas increibles metamorfosis esta presentada con
todas las galas de la verdad historica: Nam et Diomedis socios in volucres fuisse
conversos non fabuloso mendacio sed historica adfirmatione confirmant (X1, 4,
2). Recordemos que en De inventione 1, 27, historia est gesta res, ab aetatis
nostrae memoria remota y que, por consiguiente, una metamorfosis claramente
provenida del campo de la literatura de ficcion (Ovidio y Vergilio la habian tratado,
entre otros) esta acreditada como realidad historica. No se trata ni de magia, ni de
un proceso natural. Consideramos que, a pesar de rechazar con criterio religioso la
mitologia pagana (cf., por ejemplo, sus planteamientos del libro VIII), conserva en
su enciclopedia ciertos de sus elementos solo por su valor de erudicidén y por haber
sido empleados como argumentos en los textos apologéticos (en este caso concreto,
el texto que menciona las diomediae aves es también uno agustiniano, De Civitate
Dei, XVIII, 16).

El léxico también ha perdido su precision: para un mismo fenémeno (la
metamorfosis) se utilizan cinco verbos, algunos con sus derivados: transformare,
transformationes; mutare, mutatio, commutationes, convertere; fieri; transire.

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



272 Anca Crivit 16

Nos parece evidente que Isidoro no ha logrado examinar coherentemente esta
categoria. ;Por qué no la ha eliminado? Probablemente por el afan de exhaustividad
propio de cualquier cientifico y, ademas, propio de un erudito de su tiempo que
intenta atesorar en una sola obra todo el saber de la antigliedad: ninguna de las
informaciones proporcionadas por las auctoritates debe pasarse por alto.

EE

Al final de esta parte de nuestra investigacion llamamos la atencion sobre un
aspecto que nos parece interesante y significativo: al comparar las exposiciones
que Isidoro dedica a los fendmenos extraordinarios en sus Differentiae y en las
Etymologiae, se observa que en la magna enciclopedia falta de la enumeracion uno
de los términos que denominan tales fenémenos: miraculum. Mientras que en las
Differentiae, 1, 397 se afirma que Quinque sunt autem genera prodigiorum, ut
Varro dicit, id est, ostentum, portentum, prodigium, miraculum, monstrum, las
Etimologias no utilizan este vocablo en ningun momento de su disquisicion sobre
los portentos.

Para poder emitir una hipoétesis en cuanto a esta ausencia esbozaremos aqui
solo algunas observaciones dado que examinaremos el problema detenidamente en
el marco del estudio sobre lo maravilloso marcado desde el punto de vista 1éxico
mediante los derivados del radical mir-.

Derivado de mirari, miraculum es palabra glosada por Varron, segun el
testimonio de Servio (Ad Aen. 3, 366), como “quod mirum est’. El Thesaurus
Linguae Latinae (s. v.) detalla que en la esfera profana, el vocablo se aplica tanto a
diversas acciones o cualidades humanas que causan admiracion o stupefaccion
como a fendmenos naturales. Para la esfera de lo sacro, esta voz se emplea en la
literatura pagana al designar los actos efectuados por entidades divinas cuya
actuacion infringe las leyes naturales.

La palabra iba a gozar, segun se sabe, de gran favor en el cristianismo, a
pesar de no aparecer mas de diez veces en el texto del Antiguo Testamento segiin
la Vulgata y de no emplearse nunca en el Nuevo Testamento. Pero se utiliza con
gran frecuencia por San Agustin. En De genesi ad litteram, por ejemplo, éste
define los miracula como “quae contra naturae usitatum cursum fiunt” y “quae ad
commendandam legis et promissionis auctoritatem divinitus facta sunt’; estos
signos operados por Dios para afirmar la ley y consolidar la autoridad de sus
promesas se refieren tanto a la Encarnacion, Muerte, Resurreccion y Ascension de
Jesucristo como a los actos operados por el intermediario de los mértires, apostoles,
santos. La hagiografia de los siglos IV-0 y V-0 iba a afianzar el sentido del término
para designar las curaciones, resurecciones, salvaciones operadas por los santos
después de su muerte.

En las Etimologias Isidoro utiliza el vocablo miraculum sélo cuatro veces:
1. para describir un hecho natural, es decir el estupor provocado por el aspecto
extraordinario —miraculum — de la serpiente scitalis (12, 4, 19); 2. para referirse

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



17 El 1éxico de lo extraordinario en las etimologias de Isidoro de Sevilla 273

precisamente a la actuaciéon de Dios que puede infringir el curso ordinario de la
naturaleza (2, 24, 12); 3. para designar las acciones angélicas (7, 5, 17); 4. para la
actuacion de los apostoles (7, 9, 1).

Notamos, por consiguiente, que emplea la palabra una sola vez con su sentido
profano, heredado de la literatura erudita pagana, en un contexto de historia natural
directamente inspirado por Solino, segin muestra André (1986: 147); las demas
ocurrencias derivan del uso religioso cristiano. Consideramos que, en las
Differentiae, el vocablo figura en la enumeracion de términos divinatorios porque,
tratandose de una obra esencialmente gramatical, su autor ha prestado atencion
sobre todo a hacer un inventario completo de toda la serie sinonimica tal como esta
aparecia en las fuentes gramaticales que manejaba; mas tarde, al redactar las
Etimologias, ha eliminado el vocablo miraculum de la respectiva serie porque, mas
atento a las valencias teoldgicas de su texto concebido sobre el trasfondo doctrinal
agustiniano, el sentido que la voz habia adquirido en contexto cristiano ha llegado a
prevalecer, asi que el obispo sevillano ha preferido excluirla de una serie de
términos de colorido pagano.

% 3k ok

Podemos deducir del examen que acabamos de llevar a cabo que nos
hallamos en Etimologias X1, 3-4, ante un discurso derivado de un interés por lo
extraordinario en si? Para contestar esta pregunta es necesario hacer, por lo menos
de paso, una comparacion con textos en los que la existencia de este tipo interés es
cierta. En este sentido recordaremos, aunque fuera solo de paso, dos casos: el de un
tratado anterior a las Etimologias utilizado como fuente por Isidoro y el de una
enciclopedia posterior entre cuyas fuentes figura la obra isidoriana.

El primero, los Collectanea rerum memorabilium de Solino es un compendio
de mirabilia extraidos de Plinio el Viejo. No es dificil leer entre las lineas de la
dedicatoria que el interés que gobierna su discurso es uno orientado hacia las cosas
extraordinarias (y por lo tanto memorables) reveladas por las lecturas: la situacién
de las tierras mas famosas y los movimientos insolitos de los mares (inclitos
terrarum situs et insignes tractus maris), los arbores exoticos (de arboribus
exoticis), las figuras y las costumbres extrafias de las naciones que viven en las
extremidades del mundo (de extimarum gentium formis, de ritu dissono abditarum
nationum), las naturalezas de los hombres y de los animales de las que no se
mencionan, de hecho, mas que las extraordinarias, todo esto reunido con el
proposito de que su variedad alivie el fastidio de los lectores — uarietas ipsa
legentium fastidio mederetur — y cuya omision seria una prueba de falta de
curiosidad por parte del autor — quae praetermittere incuriosum uidebatur —
(Mommsen, 1958, p. 1-2). Nos hallamos, ante un libro redactado con afan de
coleccionista de fenomenos extraordinarios para el cual el proposito es combatir el
fastidio y satisfacer la curiosidad. El hecho de que, segun testimonio de Mommsen
(1895: XXIX-LI), ciertos manuscritos han transmitido la obra atribuyéndole un

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



274 Anca Crivit 18

titulo en el que figura la palabra mirabilia (Solini de mirabilibus mundi; explicit
Solinus de mirabilibus mundi et situ terrarum et aquarum, C.Iulii Solinif...] de situ
orbis terrarum et de singulis mirabilibus quae in mundo habentur, etc) muestra que
la recepcion medieval del tratado se ha orientado en esta direcciéon ademas de que
la lectura del libro delata que el acento puesto en los hechos extraordinarios es
decisivo.

El segundo caso es tardio, de principios del siglo XIII: se trata del tratado
enciclopédico Ofia imperialia (ca.1210-1215) de Gervasio de Tilbury. Su primera
parte trata, basandose en la Biblia, la cosmologia y la historia del hombre desde su
creacion hasta el diluvio; la segunda parte cuenta con una perspectiva a la vez
geografica (la division tripartita del orbe) e histérica (los acontecimientos
historicos notables para cada una de las regiones enfocadas); en la tercera parte
reune Gervasio una coleccion de mirabilia, de seres, fendmenos y sucesos
extraordinarios (entre los cuales algunos se retoman de Isidoro) destinados a
ofrecerle al emperador Otéon IV de Brunswick, en sus momentos de ocio, una
delectacion a la vez erudita y moral; en el prélogo de esta tercera parte el autor
subraya que el propoésito fundamental de su libro es presentarle al emperador los
mirabilia de cada una de las regiones “Ut enim ab exordio meminimus, propositi
nostri principium est mirabilia singularum provinciarum delitiosis auribus
inferre, ut habeat imperialis celsitudo, cum dilucidum fuerit ei vacationis
inetervallum, quo suas recreet meditationes” (Banks and Binns 2002: 558 ; el
subrayado es nuestro); de esta forma, lo extraordinario bajo la forma de mirabilia
se vuelve, en este tomo, en un foco de interés que justifica y fundamenta todo el
resto del corpus enciclopédico, historico y geografico; a este interés por lo
maravilloso se subordina la informacion cientifica histérico-geografica y aunque
los propositos del libro son delectare y docere, estos requisitos se cumplen mediante
un interés fundamental por los fendémenos que se desvian de la norma comun.

Si ahora volvemos la mirada hacia las Etimologias podemos ver, por
comparacion, que lo extraordinario isidoriano se distingue de forma decisiva de la
empresa anterior de Solino, simple coleccionista de curiosidades que pudieran
aliviar el fastidio, como de la de Gervasio para el cual los mirabilia son un
instrumento destinado a instruir deleitando. Mientras que el interés central de los
dos textos que acabamos de evocar reside en los fendmenos extraordinarios, el
punto de mira de Isidoro es uno distinto.

Primero, hemos podido notar que una de las tareas isidorianas fundamentales
en las Etimologias XI, 3-4 es la de afirmar el estatuto teoldgico de los seres
extraordinarios que constituian una materia erudita de extensa tradicion; es lo que
el enciclopedista realiza situando el comentario destinado a los portentos sobre el
trasfondo del pensamiento teoldgico agustiniano que le sirvié de guia en las
articulaciones mas importantes de su discurso.

En segundo lugar, hemos podido constatar que el analisis del 1éxico utilizado
para el enfoque de los portenta nos ha conducido a observar que: 1) el

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



19 El 1éxico de lo extraordinario en las etimologias de Isidoro de Sevilla 275

enciclopedista utiliza términos medicales consagrados e intenta, al mismo tiempo,
por las diferentes estrategias que hemos examinado, emplear un Iéxico
caracterizado por precision y transparencia. Al mismo tiempo, opera una seleccion,
eliminando de la serie de términos de la divinacion pagana la voz miraculum que se
habia especializado, en el ambito religioso cristiano, para designar una categoria de
realidades completamente ajenas al ambito religioso pagano en el marco del cual
habia funcionado inicialmente. Aunque no logra cumplir en totalidad con las
mencionadas exigencias de precisién y transparencia, no nos parece exagerado
afirmar que el respectivo pasaje de las Etimologias X1, 3-4 revela una tentativa de
crear lo que llamariamos “un léxico cientifico de lo monstruoso” utilizable para la
ordenacion de tan nebulosa materia; esta empresa nos parece notable sobre todo
por representar un esfuerzo de sistematizacion que no cuenta con antecedentes en
las fuentes isidorianas que hemos podido controlar.

Esta actitud isidoriana frente al uso del léxico de lo monstruoso se corrobora
con el empleo de los procedimientos de la gramatica de su tiempo (principalmente
etimologia, diferencia, clasificacion) y con la recurrente expresion de la reserva
ante los seres y los fenémenos identificados como fabulosos; si a todo esto
anadimos su preocupacion por la exhaustividad, notamos que el conjunto pone de
manifiesto la adhesion del enciclopedista a un enfoque de tipo racional, aunque
para su época razon significa otra cosa que para la nuestra. Juzgada en el contexto
que le es propio pensamos que es posible considerar su obra como impulsionada
por lo que podriamos llamar (si se nos permite un término para los modernos
oximoro6nico) la racionalidad teoldgica. Es, pues, este particular tipo de interés
dedicado a lo monstruoso que forma la nota distintiva del texto isidoriano dedicado
a tal materia.

Nos preguntabamos, asimismo, al principio de nuestro estudio, si es posible
identificar una dinamica del pensamiento isidoriano con respecto a este tipo de
extraordinario. Creemos que la respuesta es afirmativa: si las Differentiae hacen
patente un interés predominantemente gramatical, las Etymologiae matizan este
aspecto racional del tratamiento de los monstruos por su perspectiva fundamentalmente
teoldgica.

BIBLIOGRAFIA

A. CORPUS

André, J., 1986, Isidore de Séville. Etymologies. Livre XII. Des animaux, Paris, Les Belles Lettres.

Banks, S.E., Binns, J.W. (eds. and trans.), 2002, Gervase of Tilbury, Otia Imperialia: Recreation for
an Emperor, Oxford, Clarendon Press.

Codoiier, C. (ed.), Differentiae de Isidoro de Sevilla. Libro I, Edicion critica, traduccién, introduccion
y notas. Paris, Belles Lettres, 1992.

Dombart, B., Kalb, A., (eds.), 1955, Aurelius Augustinus, De civitate Dei, Corpus Christianorum.
Series Latina XLVII/XIV, 1 et 2, Turnhout, Brepols.

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)



276 Anca Crivit 20

Hubbell, H.M. (ed. and trans.), 1993, Cicero, De inventione. De optimo genere oratorum. Topica,
Cambridge, Massachussets; London, England, Harvard University Press.

Lindsay, W. M., (ed), 1911, Isidore of Seville (St). Etymologiarum sive Originum Libri XX, Oxford:
Clarendon Press.

Mommsen, Th., 1895, Solinus, Collectanea rerum memorabilium, Berlin, Weidmann.

Oroz Reta, J., Marcos Casquero, M.-A. (eds), 1982, San Isidoro de Sevilla, Etimologias, Texto latino,
version espaiiola y notas, Madrid, Editorial Catolica.

Reifferscheid, A. (ed.), 1860, C. Suetoni Tranquilli, Praeter Caesarum libros Leipzig, Teubner.

Thewrewk de Ponor, Aem., (ed.), 1889, Sexti Pompei Festi, De verborum significatu quae supersunt
cum Pauli epitome, Pars 1, Budapestini Sumptibus Academiae Litterarum Hungaricae.

Thilo, G., Hagen, H., (eds.), 1881, Maurus Servius Honoratus. /n Vergilii carmina comentarii. Servii
Grammatici qui feruntur in Vergilii carmina commentarii, Leipzig. B. G. Teubner,
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/, consultado el 17 de marzo de 2011.

B. ESTUDIOS

Céard, J., 1977, La nature et les prodiges. L’ insolite au XVI-e siecle en France, Genéve, Droz.

Codotier, C., 1985, “Les plus anciennes compilations de differentiae: Formation et évolution d’un
genre littéraire grammatical”, Revue de Philologie, 59,201-219.

Eliade, M., 1999, Mito y realidad, Barcelona, Kairos.

Fontaine, J., 1988, “Isidore de Séville et la mutation de I’encyclopédisme antique”, Tradition et
actualité chez Isidore de Séville, London, Variorum Reprints, 519-538.

Le Goff, Jacques, 1985, “Le merveilleux dans 1’Occident médiéval”, in: L imaginaire médiéval, Paris,
Gallimard, p. 17-39. Consultado por nosotros en la traduccién rumana “Mirabilul in
Occidentul medieval”, in: Le Goff, Jacques, 1991, Imaginarul medieval, Bucuresti, Meridiane,
46-75.

Moussy, C., 2002, “Signa et portenta”, in: L. Sawicki, D. Shalev (eds.), Donum grammaticum. Studies
in Latin and Celtic Linguistics in Honour of Hannah Rosén, Louvain, Peeters, 265-275.

Naas, V., 2002, Le projet encyclopédique de Pline I'Ancien, Rome, Ecole frangaise de Rome.

Ribémont, B., 2001, Les origines des encyclopédies médiévales. D’Isidore de Séville aux
Carolingiens, Paris, Honoré Champion.

Ribémont, Bernard, 2002, “L’autre et la merveille dans les encyclopédies du Moyen Age”, in:
Littérature et encyclopédies du Moyen Age, Orléans, Paradigme, 155-169.

Acknowledgements: This work was supported by the strategic grant POSDRU/89/1.5/S/62259,
Project Applied social, human and political sciences. Postdoctoral training and postdoctoral
fellowships in social, human and political sciences, cofinanced by the European Social Fund
within the Sectorial Operational Program Human Resources Development 2007-2013.

BDD-A367 © 2011 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 01:00:32 UTC)


http://www.tcpdf.org

