
Elementul slavon în Palia de la Orăştie∗ 
 

DE 
Alexandru Gafton 

 
0. Oricum am privi lucrurile, procesul de traducere al textului biblic în limba română este unul 

care se datorează curentului protestant. Traducerea textului biblic în limbile vernaculare, în perioada 
istorică respectivă, se face sub impulsul generat de filosofia Reformei. Chiar dacă avem a face cu 
texte care provin de la nativi români, spre exemplu, traduse - cu sprijinul sau doar îngăduinţa 
vlădicilor şi domnilor români- pe teritoriul românesc şi de către indivizi care nu au aderat la 
Reformă, impulsul şi spiritul actului de traducere rămîne dator Reformei. Ca formă particulară de 
manifestare a Renaşterii, generată de spiritul anglo-saxon1, Reforma aduce la suprafaţă mentalitatea 
şi spritul unui neam ale cărui principii, valori şi tipare de acţiune se pot sintetiza în sintagma acţiune 
eficientă. Pentru discuţia aceasta, este puţin important faptul că românii nu au trecut la 
protestantism. Valul care a generat anumite acţiuni ale lor s-a lăsat condus, într-o anumită măsură, 
de spiritul Reformei. Fără a fi reformaţi, românii au adoptat, pe o anumită porţiune a existenţei lor, 
un model de acţiune eficientă. Clerul şi clasa dominantă au putut imprima acestui tip de acţiune o 
amprentă ortodoxă, înţelegînd că traducerea unui text, fie şi a celui sacru, în limbile populare care 
consumă acel text rămîne, în esenţă, un tip de acţiune general umană2. Privind la roadele Reformei, 
ea însăşi profund divizată (probabil că, de la apariţia creştinismului, nici o altă mişcare spirituală nu 
a generat în sînul ei atîtea erezii3) observăm că avem a face cu o viziune filtrată asupra lumii, 
conţinînd destule elemente particularizante. Pentru discuţia noastră, însă, important este că avem a 
face cu o situaţie în care o idee profund umană a ieşit la iveală şi s-a realizat pe o anumită cale, şi nu 
cu o situaţie în care o anumită cale a generat o anumită realitate. Caracterului esenţialmente 
universal al ideii de a traduce textul sacru, i se adaugă viziunea, aparent temerară, de a imagina o 
modalitate concretă de realizare eficientă a ideii. Acesta este meritul Reformei. În sfîrşit, succesul 
acestei idei nu provine din tendinţele spre comoditate, curiozităţile sau alte asemenea aplecări ale 
fiinţei umane. Succesul provine din capacitatea superioară de a-şi topi componenta universală în 
spritele diferite ale altor comunităţi, fără a produce dizlocări ori distrucţii ale acestora. Succesul nu 
a fost al doctrinei (sub acest aspect, ridicînd principiul fărîmiţării la rang de principiu fundamental, 
protestantismul conţinea, în germene, elementul care avea să-i asigure eşecul, deoarece doctrinele 
au nevoie de unitate - cel puţin una moderată), ci doar al ideii că o religie care li se adresează 
oamenilor trebuie să ajungă la aceştia, chiar cu preţul unor momente de recul, fiind nevoie de 
ajutorul acesteia pentru ca indivizii concreţi să se ridice către umanitatea pe care Divinitatea le-a 
dăruit-o ca posibilitate. 

1. Acolo unde există, prefeţele vechilor traduceri româneşti pot furniza informaţii variate, legate 
de geneza respectivelor traduceri. Conţinutul acestora, însă, nu este mereu de încredere. Din diferite 
motive, autorii prefeţelor omit cu bună ştiinţă sau falsifică felurite tipuri de informaţii, căci prefeţele 

                                                 
∗ Studiu publicat în „Philologos”, anul II, nr. 5-6 (3), 2007, p. 191-198. 
1 Aşa cum utilizăm termenii Reformă şi protestant în sensul lor cel mai larg, dar nedepăşind limitele sale culte, spiritul 
anglo-saxon nu se referă la o entitate cu caracter etnic, ci la un tip de mentalitate, generat într-un anumit spaţiu, capabil 
de a rodi şi în cadrul altor structuri sociale şi etnice. De la episcopul de York, cel care îl sfătuia pe Henric I al Angliei să 
instaureze o legătură directă cu Divinitatea, renunţînd la medierea Romei, pînă la una dintre legendele etnogenezei lor, 
pe care cehii o povestesc cu mîndrie (conform acesteia, Dumnezeu i-a făcut pe cehi din bucata de lut rămasă în urma 
modelării germanilor), şi de-a lungul tuturor realizărilor constatate la popoarele influenţate de mentalitatea anglo-
saxonă, fără ca acestea să se poate revendica, sub aspect etnic, de la acel neam, avem a face cu unul şi acelaşi spirit, 
dotat cu o capacitate extraordinară de translaţie - de altminteri caracteristică neamurilor indoeuropene. Vom reveni 
asupra acestei caracteristici. 
2 Fireşte că discuţia noastră nu se referă la elementele de doctrină ale Reformei şi la argumentaţia în favoarea traducerii 
textului biblic, folosită în contact cu publicul anglo-saxon. Partea aceasta este tocmai cea particulară, care nu se poate 
impune altora. Ceea ce subliniem este doar acel element care depăşeşte limitele unei comunităţi (etnice, sociale, 
culturale, spirituale etc.), fiind universal-uman. 
3 Folosim acest termen în sens etimologic şi, implicit, fără vreo valoare peiorativă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:09:03 UTC)
BDD-A3480 © 2007 Editura Sedcom Libris



erau destinate, în primul rînd, contemporanilor lor - destinatari direcţi sau indirecţi ai acelor 
traduceri -, celor de a căror atitudine depindea destinul respectivei traduceri. Mica înşelăciune a 
prefeţelor se datorează, în principal, şi la urma urmelor, faptului că actul de traducere al textului 
sacru în limbile vernaculare fusese, vreme de mai mult de o mie de ani, prohibit. În conştiinţa 
credincioşilor, o astfel de iniţiativă era echivalentă cu o erezie. Ajungînd la o altă viziune asupra 
realităţii, protestantismul îşi construieşte un tip de argumentaţie care are rolul de a înlătura cealaltă 
modalitate de a privi lucrurile. Reuşita unei idei, însă, devine imbold pentru lărgirea cîmpului ei de 
aplicare. De aceea, prin diferite mijloace, noua confesiune tinde să se lăţească. 

Putem judeca diferit ceea ce a urmat, adică se poate considera că, plecînd dintr-o arie geografică 
restrînsă, protestantismul a reuşit să împartă fosta lume catolică în două. Privind la unitatea lumii 
catolice (pentru a nu aduce în discuţie şi unitatea lumii ortodoxe, ori pe cele ale altor religii), putem 
considera că, dincolo de ruptura pe care a reuşit-o, protestantismul a fost un eşec. Judecînd lucrurile 
dintr-o altă perspectivă, vom observa că protestantismul a mai reuşit ceva, şi anume impunerea, cel 
puţin în lumea sa de apartenenţă, a unei filosofii proprii. Cu oricîtă severitate am privi protestantismul, 
trebuie să acceptăm că era firesc ca o societate deosebit de activă şi aflată în expansiune, şi care îşi 
dezvoltase o filosofie şi principii proprii, modele de acţiune şi o scară axiologică proprii, să reuşească 
a-şi face cunoscut acest întreg sistem. 

Cei care preiau ideea traducerii textului sacru, vor împrumuta întregul eşafodaj persuasiv, vor 
dezvolta unele argumente, pe altele le vor adapta la orizontul de aşteptare şi la structura mentală a 
comunităţilor în care vor promova traducerea textului sacru, şi chiar vor încerca să construiască noi 
argumente, în aceeaşi direcţie. Faptul acesta poate fi observat şi în spaţiul românesc, unde, dincolo 
de abuzul de apel la 1Cor., 14, 194, precum şi de constantul apel prin care cititorul este rugat, cu o 
condescendenţă retorică, să nu judece înainte de a face o lectură (care, fireşte, de cele mai multe ori 
are proprietatea de a „converti” la ideea că traducerea este un act benefic în sine), apel urmat de 
scuzele adresate, în mod anticipat, aceluiaşi cititor, care ar trebuie să aibă în vedere că traducerea 
aparţine unor oameni, supuşi ai greşelii5, se dezvoltă o întreagă retorică pentru a persuada 
credincioşii în direcţia, mai întîi a acceptării ideii că textul sacru poate fi tradus şi consultat în limba 
română. De la retorica transparentă a lui Coresi şi pînă la aluziile subtile din Biblia de la 1688, toată 
perioada veche românească prezintă astfel de prefeţe, fie că este vorba despre textul sacru propriu-
zis, fie că avem a face cu scrieri religioase de alt tip. 

2. Avînd în vedere cele de mai sus, faptul că procesul de traducere a textului sacru este unul 
supus feluritelor susceptibilităţi, prudenţele autorilor acestor traduceri apar ca perfect justificate. O 
dată acceptată ideea că textul sacru poate fi tradus într-o limbă vernaculară, problema care apare 
este cea a sursei urmate. În acest punct apare o altă cauză a unei posibile inflamări. Fiind vorba 
despre o idee provenită din lumea occidentală, adică din acea parte a Europei în care limba de 
cultură era latina, şi de la nişte foşti catolici, era cît se poate de firesc ca, în viziunea respectivilor 
traducători şi cărturari, slavona să nu constituie nici pe departe un reper central. Deşi însuşi Luther 
declarase că latina (Vulgata, în speţă) nu poate constitui un model pentru o traducere reală a 
Bibliei6, soluţia fiind întoarcerea la sursele prime, adică la ebraică şi la greacă, Vulgata a constituit, 
                                                 
4 Fiind foarte riguroşi, trebuie observat că acesta este un caz tipic de extragere a unui enunţ din contextul său şi, apoi, de 
utilizare a sa într-un cu totul alt sens decît cel pentru care enunţul respectiv era destinat să-l construiască. În locul 
respectiv, Sfîntul Pavel se referă la o problemă concretă a Bisericii din Corint, la dezechilibrul care se produsese între 
„vorbirea în limbi” şi „profeţie” (vezi Al. Gafton, O ipoteză interpretativă asupra înţelesului sintagmei paulinice a 
vorbi în limbi, în Limbaje şi comunicare II, Institutul European, Iaşi, 1997, p. 242-249). În acest context se pronunţă 
versetul pe care protestanţii, într-un act de apel la autoritate, l-au făcut celebru: „dar în Biserică vreau să grăiesc cinci 
cuvinte cu mintea mea, ca să-i învăţ şi pe alţii, decît zece mii de cuvinte într-o limbă oarecare” [Biblia (...), ed. 
Bartolomeu Valeriu Anania, Bucureşti, 2001]. 
5 Se observă că, deşi, sub aspect raţional, are două tăişuri, acest argument face apel la înţelegere din partea unei fiinţe 
îngăduitoare faţă de slăbiciunile omeneşti. Ca urmare a modalităţii retorice practicate şi în mod aparent paradoxal, 
traducătorul se situează în acestă poziţie, dar este perceput ca plasat într-una superioară celui la care se face apelul. De 
fapt, subiacent, avem a face cu o ameninţare („nu judecaţi, pentru a nu fi judecaţi!”). 
6 Chiar dacă ar fi fost interesaţi de sursa slavonă (ceea ce nu era nicicum cazul la nişte cărturari aparţinînd cu totul altei 
sfere de influenţă cultural-spirituală decît cea grecească şi slavonă) urmaşii lui Luther au înţeles că sursa slavonă 
(traducerea integrală a Bibliei în slavonă are loc abia care la 1581, în forma Bibliei de la Ostrog) este de şi mai mică 
încredere, căci nu urmează decît textul grecesc, în vreme ce Vulgata urma ambelor surse indicate de Luther. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:09:03 UTC)
BDD-A3480 © 2007 Editura Sedcom Libris



alături de textul german (de acelaşi rang cu cel latin, dacă privim faptele din perspectivă strict 
lutheriană), una dintre sursele la care traducătorii din spaţiul maghiar şi din Transilvania au privit. 
Cu toate acestea, venind cu o idee atît de revoluţionară, precum cea a traducerii textului sacru într-o 
limbă vernaculară, idee care, în plus, era conotată negativ şi datorită provenienţei ei occidentale şi 
neortodoxe, nimeni nu putea afirma în mod deschis lipsa sursei slavone şi prezenţa celei latine sau a 
unei surse occidentale. Indiferent de situaţia reală, sursele acceptate trebuiau să fie limbile sacre, dar 
cu excepţia sursei latine7. 

Aproape de sfîrşitul secolului al XVI-lea, Palia de la Orăştie intră în categoria textelor 
exemplare sub acest aspect, în sensul că traducătorii acesteia nu au curajul de a-şi declara sursele 
reale. Cel mai asiduu şi competent cercetător care s-a ocupat cu studierea Paliei de la Orăştie, 
Mario Roques, a susţinut că PO reprezintă o traducere a unui text maghiar şi a unei ediţii a 
Vulgatei8. Concluzia acestui învăţat decurge dintr-o analiză atentă a textului Paliei de la Orăştie, 
îmbogăţită de comparaţia acestuia cu alte texte, posibile modele. În plus, demonstraţia lui Mario 
Roques foloseşte argumente valide, solid închegate între ele, într-un model de cercetare ştiinţifică 
pentru primul sfert al secolului al XX-lea. Întrucît consluziile sale sînt rezultat al unei cercetări 
ştiinţifice reale, ele merită a fi menţionate, măcar succint. Mario Roques găseşte criterii relevante 
pentru o astfel de cercetare asupra posibilelor relaţii de filiaţie dintre texte, criterii pe care le aplică, 
apoi, în mod riguros. Astfel, observînd situaţia numelor proprii, cercetătorul arată că, uneori, 
formele trădează influenţa maghiară, alteori pe cea latină, în această din urmă situaţie formele fiind, 
cîteodată, deformate de, iarăşi, deprinderile traducătorilor cu sistemul de echivalare maghiar (st.cit., 
p. 516-517). Totodată, se observă că acestea beneficiază de un tratament proporţional cu 
notorietatea lor, unele avînd forme tradiţionale, altele prezntînd greşeli date de lipsa unor analize, 
ceea ce le face să înglobeze desinenţele cazuale maghiare (ibidem, p. 518-520). De asemenea, 
analiza comparată a Prefeţelor, din Palia de la Orăştie şi cea a ediţiei maghiare a lui Heltai (ibidem, 
p. 520-522), studiul unora dintre glosele marginale (ibidem, p. 522-524), precum şi analiza 
omisiunilor şi a greşelilor din cele trei texte (PO, maghiar şi latin) (ibidem, p. 525-528) constituie 
elemente de cea mai mare forţă în argumentaţia relaţiilor de filiaţie a textelor român, maghiar şi 
latin. Fără a fi de neglijat, rămîne relativ argumentul care se întemeiază pe prezenţa maghiarismelor 
în text (ibidem, p. 517-518). Privind la afirmaţia din Prefaţa Paliei de la Orăştie, conform căreia 
ebraica a fost una dintre sursele acesteia şi observînd că, de fapt, Pentateuhul lui Heltai a fost una 
dintre sursele PO, Mario Roques va observa - nu fără o subtilă ironie - că, într-adevăr, dat fiind că 
textul maghiar are ca principală sursă textul ebraic, se poate acorda credit afirmaţiei prefaţatorilor 
PO, care, însă, au omis a spune că sursa ebraică a fost urmată prin intermediul celei maghiare (st.cit. 
p. 528). 

Rîndurile Prefeţei, referitoare la chestiunea care interesează cercetarea noastră înglobează 
următoarele informaţii: „scoasem den limbă jidovească şi grecească şi sărbească pre limbă 
românească 5 cărţi ale lui Moisi prorocul şi 4 cărţi ce se chemă Ţrstva şi alţi proroci căţva”. 
Lăsăm la o parte informaţia legată de numărul cărţilor traduse (cel puţin douăsprezece)9, deoarece 
aceasta poate fi considerată doar ca neverificabilă de către posteritate. În prima parte a secvenţei, 
„scoasem den limbă jidovească şi grecească şi sărbească pre limbă românească (...)”, se afirmă 
un neadevăr. Cauzele afirmaţiei neadevărate fiind conturate cu destulă limpezime, putem spune că 
Palia de la Orăştie, cu certitudine, nu constituie rezultatul traducerii directe a textului sacru din nici 
una din limbile menţionate în Prefaţă: ebraică, greacă, slavonă. Adevărul apare în Prefaţă, însă, 
ceva mai sus, unde, după ce se repetă afirmaţia neadevărată: „Cinci cărţi ale lui Moisi prorocul, 
carele sămt întorse şi scose den limba jidovească pre greceaşte, de la greci, sărbeaşte”, se continuă: 
„şi într-alte limbi, den acealea scose pre limbă rumănească” (2/2-6). Dacă, în acest loc, se spune că 
Pentateuhul a fost tradus din ebraică în greacă, în slavonă şi în alte limbi (precum maghiar şi 
germana, spre exemplu), iar din acestea au fost traduse şi în limba română, atunci, deşi vagă şi plină 

                                                 
7 Această sursă va fi declarată abia în Noul Testament de la Bălgrad, dar pe ultima poziţie. 
8 Vezi M. Roques, L’original de Palia d’Orăştie, în Mélanges offertes à M. Émile Picot (...), tome second, Paris, 1913, 
p. 515-531, precum şi studiul introductiv la ediţia pe care acelaşi învăţat o întocmeşte pentru Palia de la Orăştie. 
9 Cinci cărţi ale Pentateuhului, patru ale regilor, măcar trei proroci, pentru a fi „căţva”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:09:03 UTC)
BDD-A3480 © 2007 Editura Sedcom Libris



de echivoc, afirmaţia rămîne să conţină adevărul, în comparaţie cu cea care urmează înşiruirii 
numelor cărţilor biblice veterotestamentare: „Den aceastea toate nu-s multe care n-au ieşit în limbă 
rumînească den ceale cărţi sărbeşti şi greceşti” (4/1-3) sau cu cea mai sus citată. Este limpede că, 
oricum am considera ceea ce apare în primul citat, între cele două rînduri de citate există o 
deosebire importantă: ultimele citate afirmă fără echivoc descendenţa Paliei de la Orăştie din 
textele ebraic, grecesc şi slavon, în vreme ce primul citat: fie introduce în aceeaşi înşirurire şi alte 
limbi (care, apoi, nu mai sînt menţionate nici ca atare), fie este depozitarul adevărului (rostit printre 
virgule) arătînd un traseu, între limbile ebraică, greacă şi slavonă, pe de o parte, şi română, de 
cealaltă, aflîndu-se acele „alte limbi”. Considerăm că, o astfel de analiză a textului Prefeţei nu îşi 
are rostul atît timp cît, în mod evident, autorii întreprinderii aveau ce ascunde, iar analiza 
amănunţită a Paliei de la Orăştie, ca traducere, arată în mod cît se poate de limpede că singurele 
texte care au contribuit la textul românesc au fost unele care nu puteau fi privite cu prea multă 
îngăduinţă în spaţiul românesc-ortodox: cel maghiar şi cel latin10. 

3. Analiza atentă a Paliei de la Orăştie sub aspect lexical11 este în măsură să ofere cîteva 
evidenţe. În primul rînd, textul acesta prezintă, pe lîngă foarte multe elemente lexicale moştenite din 
latină şi numeroase elemente de origine maghiară - fireşti într-o zonă în care influenţa limbii 
maghiare nu poate fi tăgăduită -, destul de multe elemente de origine slavă, unele dintre ele suspecte 
într-o arie în care influenţa slavă, ca influenţă cultă, nu poate fi considerată ca fiind definitorie ori, 
măcar, atractivă. În Palia de la Orăştie apar termeni precum: beli, blagoslovi, boală, bogat, bogăţie, 
cinste, cinsti, clădi, clăti, curvă, curvi, destoinic, destoionicie, dihanie, dobitoc, dobîndă, dobîndi, 
drag, dragoste, duh, folos, folosi, găsi, găti, glas, gloată, goni, grăbi, grăi, grădină, grămadă, 
grămădi, greşeală, greşi, grijă, groază, grozav, har, hrană, hrăni, idol, iscoadă, ispăsenie, ispiti, 
isprăvi, iubi, iubire, izbîndă, izvor, împotrivă, jale, jar, jelui, jirtvă, jivină, lesne, lovi, meni, milă, 
milostiv, mir, mirosi, mîndrie, mîntui, mîrşav, mlădiţă, mohorît, mulcom, muncă, munci, năpăstui, 
năpastă, nărav, năroci, nărod, năsip, nemeri, nevoie, obicei, obidi, obraz, ocărî, odihni, omorî, 
osîndă, pagubă, părăsi, păzi, pită, plăti, plod, pod, podoabă, poftă, pofti, pojar, pomeană, pomeni, 
potop, potopi, potrivi, prah, prigoni, pripă, privi, proroc, pustiu, rană, scump, scumpete, sfadă, 
sfădi, sfat, sfătui, sfeşnic, sfinţi, sfînt, sili, simbrie, slăbi, slei, slobod, tăvăli, temniţă, tocmeală, 
tocmi, uliţă, usebi, vesti, voinic, voivodă, vraci, vrăji, vreame, vîrh, vîrstă, zăbovi, zdrobi, zid, zidi, 
zori etc. Privind la aceste elemente lexicale şi considerîndu-le ca făcînd parte din uzul nu al unei 
comunităţi restrînse, ci ca utilizate într-un text destinat „tuturor românilor”, deşi pot părea 
numeroase (înşiruirea noastră este selectivă şi limitatorie), trebuie remarcat faptul că ele nu au nici o 
relevanţă pentru discuţia de faţă, nici măcar prin numărul lor care poate fi considerat ridicat. Aceste 
elemente nu au relevanţă într-o discuţie care ar afirma că textul slavon ar fi putut fi una dintre 
sursele Paliei de la Orăştie, deoarece se poate presupune, fără teama de a greşi, că acestea fac parte 
din stratul de elemente care a pătruns în limba română încă înainte ca maghiarii să fi intrat în 
contact cu românii12. 

                                                 
10 Pentru problematica, destul de complexă, a reticenţelor în faţa traducerii textului sacru, în general, a reacţiilor din 
lumea catolică şi ortodoxă, vezi şi Al. Gafton, După Luther, Iaşi, 2005, p. 36-38. 
11 Analiza sub acest aspect este importantă deoarece o analiză la nivel sintactic nu evidenţiază decît relaţia textului 
românesc cu adevăratele sale surse. O astfel de analiză prezintă deosebiri destul de semnificative la comparaţia cu 
analiza la nivel lexical. Dotat cu o vizibilitate pronunţată, extrem de convingător, nivelul lexical este cel asupra căruia 
trebuia să-şi exercite presiunile un traducător care avea de convins un cititor în ceea ce priveşte orientarea traducerii. De 
aceea, alături de simpla tăcere a nivelului sintactic, atunci cînd este vorba despre presupusa sursă slavă, nivelul lexical 
este ideal pentru a analiza, nu atît influenţele reale pe care o sursă presupusă le-ar fi exercitat asupra unei traduceri, cît 
influenţele induse aici de către traducător. 
12 Chiar dacă avem în vedere procesul - destul de asiduu condus şi desfăşurat, caracteristic zonei în care au existat 
contacte între români şi maghiari - prin care elementul slav a fost concurat de către cel maghiar, fiind învins sau doar 
trecut în zonele „rarefiate” ale sistemului paradigmatic al limbii (proces similar cu cel exercitat de elementul slav asupra 
elementului latin moştenit), nu putem considera că astfel de termeni erau necunoscuţi traducătorului şi că, pentru 
aducerea lor în text ar fi fost nevoie de un efort special sau de urmarea unei surse slavone. Dimpotrivă, avînd în vedere 
procesul schiţat, prezenţa, în textul Paliei de la Orăştie, a termenilor de origine slavă care nu mai aveau curs sau 
deveniseră rari pe teritoriul pe care po a fost elaborată, este un indice cît se poate de puternic al dorinţei traducătorului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:09:03 UTC)
BDD-A3480 © 2007 Editura Sedcom Libris



Este semnificativ că, alături de cazuri precum: buduşlău pentru Budoso (Gen., 4, 12) sau a buduşlui 
pentru budoség (Gen., 21, 14), apar şi: proslava pentru dichöseg (Gen., 29, 43); să proidesc pentru 
budossam (Gen., 20, 13); „Doamne, aştepta-voiu ispititoriul tău” pentru magh. Szabaditasodot, şi lat. 
salutare (Gen., 49, 18), pentru a nu da decît cîteva exemple. Acestea arată destul de limpede că a 
existat, din partea traducătorului, o determinare clară în direcţia utilizării elementului uşor 
recognoscibil ca fiind de origine slavă, conotat într-un anumit fel din punct de vedere religios în lumea 
ortodoxă. Pe de altă parte, introducerea, în text, a anumitor termeni de origine maghiară (precum alnic, 
alnicie, buduşlău şi alţi cîţiva), alături de evidenta calchiere a unor construcţii caracteristice textului 
maghiar, precum şi de orientarea, în anumite puncte ale traducerii, către textul maghiar (deşi, credem 
că era evident pentru un traducător care demonstrează în mod constant că stăpîneşte tehnica traducerii 
şi este capabil să găsească soluţii chiar foarte bune), cu toate că era evident că respectiva soluţie nu 
suportă comparaţie cu ceea ce ar decurge din urmarea textului latin, nu constituie, în opinia noastră, 
decît un semnal transmis deliberat anumitor categorii de cititori (printre care, foarte probabil, şi 
„finanţatorilor” întreprinderii. 

Aceste elemente de origine slavă fac parte din suprastratul limbii române, unele pătrund în 
limba română după primele contacte cu slavii (secolul al VII-lea), după care se vor stabiliza în 
perioada în care alte elemente lexicale (mai cu seamă termeni de creştinism) vor pătrunde, din 
aceeaşi direcţie, după creştinarea primilor slavi (jumătatea secolului al IX-lea). Într-un fel, aceste 
elemente sînt la fel de irelevante în a demonstra o relaţie cultă cu slavona, pe cît de irelevante ale fi 
elementele moştenite din latină în a demonstra că o anumită carte biblică ar fi tradusă după Vulgata. 

Totodată, nu pot fi de mare încredere termeni pe care maghiara îi avea în comun cu limbile 
slave, precum popă13, poruncă, rob şi alţii asemenea, deoarece, aflîndu-ne într-un spaţiu de 
influenţă maghiară, nu putem avea certitudinea provenienţei acestora din limbile slave. 

Este posibil ca unii termeni să poată fi consideraţi ca provenind, în limba română, dintr-o altă limbă 
decît maghiara, din slavonă sau din limbile slave, spre exemplu. O astfel de observaţie ar avea, însă, 
un caracter destul de abstract şi de vag. Pătrunderea unui termen într-o limbă se face prin intermediul 
unui proces de natură lingvistică, petrecut într-un anumit spaţiu concret, în cadrul unui act concret de 
contact lingvistic. Dacă, spre exemplu, un anumit termen pătrunde în limba română în secolul al X-lea, 
într-o anumită zonă şi într-o împrejurare lingvistică dată, faptul acesta nu înseamnă automat că 
respectivul termen se impune în acea zonă sau, cu atît mai puţin, că el se extinde la nivelul întregii 
comunităţi care utilizează limba în care s-a operat împrumutul. Apariţia, apoi, a acelui termen în 
secolul al XVI-lea nu înseamnă în mod necesar că el are o vechime de şase secole, deşi nici această 
posibilitate nu este exclusă. În stabilirea vechimii unui termen sînt, aşadar, importante proba uzului şi 
a continuităţii (fireşte că neîntrerupte). Privind la situaţia concretă din Palia de la Orăştie - text care, 
alături de textul latin, are la bază un text maghiar -, trebuie să ţinem seamă de faptul că - fie şi în 
situaţia în care avem atestări anterioare pentru termenul respectiv - neputînd demonstra că traducătorul 
PO ar fi cunoscut termenul respectiv anterior momentului în care l-a întîlnit în textul maghiar, ceea ce 
se poate afirma cu tărie este faptul că termenul din PO provine din modelul maghiar. 
Un cuvînt precum a bîntui, frecvent în vechile texte româneşti, mai cu seamă în documente, are 
etimologie multiplă14 tocmai pentru că, în diferitele zone în care este utilizat, a putut fi împrumutat din 
limbile de influenţă în respectivele zone. Existînd o conexiune între posibilii donatori (limba maghiară 
şi limbile slave), româna avînd relaţie cu respectivele vase comunicante, a putut împrumuta în mod 
concret termenul din oricare din cele două limbi, fie din una, fie din cealaltă, fie din ambele. Mai mult, 
pînă la stabilizarea în limba română a respectivului termen, româna l-a putut împrumuta, în mod 
repetat şi de la oricare dintre surse, prin acte concrete de contact linvgistic. O situaţie precum cea 
reprezentată de: „I nihto da ne smeaet bantovati pread siiu cnig g[o]s[po]d[s]vomi”, tradus de I. Bianu 
prin „(şi nimene să nu îndrăznească a bântui înaintea acestii cărţi a domniei mele)” (DRB, 55, 1-3) 
poate permite deducţia că a bîntui nu este de origine maghiară în limba română, fiind cît se poate de 
vechi (ceea ce ar întări opinia lui A. Avram despre evoluţia á + n)15. Alături de acest exemplu se află şi 
altele: „în toată mîndriia se-au ispititu în aleanul nostru şi pre noi, carei sîntem slugi credincioase a 

                                                                                                                                                                  
de a utiliza astfel de termeni. Fireşte, faptul că receptorul local al unei astfel de traduceri putea fi uşor descumpănit, 
trebuia compensat cumva, lucru de care, în aceeaşi măsură şi cu aceleaşi procedee, traducătorul va avea grijă. 
13 În PO apare şi preot avînd drept corespondent magh. pap. 
14 Vezi Scriban, s.v., unde se dau trei surse, maghiară, slavonă şi bulgară. Vezi şi Densusianu, Istoria II, p. 294, învăţat 
care nu se pronunţă asupra etimologiei acestui cuvînt. 
15 Opinie exprimată în Nazalitatea şi rotacismul în limba română, Bucureşti, 1990, p. 20-29. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:09:03 UTC)
BDD-A3480 © 2007 Editura Sedcom Libris



toată creştinătăţei, ne-au bîntuit în slujba noastră” (DÎ 142, 23-25); „Inima şi ficaţii, de va bîntui pre 
cineva drac sau duh viclean, aceastea trebuie a le afuma înaintea omului sau a fămeii şi nu să va mai 
bîntui” (BB, Tobias, 6, 7); „Şi eu, cînd ei mă bîntuia, mă îmbrăcam cu sac” (BB, Psalmi, 34, 15); „Şi 
încuie Dumnăzău gurile leilor şi n-au băntuit pe Daniil” (BB, Daniel, 6, 18), apoi: „Şi să nu ne duci pre 
noi în bîntuială, ce ne izbăveaşte pre noi de cel rău” (BB, Mt., 6, 13); „Căci întru tine mă voiu izbăvi 
de băntuială şi cu Dumnezeul mieu voiu sări zid” (BB, Psalmi, 17, 32); „cu aduceri aminte îţ vei aduce 
aminte cîte au făcut Domnul Dumnezeul tău lui farao şi tuturor eghipteanilor. Bîntuialele ceale mari 
carele au văzut ochii tăi, seamnele acealea şi minunile ceale mari acealea (...)” (BB, Deut., 7, 18-19); 
„Privegheaţi şi vă rugaţi, să nu întraţi în bîntuială, că duhul iaste pohtitoriu, iară trupul e slabu” (BB, 
Mc., 14, 38); „Şi totodată au venit bîntuialele lui preste mine, întru căile meale m-au încunjurat cei 
şăzători” (BB, Iov, 19, 12); „Ştie Domnul pre cei buni-credincioşi den bîntuială a-i mîntui, iară pre cei 
nedirepţi la zioa judecăţii căzniţ să-i păzască” (BB, 2Petru, 2, 9); „Aşa am datu noi [şi] [a]m miluit şi 
de nimea bîntuială să nu aib[ă] niciodată. Iar cine se va ispiti [a] [st]rica pomeana părintelui nostru, 
acela să ie blăstemat de 318 o[t]ci” (DÎ 139, 6-8); „de acum înainte de nimea băntuial[ă] să n-aib[ă]” 
(DRB 39, 21–22); „de nimenilea băntuială să n-aibă, că au fost părăsit[ă], că am lăsatu de bună voia a 
noastră” (DRB 127, 10-12) şi: „Cu urgie isprăvindu-ş mă oborî, scrîşni asupra mea dinţii, săgeţile 
bîntuitoriului lui pre mine căzură” (BB, Iov, 16, 9). Deşi foarte tentantă, ipoteza provenienţei 
termenului românesc, eclusidv din slavonă sau din limbile slave, nu poate fi acceptată. Se poate admite 
că termenul are, în limba română, o sursă slavă, dar nu se poate respinge cu argumente conjuncţia sau 
paralelismul cu sursa maghiară. Dimpotrivă, sub aspect fonetic, semantic, diatopic, diacronic, cultural, 
din toate perspectivele din care o etimologie se verifică, se poate la fel de bine argumenta provenienţa 
maghiară a rom. a bîntui. 
Pe de altă parte, dacă toate acestea pot fi acceptate cu referire la relaţia dintre o anumită zonă şi zona 
de provenienţă a textului, este greu de admis că traducătorul Paliei de la Orăştie -, cel care, alături de 
Vulgata, alege să-şi ia ca model o versiune maghiară, şi care trăieşte într-un spaţiu cultural aflat sub 
influenţă maghiară (în fapt, însăşi alegerea Vulgatei este determinată de aceeaşi influenţă, ca şi actul 
temerar al traducerii textului sacru în limba vernaculară) -, nu stăpînea, la un nivel ridicat, limba 
română aşa cum se înfăţişa ea în zona sa de apartenenţă culturală, şi - foarte probabil dacă privim la 
rezultatul muncii sale - chiar diferite straturi ale acesteia, în plan diacronic şi diastratic. 

Analizînd în acelaşi fel lexicul Paliei de la Orăştie, la nivel de ansamblu şi la nivel de detaliu, 
considerăm că foarte puţine dintre elementele lexicale de origine maghiară pot fi utilizate ca mărci 
care să se adauge argumentelor care pledează pentru existenţa unei surse maghiare a PO. Oarecum 
asemănător situaţiei elementului latin, şi aici, există doar cîteva cazuri care impun o relaţie între 
textul maghiar şi cel românesc. În primul rînd, textele vechi româneşti din epocă, indiferent de zona 
de apartenenţă, utilizează foarte mulţi termeni de origine maghiară. În mod rezonabil, se poate 
presupune, că pe aceştia, Palia de la Orăştie nu-i datorează modelului maghiar. Pentru un cuvînt 
precum plaşcă, spre exemplu, prezent în PO: „Iară Sim şi Iafet luară o plaşcă, puseră pre umere şi 
înderăt mărgînd, coperiră trupul de ruşine tătîni-său” (Gen., 9, 23); „Luo derept aceaia Răveca 
plaşca şi se îmbrobodi” (Gen., 24, 65), deşi are drept corespondent, în textul maghiar, subst. palást, 
nu putem presupune decît, cel mult, că traducătorul s-a hotărît să-l utilizeze pe acesta şi nu un 
sinonim întrucît el apărea în textul model. Cu toate acestea, deşi aici se află, deja, un argument care 
indică sursa maghiară, avînd în vedere că termenul apare destul de des şi în alte texte vechi 
româneşti16, este mult mai corect să credem că plaşcă era un termen bine cunoscut şi intrat în uzul 
vechii române, acesta fiind principalul mottiv pentru care el a fost folosit în PO. În acest caz, ipoteza 
care ar susţine că acest cuvînt a fost utilizat în PO, în urma împrumutării sale din textul maghiar 

                                                 
16 Vezi, spre exemplu: „Împărţiră cămeşile meale şie, şi de plaşca mea lepădară sorţi” (PS.S B, XXI, 19); „Împărţiră 
cămăşile meale loru-s, şi de plaşca mea lepădară sorţi” (PS.C., XXII, 19); „Sacosul iaste plaşca cu carea purtară pe 
Hristos la groaznecile patime ale lui şi-ş bătea joc dă dînsul” (LEGI Munt., 103, 19-20); „iară după acea-l dezbrăcară şi-l 
îmbrăcară în plaşcă ierusalemlenească” (VARL, 81, 10-12); „Că acmu cu adevărat eşti împărat, că eşti îmbrăcat cu 
plaşcă mohorîtă şi ai în cap cunună” (VARL, 81, 18-19); „Podoaba preotului pentru aceaia iaste roşie sau mohorîtă după 
graiul prorocului (carele face pre îngerii său duhure şi slugile sale foc arzătoriu). Iaste şi pentru aceasta, că plaşca roşie, 
adecă cu plaşcă îmbrăcară pe Hristos la patimele lui” (LEGI, Munt., 108, 22-25); „luvară despre el plaşca şî-l învescură 
în veşmintele lui” (EV.SIB., Mt., 27, 31); „ceale dennapoi uitîndu-le, iară la ceale dennainte întinzîndu-mă, după semn 
gonesc, la plaşca cei de sus chemării lui Dumnezău în Hristos Isus” (BB, Flp., 3, 14); „Nu ştiţi că cei ce la ţeanchiu 
aleargă toţi aleargă, iară unul ia plaşca?” (BB, 1Cor., 9, 24). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:09:03 UTC)
BDD-A3480 © 2007 Editura Sedcom Libris



model devine caducă, iar forţa ipotezei conform căreia uzul acestui cuvînt a fost determinat în parte 
de prezenţa formei-mamă în textul maghiar scade considerabil. 

Acestora li se pot alătura termeni precum: dosadă, dosădi, dver, hrăborie, izvodi, de iznoavă, 
milcui17, milosîrd, nepotrebnic, niştotă, peasnă, pocrov, preastol, priiatnic, proceti, proidi, 
săbladznă, voditură, precum şi unele calcuri (cum ar fi: acoperimînt, apleca etc.). În opinia noastră, 
este mai degabă împrobabil ca astfel de elemente să poată fi trecute în rîndul celor uzuale în spaţiul 
transilvan. De aceea, avînd în vedere că uzul unor astfel de elemente este destul de frecvent în alte 
texte româneşti ale epocii (textele coresiene, Codicele Bratul, Codicele Voroneţean, Psaltirea 
Şcheiană, Codex Sturdzanus şi altele), înclinăm să credem că aceste cîteva exemple arată o 
orientare voită a traducătorului Paliei de la Orăştie către slavonă, tocmai pentru a întări în mintea 
cititorului aserţiunile din Prefaţă, care indică printre surse textul slavon („sîrbesc”). 

Eliminînd, aşadar, din discuţia noastră cuvintele primei categorii, şi fără a ne sprijini cu putere 
pe cele din categoria precedentă, ne vom îndrepta atenţia către alte elemente lexicale de origine 
slavă, prezente în Palia de la Orăştie, mult mai capabile de a fi dotate cu relevanţă în direcţia care 
interesează cercetarea de faţă. Plecînd de la constatarea că textul Paliei de la Orăştie se edifică pe 
baza Pentateuhului lui Heltai şi a Vulgatei, fără implicarea vreunui text slavon, analizînd inserţiile 
de element de origine slavă în PO (adică a acelor elemente împrumutate din limbile slave pe cale 
cultă sau a creaţiilor româneşti pe această bază), putem afirma că atunci cînd, pe unele porţiuni, 
apar urme de astfel de elemente slave, ele constituie rezultatul unui efort de modulare a 
respectivelor elemente conform deprinderilor şi, mai cu seamă, conform aşteptărilor şi 
„exigenţelor” publicului românesc ortodox. Scopul pentru care, din loc în loc, traducerea aceasta 
conţine slavonisme, caracteristice ariilor româneşti aflate sub acea influenţă era acela de a sădi, la 
cititor, convingerea că această traducere biblică se edifică pe o bază ortodoxă, conformă cu cerinţele 
păstrătorilor tradiţiei. Un traducător care căuta mereu expresia românească, limpede şi care să 
deschidă accesul cititorului la conţinutul textului fără prea mare efort, nu avea, spre exemplu, un 
motiv mai bun pentru care să numească cele două cărţi traduse Bitiia şi Ishodul. Astfel de forme, 
care apar în PO sînt dotate cu o vizibilitate semnificativă: Bitiia (4/6, 11/4, 60/1, 132/1 etc.), deanie 
(notă, p. 159), Ishod (4/23), Levia (5/2, 11/4), Cisla (5/5), Torozacon (5/20), „aceaste patru se 
chema sărbeşte Ţrstva” (2/23), „vă leato 7090 rojdestv Hristovo” (1/15), „Porojdestva Hristovo 
1582, mesţa” (11/26), adică se respectă anumite uzanţe, caracteristice spaţiului de influenţă slavă, 
cum nu era spaţiul în care apare PO. 

La fel de sugestiv ni se pare a fi cazul de sub Ex., 30, 30, unde o grafie aarwna, pentru Aaron, 
indică o „scăpare”, intenţionată, prin care cititorul capabil să „cenzureze” provenienţa surselor se 
încredinţează asupra realităţii sursei slavone18. Acuzativul slavon nu putea apărea în text altfel. 

Alături de acestea se plasează şi unele mărci grafice şi fonetice care apar în text. Astfel, 
conform unor deprinderi date de utilizarea alfabetului chirilic, vechile texte româneşti prezintă 
nume precum Abel, Iacob, etc., cu grafii precum Avel, Yacov, adică cu v şi nu cu b. Deşi situaţia îşi 
are complexitatea ei, trebuie arătat că utilizarea grafiilor cu b ar fi trădat o sursă scrisă cu caractere 
latine. Totuşi, consecvenţa dată de un astfel de autocontrol nu poate merge pînă la capăt. De aceea, 

                                                 
17 Deşi apare verbul a (se) milcui [„Plecă capul acel bărbat şi se milcui Domnului” (Gen., 24, 26), „Feyet hayta a firfiu 
es imada az WRat”, dar: „Et benedicens homo adoravit Dominum, et dixit”], prin toate celelalte caracteristici ale sale, 
versetul urmează textului maghiar. Prezenţa verbului respectiv în textele munteneşti şi moldoveneşti ale secolelor al 
XVI-lea şi al XVII-lea se datorează influenţei slavone culte. Prezenţa, în textul românesc, a unui termen de o anumită 
origine nu este neapărat relevantă în ceea ce priveşte sursa traducerii PO. Într-un caz ca acesta, însă, prezenţa unui 
termen slavon cult are o semnificaţie aparte, dată de un anumit tip de semnal pe care traducătorii voiau să-l transmită 
unei categorii de receptori ai textului PO [El se mai înregistrează, spre exemplu, în: „Să cînte ţie slava mea nu 
milcuescu-mă” (PS.C., 30, 13); „Unde auziră milcuiră-se cu inima” (CB, FA, 2, 37). De asemenea, dintr-un motiv identic 
cu cel pentru care termenul este utilizat în PO, el mai apare şi în: „Milcuiţi-vă şi jeliţi şi plîngeţi, că rîsul vostru să va 
întoarce întru jiale, şi bucuriia voastră, întru amărăciune” (NTB, Iac., 4, 9)]. 
18 Este de notat că acuzativul slavon nu putea apărea astfel. Un caz similar, dar datorat altor cauze se înregistrează în CB, 
unde grafia prescurtată, ysa, din textul slavon, pentru numele lui Isus, din neatenţie sau/şi grabă, este redată întocmai în 
textul românesc, fiind evident că, din perspectiva limbii române, autorul CB nu avea cum să comită o asemenea 
greşeală. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:09:03 UTC)
BDD-A3480 © 2007 Editura Sedcom Libris



alături de situaţiile, majoritare de altfel, în care, în PO, apar nume precum: Iavil (pentru Iavel în 
Vulgata şi Iabal în textul maghiar); Tuvalcaim alături de lat. Thubalcain şi magh. Tubalkain; Tuval 
pentru Tubal, respectiv Thubal; Joval pentru, Sobal şi Sobal; Ziveon pentru Zibeon şi Sebeon; 
Vilhan pentru Bilhan şi Balaan; „Vala, ficiorul lu Veor”, pentru „Bale filius Beor” şi „Bela Beornac 
fia”; Iovav pentru Iobab şi Iobab; Ahaliav pentru Ahaliab şi Hooliab; Vilha alături de Bilha şi de 
Bala, apar şi: Hebal, alături de lat. Ebal şi de magh. Obalt; Iebusim alături de Ebuzim; Eber alături 
de Eber; Nebaiot pentru Nebaiot.  

Toate aceste situaţii constituie argumente care - alături de cele care ne arată că sursele Paliei de 
la Orăştie au fost reprezentate de un text maghiar şi de unul latin, şi de cele care ne arată că textul 
slavon nu s-a aflat printre sursele textului românesc - demonstrează că aceia care au scris Prefaţa şi 
care au lucrat PO au desfăşurat un destul de amplu proces persuasiv în direcţia convingerii cititorului 
că textul slavon s-a aflat printre sursele PO. Fără a fi prea dificil, solicitant, ori de natură să 
împiedice actul traducerii, un astfel de proces a vizat introducerea, în rezultatul traducerii, a unor 
elemente care să se constituie în mărci relevante, vizibile şi incontestabile într-o logică comună, ale 
implicării reale a textului „sîrbesc” în traducerea Paliei de la Orăştie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:09:03 UTC)
BDD-A3480 © 2007 Editura Sedcom Libris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

