
 432

Nicoleta IFRIM, Universitatea „Dunărea de Jos” Galaţi 

DISCURS IDEOLOGIC ŞI DISCURS CRITIC ÎN EPOCA 
PROLETCULTISTĂ 

În epoca proletcultistă discursul critic îmbracă forme vădit ideologizante, sub care se poate 
identifica, totuşi, şi un alt tip de raportare la textele aceloraşi autori: ideologia politizată a 
„facerii personajului” este înlocuită subtil de ideologia „facerii textului”, cu implicite 
veleităţi estetice. Este cazul studiului lui Ov.S.Crohmălniceanu, „Fr.Munteanu: Statuile nu 
râd niciodată” din nr.2 / februarie 1958 al Vieţii româneşti, care operează critic asupra 
laboratorului narativ din punctul de vedere al elaborării ficţionale a discursului. Frecvent, 
amprenta politicului lasă loc celei estetice pentru a surprinde modalitatea de funcţionare a 
„prozei nude”:  

„Să povesteşti direct, fără intenţii de literaturizare, lucrurile pe care le-ai cunoscut, să dai 
drumul vieţii în carte, să curgă ea singură aşa cum vrea.” (Ov.S.Crohmălniceanu, 2/1958: 131). 

 Cărţile lui Francisc Munteanu sunt descoperite cu ochiul analistului literar, nicidecum rigid 
ideologic, pentru a fi încadrate valoric unei tipologii narative, care reconstituie „efectul de 
real”:  

„Proza de tipul acesta posedă fără îndoială câteva calităţi imediate. Oroarea de literaturizare îi 
împrumută un anumit aer de autenticitate. Textul saturat de material viu, de fapte şi detalii, pe 
care în această împletire pestriţă şi întâmplătoare, numai realitatea le poate aduna, comunică 
senzaţia lucrului trăit.” (Ov.S.Crohmălniceanu, 2/1958: 131). 

 Impulsul raportării la bagajul contextual-politic al vremii reactivează însă, conform 
„directivelor” discursului critic al vremii, necesara legătură cu ideologia „facerii 
personajului”: 

 „Romanul reconstituie chiar atmosfera tulbure a anilor de imediat după eliberare. E prinsă 
destul de bine lupta cu însăşi inerţia clasei muncitoare, pradă încă demagogiei ieftine pe tema 
nevoilor zilnice, lapte, mărfuri de la cooperativă, tain din producţie. Sunt intuite mai ales 
reflexele psihologice ale unei asemenea lupte, care-i aduce pe comunişti, nu o dată, în situaţii pe 
cât de dificile, pe atât de ingrate.” (Ov.S.Crohmălniceanu, 2/1958: 132). 

 Deosebit de semnificativ, finalul studiului este orientat asupra „lipsurilor” cărţii, dar care 
nu glisează spre politic, ci estetic:  

„Nu-l preocupă, de pildă, problema naratorului. (...) E evident însă că sentimentul autenticităţii 
se împiedică în aceste convenţii ale prozei, la care autorul face netulburat apel, operând tranziţii 
stridente de la naraţiunea făcută în prezent, cu intenţia de a înfăţişa direct faptele, la istorisirea 
unor întâmplări petrecute mai demult şi amintite acum. Scenele, care se desfăşoară înaintea 
ochilor noştri, capătă astfel un teribil aspect de literar, adică de pregătit. (...) Toată simbolistica 
statuilor care nu râd niciodată, neurmărită în roman, dar sugerată prin titlu şi final, pare a voi să 
dea cu sila şi şi din afară o morală istorisirii. Aceasta de altfel nu începe şi nu sfârşeşte, aş 
spune, destul de firesc, lăsând deschise diferite situaţii şi creând impresia tranşei de viaţă. 
Destinele rămase neîncheiate (al lui Walter, al Clarei, al baronului) au fost de fapt configurate şi 
abandonarea lor e strict formală. (...) Ai sentimentul că scriitorul vrea să obţină, servindu-se de 
foarfeci, o bucată de hârtie cu marginile rupte cât mai natural. Pe alocuri răzbate chiar şi o 
documentare literară, plină de detalii culese nu din viaţă ci din lexicon.” (Ov.S.Crohmălniceanu, 
2/1958: 132).  

Linia argumentaţiilor critice, deschisă anterior pe direcţia validităţii autenticităţii ca „efect de 
real”, este continuată de Crohmălniceanu, în numărul următor al Vieţii româneşti, prin 
combaterea, prin contra-exemplu, a „schematismului ca maladie literară”. Nopţi înfrigurate, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:26 UTC)
BDD-A3411 © 2009 Editura Europlus



 433

textul selectat drept bază a demonstraţiei, îi aparţine lui Aurel Mihale, prin care criticul 
pledează pentru scriitura-terapie:  

„Unul din cele mai puternice e contactul cu realitatea vie, schematismul fiind, după umilele 
mele opinii medico-literare, o boală socială a imaginaţiei. Autorul nu mai descrie lucrurile pe 
care le cunoaşte şi le-a trăit, ci altele închipuite şi nici măcar cu capul lui, ci cu un fel de cap 
abstract, impersonal şi îmbâcsit de dogme. (...) O demonstraţie a succesului unui astfel de 
tratament o face cu ultima lui carte Nopţi înfrigurate Aurel Mihale.” (Ov.S.Crohmălniceanu, 
3/1958: 94). 

 Văzută ca o „culegere de povestiri despre ultimul război, atribuite câtorva participanţi 
direct la el”, cartea propune 

 o „naraţiune nudă”, „fără pretenţii de literaturizare, rezumată la reconstituirea faptelor şi 
reacţiilor sufleteşte încercate de povestitor şi la comunicarea lor autorului, care pare să le fi 
transcris cât mai exact în carnet.” (Ov.S.Crohmălniceanu, 3/1958: 94). 

 Tablourile surprind, prin detaliul autenticist, dinamica psihologică a personajelor 
ipostaziate pe fundalul combatant, adunându-se unitar într-o imagine de ansamblu care 
proiectează „o sumă de date sufleteşti ale experienţei umane”. Intruzia argumentului politic 
în discursul critic fragmentează ritmic argumentaţia instrumentată estetic, dar 
„normalizează” tipul de lectură conform canonului ideologizant:  

„O ură surdă împotriva fasciştilor, grăbiţi să dispară cu motorizatele lor, se adună în suflete. 
Autorul izbuteşte în câteva din paginile acestei cărţi modeste despre război, să sugereze fondul 
moral pe care s-a petrecut actul de la 23 August. Cum au ajuns soldaţii români să execute 
ordinul de întoarcere a armelor împotriva nemţilor fără o pregătire specială, cum au găsit în ei 
resurse sufleteşti spre a începe o nouă luptă, de astă dată eroică, pentru dezrobirea ţării? Iată 
nişte elemente de psihologie colectivă, deosebit de preţioase, făcute sensibile prin aceste nopţi 
înfrigurate.” (Ov.S.Crohmălniceanu, 3/1958: 95). 

Dacă Crohmălniceanu pune în discuţie mai ales strategii ale ficţiunii narative, discursul 
său moderat politic asupra literaturii este contrabalansat, în acelaşi număr al Vieţii româneşti, 
de replica virulentă al lui A.Oprea focalizată pe sindromul complexităţii personajului. 
Studiul său îmbină explicit cele două jumătăţi argumentative necesare oricărui discurs critic 
al vremii: supralicitarea mizei politice şi reflectarea acesteia în actul de creaţie al vremii, 
uneori dublată de necesarele „revizuiri” de ideologie literară. Finalul grupează unitar 
întregul eşafodaj motivaţional: 

 „Cât de fundamental se pot schimba formele sociale şi umane sub influenţa binefăcătoare a 
furtunilor istoriei! S-a dus vremea când oamenii fascinaţi de peroraţiile patetice ale eroilor 
romantici despre dreptate absolută, adevărul etern, aşteptau de la ei fericirea omenirii. Cu timpul, 
lumea a observat că aceste fiinţe unice cu sentimente alese, nobile, se pricep numai să 
pălăvrăgească – pălăvrăgeala dovedind a doua lor natură – şi să-şi etaleze, impudic, ca la o 
tarabă de precupeţi, eul lor umflat – fiind în fond nişte creaturi jalnice, neputincioase. S-au 
apucat apoi înseşi acele mulţimi, dispreţuite de romantici ca fiind cenuşii, fără conştiinţă, să lupte 
pentru a găsi drumul către luminişul istoriei. Şi şi-au dat seama, cu uimire, oamenii de rând, că 
şi ei pot fi eroi, şi încă eroi cu majusculă.. Între timp, văzându-şi existenţa lor comodă tulburată 
în aceste cutremure sociale, oamenii noştri complecşi au început să se agite – o parte dintre ei 
neşovăind să meargă până a-şi vinde conştiinţa lor generoasă forţelor retrograde ale omenirii. 
Numai cu adevărat cei mai nobili, mai puri, au coborât de pe amvonul izolării luciferice 
amestecându-se cu masele, căutând să se lecuiască de năravurile lor individualiste, luptând cot 
la cot cu oamenii de rând, ale căror calităţi au început să le preţuiască şi să dorească a le avea. 
Aureola unor vechi eroi apune. Era noilor eroi abia a început.” (Al.Oprea, 3/1958: 155-156). 

 O astfel de concluzie tranşantă are nevoie de o solidă bază ideologică la nivelul câmpului 
literar şi, aici, sunt iniţiate „revizuirile” de poziţie teoretică, ocupând prima jumătate a 
studiului. Primul punct de sprijin îl oferă perspectiva călinesciană asupra „personajului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:26 UTC)
BDD-A3411 © 2009 Editura Europlus



 434

complex”, care combate, într-un articol celebru, teza camilpetresciană asupra naturii 
acestuia: 

 „G.Călinescu discută acolo tocmai ceea ce înseamnă eroul complex. Este complex, aşa cum 
susţinea Duiliu Zamfirescu, numai boierul, reprezentant al clasei superioare? Nu, răspunde 
Călinescu, acela poate fi numai stilat, şi de fapt un manechin, gol de sentimente şi de gânduri 
reale. Sunt încărcaţi cu probleme de conştiinţă numai orăşenii în opoziţie cu ţăranii, fiinţe 
rudimentare, prin definiţie – teza lui Eugen Lovinescu şi Camil Petrescu? Nu, răspunde 
Călinescu, nu putem confunda complexitatea cu fineţea.” (Al.Oprea, 3/1958: 148). 

Modelul eroului din proza modernistă interbelică este desfiinţat, ajungându-se la 
următorul verdict: 

 „Eroii unitari, consecvenţi cu ei înşişi sunt priviţi cu suspiciuni şi dimpotrivă, eroii îmbucătăţiţi 
în trăsături contradictorii provoacă admiraţii fără rezerve.” (Al.Oprea, 3/1958: 148). 

 „Pălăvrăgeala dogmatică” a spiritului modernist  
„opta pentru fluiditatea şi imprevizibilitatea stărilor de spirit ale eroilor, pentru concretul 
psihologic – mai ales acest termen era în vogă. Tot ceea ce constituia determinare strictă, 
distincţie, limpezime, previzibilitate irita ca nişte dogme care opreau pe creatori să redea însăşi 
mişcarea vieţii. Se făcea în schimb cultul incertului, al compoziţiilor neunitare, al personajelor 
contradictorii.” (Al.Oprea, 3/1958: 148). 

În opoziţie, modelul „noului personaj”, regăsibil în literatura sovietică ce „se ţine departe 
de individualismul abstract şi agresiv al literaturii moderne occidentale”, îşi propune să 
refacă vechiul ideal umanist:  

„ Căci secolul nostru nu e numai secolul zvârcolirilor isterice ale sufletului micilor burghezi în 
faţa cutremurelor sociale contemporane, ci şi secolul realizării vechilor năzuinţe ale umaniştilor: 
înflorirea multilaterală a omului eliberat din sclavia morală şi socială, egalitatea în drepturi a 
întregului sistem colonialist - , forţa de care dispune în zilele noastre veche idee a păcii.” 
(Al.Oprea, 3/1958: 151). 

De altfel, un asemenea tip de discurs critic, virulent faţă de orice tentativă de lectură 
estetică, denudează „vechile practici” interpretative, asumându-şi, la nivel teoretic, modelul 
„filosofic” leninist şi schemele ideologice ale realismului socialist. Nu întâmplător, numărul 
4 al Vieţii româneşti se deschide, programatic, cu articolul lui Horia Bratu, „Lenin şi critica 
literară”, orientând canonic întreg profilul critic al revistei. Actul desfiinţării criticii estetice 
este asumat conştient, dar şi amplu motivat la nivel ideologic. „Principiul leninist al 
partinităţii” este convertit în axiomă a laboratorului literar, asigurând necesara obiectivare a 
universului ficţional:  

„Principiul partinităţii literaturii asigurând largile posibilităţi ale creaţiei obiective, oferă prin 
aceasta o arie largă de desfăşurare inovaţiei şi dezvoltării stilurilor artistice. Cei care sunt reduşi 
numai la o adeziune sentimentală faţă de lupta maselor oprimate, cei care sunt lipsiţi de o 
înţelegere obiectivă a proceselor ştiinţifice de dezvoltare a societăţii, nu pot da o reprezentare 
largă multilaterală, istorică a vieţii reale, mai ales într-o perioadă în care aceasta pune problema 
luptei nemijlocite. De aceea literatura inspirată de narodniscism sau de socialismul utopic 
francez a fost prin excelenţă idilistă şi mizerabilistă. De aceea în momentul înfrângerii revoluţiei 
din 1905, simbolismul rus care era puternic colorat social, dar lipsit de o fermă poziţie filozofică, 
devine în epoca care urmează revoluţiei mistic, decepţionist, antirealist.” (Bratu, 4/1958: 5). 

 Haina politizantă îmbracă definitiv atitudinea critică, aşezând-o tranşant pe un statut 
canonic stereotip, ce nu mai admite devianţe de la normă. Portretul – tip al personajului în 
discursul literar se suprapune peste cel al revoluţionarului marxist-leninist, „obiectiv, realist 
şi vizionar”, ancorat într-o realitate marcată definitiv de imboldul „marii schimbări”:  

„Omul practicii nemijlocite, revoluţionarul marxist-leninist este şi un vizionar, îşi consideră 
propriul destin înserat în dezvoltarea istorică, este în chip lucid neutopic, animat de crediţa 
fermă în posibilitatea rezolvării în acţiune a contradicţiilor realităţii, trăieşte în activitatea social-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:26 UTC)
BDD-A3411 © 2009 Editura Europlus



 435

politică experienţele etice fundamentale (...) Realismul socialist decurge în mod direct tocmai 
din această concepţie leninistă asupra activităţii revoluţionare, din teza că pentru revoluţionar 
orice iluzie este nefastă, că exemplul joacă un rol enorm în era construcţiei socialismului. (...) 
Prin aceasta, chestiunea literară devine o parte intergrantă a cauzei generale a proletariatului.” 
(Bratu, 4/1958: 6). 

 Noua mitologie socializantă are nevoie şi de o instanţă legitimatoare care să ofere 
credibilitate valoric-ideologică acestei construcţii literare auto-reflectate pe nucleul unic al 
Centrului: criticul literar se transpune într-un construct stereotip operând cu instrumentar 
„revizuit” în câmpul artistic şi amendând orice ecou reacţionar: 

 „Partinitatea criticului leninist se defineşte astfel împotriva hipertrofiei egocentrismului estetic: 
caracterul însuşi al inspiraţiei sale se schimbă. El caută în literatură un nou fond psihologic şi 
moral, noi emoţii care să reflecte experienţa istorică atât de complexă a timpului său. El caută în 
artă un limbaj care condensează şi rezumă prodigioasa experienţă istorică a maselor, un limbaj 
care debordează formulele estetice consacrate (...). Dacă milităm pentru o cultură a maselor, a 
fraternităţii proletare care depăşeşte în concepţie prometeismul paternalist al marilor epoci de 
înflorire culturală a trecutului, cu atât mai mult ne opunem gândirii burgheze contemporane în 
care se dezagregă marile tradiţii culturale ale omenirii. În epoca noastră, arta care aduce 
răspunsuri inedite, revoluţionare frământărilor omeneşti, arta care exprimă noul umanism al 
lumii eliberată de exploatare, este arta realismului socialist.” (Bratu, 4/1958: 6). 

 Dezideratul partinităţii dublează pe cel al militantismului în literatură, declarat, în mod 
paradoxal, oponent al „fatalismului sociologic”, dar care susţine funcţiile fundamentale ale 
noii arte literare: instrument de cunoaştere, „armă ideologică” şi emiţător propagandistic. Ca 
urmare, norma „negativistă şi reacţionară” a „criticii imperialiste” este demontată prin filtrul 
noilor criterii de creaţie:  

„Ideologii burghezi reproşează literaturii socialiste tocmai acest caracter; ei deplâng faptul că 
realismul socialist nu concepe o artă a elitelor, că în literatura şi publicistica socialistă nu există 
acel zid chinezesc care s-a creat în cultura occidentală între arta celor puţini, a celor ghiftuiţi şi 
producţiile destinate vulgului (...) Dar oare atunci când este vorba de critica literară, care nu 
reflectă direct, imediat, viaţa maselor, nu sondează destinul oamenilor simpli, ci analizează 
opera artistică, preocuparea criticului trebuie să se îndrepte exclusiv numai asupra creatorului 
şi a descrierii operei lui? Oare nu tocmai problemele vieţii trebuie să le discute el prin 
intermediul operei literare, oare nu analiza imaginilor artistice ca expresie a vieţii reale trebuie 
să formeze obiectul lui? Arta este o tipizare, o oglindire sintetică a vieţii, şi oglindirea nu este 
reproducere, nu reprezintă o copie a originalului (...). Dacă n-am fi conştienţi de faptul că 
universul unei opere literare în totalitatea ei oglindeşte universul real, dacă nu am şti că-l 
semnifică şi-l tipizează, ar dispărea automat şi interesul nostru pentru această operă literară.” 
(Bratu, 4/1958: 6-7). 

 Condiţionarea procesului creator de proiectarea realităţilor socializante într-un discurs 
mediator al ideologiei Centrului devine sistem valoric în sine, funcţionând drept filtru 
normativ în promovarea textelor. „Adepţii artei pure, ai curentelor decadente” sunt 
marginalizaţi sub primatul „partinităţii” artistice, care postulează  

„o dezvoltare şi o continuare a tradiţiilor artei cu tendinţă, caracteristică marilor epoci de 
înflorire artistică”, dar şi chestiunea „contopirii organice, libere şi conştiente a individualităţii 
artistice cu orientarea ideologică, în virtutea necesităţii istorice şi a aspiraţiilor personale.” 
(Bratu, 4/1958: 8). 

 Modelul ficţional adus ca argument ilustrativ în susţinerea poziţiei teoretice este Tolstoi cu 
al său „imperativ etic şi ideologic”: criticul literar ar trebui să se oprească asupra unor creaţii 
ce îmbină realitatea socială puternic marcată revoluţionar şi pe cea ficţională, oglindind în 
imaginarul său profiluri umane şi universale tipologizate, care verbalizează unitar „idealul 
proletariatului”. Pe de o parte, Tolstoi, autorul propus ca exemplu modelator pentru 
ipostaza generalizată a creatorului, ilustrează tipul scriitorului militant, în ale cărui texte  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:26 UTC)
BDD-A3411 © 2009 Editura Europlus



 436

„străbate glasul unui critic democratic al liberalismului burghez, glasul unui revoltat care 
demască filistinismul burghez, ipocrizia egalităţii sexelor în societatea burgheză, glasul nu al 
unui observator exterior, ci al unui participant pasionat pe care îl mişcă şi-l determină nu numai 
o simplă impulsiune spontană ci o credinţă pasionată în valorile etice ale omului, atât de 
pasionată încât în glasul acestui conte se aude o voce ţărănească cu toate contradicţiile şi 
confuziile ei, o voce în care subzistă nu reflexul contradicţiei între o reflectare artistică spontană 
şi o orientare ideologică potrivnică, ci două orientări, două tendinţe care reflectă contradicţiile epocii 
(de pildă revolta dar şi karataevismul ţărănimii, utopismul mic-burghez dar şi ura lucidă 
împotriva capitalismului.)” (Bratu, 4/1958: 9).  

Pe de altă parte, critica în sine trebuie să se supună unor figuri formatoare, recunoscute 
pentru aciditatea verbului lor împotriva „tarelor estetice” în lectură. Horia Bratu apelează 
aici la un contra-exemplu cu rezonanţă în epocă: Titu Maiorescu, 

 „un critic lipsit de pasiuni literare, un critic preocupat numai şi numai de propriul său destin, 
de propria sa linişte, un asemenea critic şi-a redus propria sa activitate la dimensiuni meschine, 
a căzut pradă seducţiilor conformismului, a ajuns la tranzacţie cu inerţia.” Căci acesta „nu putea 
să admită arta cu tendinţă şi nici valoarea artistică a unor poeme care sugerau condiţia 
ţăranului român; sau a unor piese care demascau monstruoasa coaliţie.”(Bratu, 4/1958: 10)  

În acelaşi mod, sunt puşi în relaţie contrastivă Sainte-Beuve şi Bielinski: 
 „Unul însă aderă la eticheta Curţii, acceptă regulile clanului, duce o existenţă dublă întocmai ca 
Saint-Simon, scriitorul său preferat (...). Celălalt acceptă regulile luptei, renunţă la confortabilul 
cuib de nobili, îşi creează pentru moment condiţii neprielnice creaţiei (opera sa nu are 
dimensiunile criticii lui Sainte-Beuve, nu ocupă o bibliotecă întreagă, deşi autorul ei ar fi avut 
energia şi capacitatea de a-i da această întindere; în schimb, influenţa sa se exercită intens, 
depăşind viaţa literară; comportarea lui fermă mişcă în cele din urmă apa stătută a rutinei 
omeneşti, insuflă dinamism tinerilor capabili să iubească o idee. Şi spre deosebire de Sainte-
Beuve, a recunoscut urmaşii epocii sale, pe Tolstoi şi pe Gorki.).”(Bratu, 4/1958: 11) 

Finalul studiului închide demonstraţia pe misiunea utilitarist-militantă a criticului literar, 
care trebuie să dubleze, din umbră, şi să dirijeze traseele creatoare ale autorului:  

„Criticul literar marxist nu merge pe urmele sau în urma literaturii, nu urmăreşte traseul 
evenimentelor literare, nu reconstituie evenimentul, ci experimentează. Mai mult: îndrumă. (...) 
Critica literară rămâne o continuă interogare şi o autonegare dialectică, ea luminează nu numai 
opera, ci sensul dezvoltării literaturii, ea trăieşte profund contradicţiile literaturii, seria 
progreselor pe care aceasta le realizează.” (Bratu, 4/1958: 12) . 

Depăşind stadiul de „retorică sau tehnică interpretativă”, discursul critic are rol unificator al 
ficţiunii cu realitatea socializantă, acţionând leninist în sensul consonanţei „cu obiectul 
principal al creaţiei, cu masele.”  

În esenţă, discursul critic al anului 1958, aşa cum este el reflectat în Viaţa românească, voce 
culturală a diseminării ideologiei „noilor timpuri”, este „revizuit” politic pe de o parte, din 
perspectiva convertirii marilor modele ale literaturii române în nuclee funcţionale de 
influenţă doctrinară, şi pe de alta, din punctul de vedere al construirii unor texte – standard 
care să medieze programatic literarul prin controlul politizat al filtrului critic. Cea de-a doua 
linie generică, cea a iniţierii unor premise canonice în crearea „literaturii de valoare” este 
funcţională în două tipuri de articole: primele funcţionează ca acte ale „criticii de 
întâmpinare”, promovând sau desfiinţând texte aderente sau nu la ideologia de partid, iar al 
doilea tip se impune ca eşantion meta-critic, ca un „discurs asupra metodei” de a face 
literatură adecvată.  
 
BIBLIOGRAFIE 
Bratu, Horia, (1958): „Lenin şi critica literară” în Viaţa românească, nr.4 /aprilie 1958. 
Crohmălniceanu, Ov.S., „Fr.Munteanu (1958): Statuile nu râd niciodată” în Viaţa românească, nr.2 

/februarie 1958. 
Crohmălniceanu, Ov.S., „Aurel Mihale (1958): Nopţi înfrigurate” în Viaţa românească, nr.3 /martie 1958. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:26 UTC)
BDD-A3411 © 2009 Editura Europlus



 437

Crohmălniceanu, Ov.S., (1958): „Camil Petrescu şi demonul autenticităţii” în Viaţa românească, 
nr.5/mai 1958. 

Crohmălniceanu, Ov.S. (1958): „Realismul socialist şi revizionismul” în Viaţa românească, nr.8/august 
1958. 

Damian, S.,( 1958): „Spiritul de partid – trăsătura fundamentală a literaturii noastre” în Viaţa 
românească, nr.8/august 1958. 

****Miturile comunismului românesc sub direcţia lui Lucian Boia, (1998): Bucureşti, Ed.Nemira. 
Oprea, Al., (1958): „Tipologii umane şi sociale în proza contemporană” în Viaţa românească, nr.1 

/ianuarie 1958. 
Oprea, Al., (1958): „Tipologii umane şi sociale în proza contemporană” în Viaţa românească, nr.3 

/martie 1958. 
****(1958):„Pentru întărirea principialităţii marxist-leniniste în critica literară” în Viaţa românească, 

nr.6/iunie 1958. 
Raicu, Lucian, (1958): „Sensul autenticităţii” în Viaţa românească, nr.5/mai 1958. 
 
ABSTRACT 
During the Communist age, the articles published in the cultural papers of the period relate to a new literary 
canon which functions as a general rule for writing works. Now, the writers have to focus on specific themes and 
their works to display specific narrative strategies in order to reflect the ideological content of the age. The 
discourse itself seems to assume ideological stereotypes and linguistic patterns so as to intensively enhance the 
politically oriented critical discourse of the literary work. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:26 UTC)
BDD-A3411 © 2009 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

