
 411

Alina CRIHANĂ, Universitatea „Dunărea de Jos” din Galaţi 
 
 

LIMBAJ CRITIC ŞI LIMBĂ DE LEMN:  
VIAŢA ROMÂNEASCĂ ÎN 1956 

 
„Pentru scriitorii români, observa Sanda Cordoş într-un număr al revistei Vatra dedicat 
revizitării proletcultismului, 

 anul literar 1956 începe puţin mai devreme, în ultimele zile ale anului 1955. Atunci are loc 
Congresul al II-lea al Partidului Muncitoresc Român, unde Gheorghe Gheorghiu-Dej expune, în 
23 decembrie, Raportul de activitate al C.C al P.M.R, din care o scurtă secvenţă este consacrată 
literaturii şi artei. Deşi atît Stalin, cît şi Jdanov au încetat să mai fie referinţe ideologice explicite, 
discursul secretarului PMR le păstrează, în cea mai mare parte, retorica paternalist-triumfalistă 
şi ideile privitoare la funcţia şi modul de realizare a literaturii”[1].  

Anul 1956 avea să fie, pentru elita scriitoricească autohtonă, unul al reevaluărilor, al 
relecturilor, al „revizionismelor”. La trei ani după moartea lui Stalin, care funcţionase, la 
nivelul imaginarului politic şi al culturii „pe linie”, ca lider carismatic şi ca substitut 
parental[2], regimul politic de la Bucureşti, aflat în căutarea legitimităţii simbolice, simulează 
o reformă ale cărei efecte în plan cultural şi literar sunt resimţite ca un „dezgheţ” ideologic, 
accentuat dupa publicarea celebrului raport secret al lui Hruşciov.  

Într-un moment în care utopia sovietică îşi dovedeşte inaderenţa la real şi tentaţia 
totalitară, discursul politic transferat în sfera literaturii are nevoie de ancorarea în tradiţiile 
unui trecut reconsiderat critic, fireşte, din perspectiva doctrinei realismului socialist, care 
rămâne în continuare unica metodă de creaţie în totalitate viabilă. Având grijă să scoată 
doctrina atât de sub suspiciunea de „romantism” idilizant, cât şi de sub aceea de alunecare 
într-un naturalism decadent 

 („Realismul socialist exclude deopotrivă tendinţa de a prezenta viaţa în culori trandafirii, de a 
ignora conflictele ei, ca şi tendinţele de pescuire bolnăvicioasă a tot ce este putred, morbid, de 
prezentare în culori întunecate a realităţii noastre şi a eroilor vieţii noi”[3]), 

 raportul acreditează o modalitate de a legitima un discurs utopic parţial compromis, prin 
întoarcerea la valorile literare ale trecutului:  

„Scriitorii şi artiştii noştri continuă tradiţiile literaturii şi artei înaintate a trecutului, tradiţiile 
clasicilor literaturii şi artei noastre”[4].  

Pornind de la discursul partinic pilduitor, programul Vieţii româneşti, aşa cum se 
desprinde din articolul care deschide primul număr din 1956, intitulat sugestiv Spre noi 
succese, aşează creaţia literară, „ca parte integrantă a frontului ideologic al partidului”, într-
un context al transformărilor politico-sociale care reclamă, în spaţiul literaturii şi al criticii,  
depăşirea „dogmatismului” aparţinând unui trecut apropiat stând sub semnul erorilor şi al 
exagerărilor[5] :  

„Pentru viaţa literară prezintă însemnătate analiza slăbiciunilor constatate în munca ideologică 
în general şi în creaţia literară în particular. A fost combătut dogmatismul propagandei de 
partid şi al muncii ideologice, însuşirea bucherească, necreatoare, a învăţăturii marxist-leniniste. 
Dogmatismul în înfăţişarea trăsăturilor caracteristice realismului socialist s-a reflectat, printre 
altele, ca neputinţa de înţelegere dialectică a relaţiilor interdependente dintre literatură şi 
celelalte forme suprastructurale pe de-o parte, dintre literatură şi procesele revoluţionare 
petrecute în baza societăţii noastre, pe de altă parte. Ca urmare, fenomenul literar a fost uneori 
privit în afara specificităţii, în afara capacităţii de influenţare şi educare, caracteristice lui”[6]. 

Lepădarea de păcatele trecutului recent, pe care „ideo-critica”[7] o preia din scenariul 
simbolic în baza căruia puterea politică îşi construieşte strategia legitimatoare, parte a unui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:17 UTC)
BDD-A3407 © 2009 Editura Europlus



 412

exorcism soldat cu apariţia, în chiar anii „obsedantului deceniu”, a unor cărţi 
„supravieţuitoare”, va fi dublată de exaltarea patrimoniului literar naţional de dinainte de 
„Eliberare”, teritoriu în care sunt căutaţi acum, într-o manieră „protocronistă” avant la lettre, 
germenii ideologiei „înaintate” a prezentului. Pornind de la aceste repere, discursul critic de 
propagandă întemeiază o nouă utopie, fără însă a depăşi încorsetările limbajului dogmatic. 
Ideologie şi utopie, ca poli ai imaginarului social care „dau chip speranţelor şi memoriei 
noastre”[8], se întâlnesc în această tentativă de recuperare a tradiţiei şi îşi revelează legătura 
profundă. Aşa cum observa Alain Thomasset, pe urmele lui Paul Ricœur, 

 „în acest sens nu trebuie să reducem tradiţia la istoriile trecutului, nici să restrângem utopiile la 
ficţiunile viitorului”[9]. 

 Într-un interviu acordat ziarului Le Monde, Paul Ricœur, care analizase conceptele de 
ideologie şi utopie într-un capitol din Du texte à l’action (1986), declarase că  

„o tradiţie nu este vie decât dacă dă ocazia înnoirii, dacă ea constituie o resursă de reinterpretat 
şi nu o eternitate fixă.” 

 Pe de altă parte, 
 „utopia viitorului nu se poate naşte din nimic. Ea nu poate fi derivată nici în linie dreaptă din 
trecut, dar ea ar fi lipsită de forţă dacă nu ar fi în complicitate cu ceea ce, în acest trecut 
multiplu, nu a fost încă epuizat”[10].  

În “utopia cărţii” construită prin intermediul discursului critic ideologizant al anilor ’50, 
pe de o parte, operele avansate ale prezentului nu fac decât să continue “cele mai bune 
tradiţii ale literaturii noastre realiste” iar pe de altă parte,  

“operele clasicilor noştri au fost înfăţişate publicului cititor în perspectiva marxism-
leninismului”, “creaţia contradictorie a unora dintre scriitori [fiind] valorificată în elementele ei 
pozitive, înaintate”[11]. 

 După un prim număr dedicat îndeosebi “orientărilor” din literatura contemporană, Viaţa 
românească din 1956 va privilegia acest dialog “viu” cu tradiţia, prezent într-o rubrică al cărei 
titlu, Literatura realistă între 1920 şi 1944, încearcă să acrediteze, o dată în plus, ficţiunea 
continuităţii (ideologice!) trecut-prezent. În lista recuperaţilor ideologic se află nume celebre: 
în nr. 2, Camil Petrescu (interbelicul, fireşte) e analizat de D. Solomon din perspectiva 
“Problemei intelectualului”, în nr. 3, G. Ibrăileanu e vazut de C. Ciopraga ca un veritabil 
“creator”, în nr. 7, poezia interbelică a Otiliei Cazimir e “recitită” de Eugenia Tudor în 
maniera protocronistă deja amintită. În nr. 8, poezia simbolistă a lui George Bacovia e 
salvată, nu în ultimul rând din punct de vedere ideologic, de Ovid S. Crohmălniceanu din 
mlaştina “decadentismului”, unde fusese aruncată de o critica falsificatoare şi “obtuză”,  în 
nr. 10, elementele “înaintate” din teatrul lui Victor Ion Popa sunt puse de Ştefan Cristea pe 
seama ideilor “democratice” ale unui “scriitor pătruns de (...) o adâncă iubire şi înţelegere 
pentru soarta omului simplu, din popor, sub regimul burghezo-moşieresc”.  

În nr. 11, acelaşi Ovid S. Crohmălniceanu reciteşte Enigma Otiliei ca roman deopotrivă 
clasic-balzacian, “de profundă critică socială, de sângeroasă execuţie a familiei burgheze”, şi 
modern, într-un articol din care aproape că lipseşte, surprinzător, apologia spiritului partinic 
călăuzitor, iar Lucian Raicu analizează tipologiile comice din opera lui Gh. Brăescu, din nou 
fără jertfe pe altarul ideologiei partinice, cu excepţia câtorva observaţii minore despre 
neclarităţile sau inconsecvenţele interpretărilor anterioare, dintre care e citată aceea a 
mentorului de la “Sburătorul”, E. Lovinescu. În fine, nr. 12, din care nu lipseşte întoarcerea 
la originile “învăţăturilor” marxist-leniniste aplicabile în spaţiul artei şi al literaturii, prin 
conştiincioasa relectură a ideilor lui G. Plehanov[12] operată de Dumitru Micu, cuprinde, 
între altele, un articol dedicat de Mircea Zaciu lui I. Al. Brătescu-Voineşti, în care discursul 
dogmatic revine în forţă, în ciuda ambiţiei depăşirii spiritului “sociologismului vulgar” 
împotriva căruia autorul tunase în alte articole publicate în epocă (în “Scânteia tineretului”, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:17 UTC)
BDD-A3407 © 2009 Editura Europlus



 413

de pildă), scriind despre “nobila datorie” a criticii contemporane faţă de clasicii noştri. Şi în 
opera lui Brătescu-Voineşti, a cărui ignoranţă vis-à-vis de “analiza marxistă a fenomenelor 
lumii burgheze”, generatoare, la nivelul viziunii, de “numeroase confuzii şi impreciziuni”, 
este deplânsă în termeni care amintesc de şedinţele de partid, criticul caută elementele 
“viabile”, care merită reintegrate în circuitul “viu” al valorilor literare naţionale. 

Revenind la numărul din iulie, într-un articol care pune problema “eficacităţii” unor 
“modalităţi ale criticii literare”, Andrei Băleanu anatemizează o serie de “fenomene 
negative” precum “liberalismul, dogmatismul şi orice influenţe ale ideologiei burgheze”, 
dublate de “spiritul de grup, tămâierea şi calomnierea în viaţa literară” şi de “lipsa de gust, 
îngustimea în gândire şi diletantismul”, adică tot atâtea “racile ruşinoase” pe care critica 
literară are misiunea să le înlăture pe calea “luptei” ideologice:  

“Scopul acestei lupte e să educe, să convingă, să înlăture greşelile, să atragă pe un alt făgaş pe 
cei care au greşit, să-i ajute să meargă înainte”[13]. 

 Acestui tip de demers i se datorează, crede autorul,  
“valorificarea critică a moştenirii culturale, (...) faptul că îi înţelegem astăzi pe Eminescu, Slavici, 
Caragiale sau Rebreanu cu totul altfel decât erau ei înţeleşi în urmă cu 10 ani”[14].  

În limbajul impregnat de mitologia politică revoluţionară, care dă nota dominantă a “ideo-
criticii” în epocă, Andrei Băleanu promovează militantismul şi angajarea ideologică, în 
măsură să apere discursul critic de păcate capitale ca “liberalismul”, asociat cu “idilismul” 
(caracteristic unei critici “tămâietoare” care “acceptă orice”) şi “dogmatismul” (critica “la 
mir”, “negativistă”, “gata să respingă totul”).  

Discursul teoretic îşi caută, în cele din urmă, temeiurile argumentative într-o critică a 
criticii, ale cărei victime devin, pe rând, Savin Bratu, acuzat de un prea accentuat 
“tehnicism” dăunător analizei, care ar trebui să urmărească în primul rând “conţinutul de 
idei” al operelor, Ovid S. Crohmălniceanu, ironizat pentru fetişizarea “rolului 
individualităţii artistice” în actul estetic, Dan Costa – pentru limbajul critic “confuz”, 
incapabil să ofere “orientări clare” tinerilor poeţi pe care îi comentează... În paginile 
următoare, le vine rândul “dogmaticilor”: M. Pop, Mihai Novicov, Traian Şelmaru şi 
Dumitru Isac, ultimul acuzat de o lectură eronată a Moromeţilor lui M. Preda, amintind de 
aşa-numitul “ curent romantic” din cadrul realismului socialist… Aşadar, realism socialist să 
fie, dar cu măsură, tovarăşi: aceasta pare să fie lecţia conţinută în articolul-pamflet al lui A. 
Băleanu, care se încheie în cel mai pur stil al propagandei partinice, prin elogierea 
“îndrumărilor date de partid” care 

 “ne ajută să înlăturăm astfel de fenomene negative, să consolidăm şi să continuăm succesele 
obţinute, să ridicăm la un nivel mai înalt activitatea criticii noastre literare, care serveşte 
interesele poporului şi răspunde în faţa lui”[15]. 

În liniile aceluiaşi demers cu iz justiţiar, se înscrie şi articolul „Aureole inutile” din 
numărul 9 (din septembrie), semnat de Paul Granea, preocupat în egală măsură de 
tendinţele dăunătoare ale criticii contemporane, una dogmatică, excesiv sociologică, alta care 
descinde din şi mai periculoasa „estetică idealistă” teoretizată de Maiorescu şi generatoare a 
unor studii „de o platitudine îngrozitoare” despre Eminescu sau Alecsandri... Într-o 
categorie asemănătoare este aşezată şi critica „impresionistă” a lui E. Lovinescu, taxată ca 
„unilaterală”, „superficială” şi „neconcludentă”. Găsind alternativa într-o estetică marxistă 
eliberată de orice „unilateralitate”, „de orice dogmă şi idee preconcepută”, în spiritul 
respectului faţă de „realitatea obiectivă” şi al intoleranţei faţă de „deformaţiile metafizice”, 
autorul polemizează pe rând cu S. Fărcăşan, vinovat de aplicarea unor scheme abstracte, 
excesiv generalizante, în Străinul lui Titus Popovici şi cu Lucian Raicu care greşise şi el în 
interpretarea „impresionistă” a aceluiaşi roman.  

Suprapunerea analizelor unor critici care, în perioada posterioară „liberalizării” din anii 
’60, se vor angaja în direcţii diferite, nemaivorbind de diferenţele valorice care-i separă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:17 UTC)
BDD-A3407 © 2009 Editura Europlus



 414

iremediabil, este de natură să demonstreze în ce măsură naraţiunile ideologice subordonate 
macrostructurii ritualice a comunismului lenino-stalinist ajung să niveleze discursurile 
epocii, aducându-le la acelaşi numitor. Mitologia mesianică de sursă stalinistă, reprezentând 
„istoria” perfectă pentru comuniştii autohtoni care o vor prelua, fără a opera modificări de 
substanţă în interiorul acesteia (nici măcar în epoca antisovietismului declarat şi a 
configurării protocronismului), se va regăsi în toate compartimentele discursului legitimator, 
inclusiv în interiorul discursului critic. Acesta va reflecta ritualizarea limbajului, prezentă la 
nivelul corpusului doctrinar, care ajunge să funcţioneze ca „sfântă scriptură” purtătoare a 
revelaţiei ultime, sfârşind prin a lua în stăpânire realul, căruia îi substituie o lume pur mitică. 
Secvenţele citate sunt simptomatice în raport cu direcţia imprimată de ideologia politică 
unui discurs critic investit cu o atare misiune legitimatoare. În opinia lui Nicolae Manolescu,  

„întreaga tinereţe a criticii realist-socialiste a fost o nesfîrşită luptă şi campanie, purtată pe mai 
multe fronturi, contra unor duşmani sau a unor vestigii ale trecutului, care trebuiau înlăturaţi 
din calea marşului triumfal al lumii noi spre ţelul vrăjit al societăţii fără clase şi absolut libere 
din utopia marxistă. (...) Refuzînd o dezbatere reală (lucru explicabil, fiindcă n-avea nici o 
valoare teoretică), doctrina încerca să se apere prin ideea că orice critică este o formă de 
revizionism.”[16] 

Scenariul recuperării nu presupune exclusiv dezgroparea înaintaşilor “înaintaţi”, o 
“întoarcere la origini” având virtuţi întemeietoare, după exorcizarea demonilor dogmatici: 
utopia naţional(ist)ă regresivă, care pare alternativa la “Regatul” promis de “tătucul” 
decedat, integrează ideologic spaţiul social, căci, în ultimă instanţă, poporul este cel care 
trebuie, în primul rând, să fie recuperat... În termenii lui Al. Ciorănescu,  

„L’aspect nostalgique de l’utopie, qui consiste à exorciser la réalité par l’évocation d’une société 
parfaitement heureuse n’est que la répétition, devenue consciente et méthodique, de la même 
série de curiosités insolubles et de solutions imaginaires, qui ont conduit à la création du mythe 
de l’âge d’or ou de celui du pays de Cocagne. ”[17].  

« Epoca de aur » şi « ţara unde curge lapte şi miere », componentele cronotopului 
utopic evocat în scenariul legitimator comunist, îndeosebi în perioada dictaturii ceauşiste, se 
regăsesc inclusiv în discursul critic de propagandă al anilor ’50, acolo unde e foarte evident 
modul în care lectura distorsionată a literaturii ajunge să se transforme într-o lectură 
deformată a istoriei contemporane. 

 
NOTE 
[1] Sanda Cordoş, « 1956 : calendarul oficial », în revista Vatra, nr. 9 – 10 / 2004, p. 90. 
[2] Evident, e vorba de un rol simbolic pe care i-l atribuise, în topica imaginarului socio-cultural 

românesc, supraeul politic, şi nu de imaginea pe care o avea „tătucul” la nivelul mentalităţii 
colective. 

[3] „Din Raportul de activitate al C.C al P.M.R, la Congresul al II-lea al Partidului, prezentat de 
tovarăşul Gh. Gheorghiu-Dej, prim secretar al C. C.  al P. M. R.”, în Viaţa românească, nr. 1 / 1956, p. 
5. 

[4] Ibidem. 
[5] Erorile vor fi puse pe seama trio-ului „deviaţioniştilor” / „fracţioniştilor”, Pauker – Luca – 

Georgescu, aşa cum se arată inclusiv în articolul-program din primul număr al revistei. 
[6] „Spre noi succese”, în Viaţa românească, nr. 1 / 1956, p. 10. 
[7] Eugen Negrici, Iluziile literaturii române, ed. cit., p. 142. 
[8] Alain Thomasset, Paul Ricœur, une poétique de la morale: aux fondements d'une éthique, herméneutique et 

narrative dans une perspective chrétienne, Tome 124 de Bibliotheca Ephemeridum theologicarum 
Lovaniensium, Peeters Publishers, Presses Universitaires de Louvain, 1996, p. 209 (trad. noastră). 

[9] Ibidem (trad. noastră). 
[10]  „Un entretien avec Paul Ricoeur”, dans Le Monde du 27 octobre 1991, page 2, colonne 6, apud 

Alain Thomasset, ibidem (trad. noastră). 
[11] „Spre noi succese”, op. cit., p. 11. 
[12]  „Plehanov despre originile artei”, pp. 190 – 197. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:17 UTC)
BDD-A3407 © 2009 Editura Europlus



 415

[13] „Unele modalităţi ale criticii literare şi problema eficacităţii lor”, în Viaţa românească, nr. 7 / 1956, 
p. 194. 

[14] Idem, p. 195. 
[15] Idem, p. 201. 
[16] Nicolae Manolescu, „Realismul socialist. Literatura „nouă”,  în revista Vatra, nr. 9 – 10/2004, p. 88, 

text disponibil la adresa http://www.revistavatra.ro/pdf/vatra_9_10-2004.pdf 
[17] Alexandru Cioranescu, L’Avenir du passé: utopie et littérature, Paris, Gallimard, 1972, pp. 47-48. 
 
BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 
Baudin, Antoine, Heller, Leonid, Le réalisme socialiste comme un activisme mimétique, ou Image, texte et 

littérature à l’époque de Jdanov. Quelques méditations pour ses stratégies narratives et le ludisme 
politique des auteurs soviétiques staliniens, în Amsterdam International Electronic Journal for 
Cultural Narratology, no. 2, autumn 2005 

Besançon, Alain, Les origines intellectuelles du léninisme, Paris, Calmann-Lévy, 1977 
Cernat, Paul, Manolescu, Ion, Mitchievici, Angelo, Stanomir, Ioan, Explorări în comunismul românesc, 

vol. I-II, Iaşi, Polirom, 2005 
Cioranescu, Alexandru, L’Avenir du passé: utopie et littérature, Paris, Gallimard, 1972 
Cordoş, Sanda, « 1956 : calendarul oficial », în Vatra, no. 9 – 10/2004 
Manolescu, Nicolae, „Realismul socialist. Literatura „nouă”, în revista Vatra, nr. 9 – 10 / 2004, text 

disponibil la adresa http://www.revistavatra.ro/pdf/vatra_9_10-2004.pdf 
Negrici, Eugen, Iluziile literaturii române, Bucureşti, Cartea Românească, 2008 
Ricoeur, Paul, Ideologia şi utopia: două expresii ale imaginarului social, dans Eseuri de hermeneutică, 

Bucureşti, Humanitas, 1995 
Stanomir, Ioan, „Literatura română în anii ’50”, în România literară, nr. 30 / 2003 
Thom, Françoise, Limba de lemn, Bucureşti, Humanitas, 1993 
Thomasset, Alain, Paul Ricœur, une poétique de la morale: aux fondements d'une éthique, herméneutique et 

narrative dans une perspective chrétienne, Tome 124 de Bibliotheca Ephemeridum theologicarum 
Lovaniensium, Peeters Publishers, Presses Universitaires de Louvain, 1996 

Wunenburger, Jean-Jacques, L’utopie ou la crise de l’imaginaire, Paris, Jean-Pierre Delarge, Editions 
Universitaires, 1979 

 
RESUME 
Assumé par la critique dogmatique, le langage idéologique devenu « un véritable langage liturgique ou plutôt un 
mélange du langage liturgique avec le langage scientifique » (J.-P. Sironneau), efface non seulement les 
différences entre les discours critiques mais aussi celles entre les œuvres littéraires analysées. Pour l’”idéo-
critique” les éléments qui confèrent de l’unicité et de l’originalité à l’œuvre  littéraire ne comptent plus. Fondée 
sur la „langue de bois”, qui „élimine simultanément la mémoire et le sentiment de l’identité”, tout en écartant en 
même temps „les phénomènes et les concepts” (F. Thom), démarche soldée avec la disparition de la signification, 
cette critique sera dominée par „la tendance d’effacer l’originalité”.  
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:17 UTC)
BDD-A3407 © 2009 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

