
 145 

Cristinel MUNTEANU,  
Universitatea „Constantin Brâncoveanu” din Piteşti 

CÂTEVA PRECIZĂRI REFERITOARE LA CONCEPTUL DE «SEMNIFICAT» 
 ÎN VIZIUNEA LUI EUGENIU COŞERIU 

 
Domnului Profesor univ. dr. Ioan S. Cârâc,  

în semn de omagiu la împlinirea vârstei de 70 de ani 
 

0. Îmi propun să prezint aici o continuare (sau o completare) a unui articol publicat 
deja într-un număr anterior al revistei „Lexic comun / Lexic specializat”, articol în 
care m-am ocupat de problema terminologiei în concepţia lingvistică a lui Eugeniu 
Coşeriu (vezi Munteanu 2010). Faţă de momentul respectiv, astăzi consider că sunt 
necesare câteva precizări suplimentare. 

1. Se pare că nu puţini sunt cei care întâmpină dificultăţi în a înţelege just 
conceptul de «semnificat» la Eugeniu Coşeriu. Or, fără această înţelegere, nici 
deosebirea dintre lexicul comun (cuvintele obişnuite) şi lexicul specializat 
(terminologiile) nu se poate face corect, pericolul de a confunda semnificatul cu 
desemnarea rămânând iminent. Este vorba, pur şi simplu, de a distinge – cum o 
spune Coşeriu de atâtea ori – „între categoriile «obiective» (clasele de lucruri 
desemnate) şi categoriile mentale (concepte sau semnificate)” (Coseriu 1990: 261). 
Dar, în acest caz, expresia „pur şi simplu” este un fel (uzual) de a zice, fiindcă, în 
realitate, chiar şi unii coşerieni par să aibă probleme cu distincţia în cauză şi cu 
definirea exactă a noţiunii de «semnificat». Bunăoară, Jesús Gerardo Martínez del 
Castillo, autorul unui articol (util[1], de altminteri) – El significado en Coseriu: 
fundamentación teórica y estudio – , dă impresia că nu diferenţiază clasa de esenţă, 
crearea unui semnificat fiind, indistinct, „la creación de una clase o esencia” (vezi 
Martínez del Castillo 2004: 87-91 sau idem 2010: 310). 

2. Interpretarea oarecum defectuoasă pe care Martínez del Castillo o dă 
semnificatului la Coşeriu provine, probabil, din pregătirea lingvistică şi filozofică 
(temeinică, de altfel) care-i stă la bază. În ceea ce priveşte filozofia, lingvistul 
spaniol este tributar, în primul rând, lui Ortega y Gasset, gânditor agreat de 
Coşeriu (care îl şi citează uneori). Dar, în pofida fondului comun, nu trebuie să 
suprapunem – nici măcar ca exerciţiu mental – filozofia lui Gasset peste gândirea 
teoretică a lui Coşeriu (şi ea riguros şi solid fundamentată filozofic) atunci când îl 
interpretăm pe cel din urmă[2]. În modul în care Coşeriu concepe semnificatul se 
vădesc influenţe (declarate şi de savant) în special din Aristotel, scolastici (Toma 
d’Aquino, mai cu seamă), Leibniz, G. Vico, Hegel şi Husserl. Cred că neînţelegerea 
majoră izvorăşte din felul în care Coşeriu întrebuinţează – în spiritul vechilor 
precursori – însăşi noţiunea de «concept», dimpreună cu ideea de «universal» 
cuprinsă aici, la care adaugă şi ceva din aportul fenomenologiei[3]. 

2.1. Comentând schema lui K. Bühler referitoare la funcţiile semnului 
lingvistic, Coşeriu aminteşte formula scolasticilor (influenţaţi de stoici), verba 
significant res mediantibus conceptibus („cuvintele semnifică lucrurile prin 
intermediul conceptelor”), apreciind că „nu este clar până la ce punct termenul 
conceptus, aşa cum îl folosesc scolasticii, desemnează ceva aparţinând limbajului” 
(Coseriu 2007: 177), însă afirmând, în continuare, că „un analogon lingvistic [al 
acestuia] este termenul semnificat” (ibid.). Operaţia conştiinţei prin care avem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A3327 © 2011 Editura Europlus



 146 

intuiţia unitară a unui mod de a fi, prin care cunoaştem esenţa lucrurilor (prin care 
se formează, deci, conceptele / semnificatele) a fost semnalată de Aristotel în 
tratatul De anima, 430a şi numită de către acesta nóesis tôn adiairéton („cunoaşterea 
indivizibilului”, pe care scolasticii o vor denumi apoi apprehensio simplex sau 
indivisibilium intelligentia, cf. Coseriu 2010: 118). Ideea a fost înţeleasă just de Toma 
d’Aquino, care a şi explicat / dezvoltat cele spuse cu parcimonie de Aristotel, 
susţinând că voces (cuvintele) reprezintă simplices intellectus conceptiones (ibid.: 177). 
Evident, Coşeriu avertizează undeva că, deşi limbajul exprimă în mod propriu 
doar conceptualul, „«conceptual» nu înseamnă încă «raţional» sau «logic» şi 
reducerea faptului lingvistic sau a celui conceptual la logosul raţional este o 
simplificare arbitrară a lui «ceea ce se poate spune» (dicibile, λεκτόν), a logosului în 
totalitatea sa.” (Coşeriu 1968: 45). 

Discuţia acestor probleme şi a surselor gândirii lui Coşeriu (chiar şi numai în 
această privinţă) ar merita lărgită, dar nu o voi face aici[4]. Deocamdată, mă voi 
mulţumi cu indicarea unor aspecte fundamentale. Despre «semnificat», aşa cum 
este teoretizat de Coşeriu, am vorbit altădată (vezi Munteanu 2010: 67). Se cuvine 
să lămurim însă ce înseamnă (ori cum se formează), în opinia lui Coşeriu, 
«conceptul», pentru că ne ajută să pricepem – cu raportare la semnificat – nu doar 
în ce constă esenţa limbajului, ci şi o dimensiune esenţială a teoriei lingvistice 
coşeriene. 

2.2. În legătură cu problema «semnificatului» la Coşeriu, am impresia că 
Martínez del Castillo (şi, ca el, atâţia alţii) are o percepţie cumva denaturată a 
conceptului în cauză sub înrâurirea lui Edward Sapir, a cărui lingvistică o şi 
rezumă într-un capitol (Martínez del Castillo 2010: 145-159)[5]. Cine va citi o frază 
de-a lui Sapir, precum cea de mai jos, ar putea crede că atât savantul american, cât 
şi Coşeriu împărtăşesc acelaşi punct de vedere privind semnificatul: 

„This house and that house and thousands of other phenomena of like character are 
thought of as having enough in common, in spite of great and obvious differences of 
detail, to be classed under the same heading. In other words, the speech element «house» 
is the symbol, first and foremost, not of a single perception, nor even of the notion of a 
particular object, but of a «concept», in other words, of a convenient capsule of thought 
that embraces thousands of distinct experiences and that is ready to take in thousands 
more.” (Sapir 1921: 13)[6]. 

Însă, de fapt, diferenţa dintre cei doi mari lingvişti rezidă în modul în care 
fiecare înţelege noţiunea însăşi de «concept». La Sapir (ibid. 13-14) semnificatul ia 
naştere prin generalizare şi abstractizare, prin „clasificarea” experienţei[7]. La 
Coşeriu, în schimb, după cum vom vedea, perspectiva este alta, chiar dacă, 
definind (după Aristotel) «semnificaţia», şi el vorbeşte despre „ceea ce ne permite 
să întrebuinţăm pentru numirea unei serii infinite de lucruri acelaşi cuvânt” 
(Coşeriu 1994: 17). 

3. Am convingerea că o serie de confuzii ar putea fi eliminate dacă am avea în 
vedere măcar locul în care, opunând pozitivismului antipozitivismul (al cărui adept 
este), Coşeriu indică unul dintre principiile fundamentale ale acestuia din urmă: 
principiul universalităţii individului[8]: 

„Acesta este unul din principiile fundamentale ale fenomenologiei lui Husserl, în 
viziunea căruia niciun «individ» nu este numai şi exclusiv individ, ci conţine în sine 
şi manifestă propria sa universalitate. Masa la care scriu nu este numai «lucrul de 
acolo» neidentificabil şi nu este nici măcar «această masă», dacă o recunosc ca 
«masă», ci este şi «masă în general». Un individ (=fapt individual) nu este doar acest 
individ cu totul particular şi irepetabil, ci este de asemenea un mod general de a fi. Iar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A3327 © 2011 Editura Europlus



 147 

acest mod general de a fi – universalitatea unui fapt – nu se construieşte prin 
abstractizare şi generalizare, dat fiind că aceste operaţii implică deja o intuiţie 
prealabilă a universalului. […] Faptul de a recunoaşte ceva drept ceva, adică de a 
spune, chiar tacit, x este a (bunăoară, «aceasta este o tragedie»), implică o «cunoaştere 
antepredicativă», o intuiţie a esenţei obiectului pe care «îl clasificăm». Tocmai de 
aceea, vom remarca, conceptele nu se formează prin abstractizare şi generalizare, ci – 
orice obiect fiind «acest obiect» şi, în acelaşi timp, un mod de a fi, posibilitatea 
infinită a altor obiecte ca acesta – prin intuiţia imediată a acestui mod de a fi. Nu 
avem nevoie de mulţi elefanţi pentru a ne forma conceptul de elefant: e suficient 
unul (chiar dacă experienţa ulterioară va putea modifica sau preciza şi îmbogăţi 
conceptul nostru iniţial). Mai mult, dacă ar trebui să ne formăm conceptele prin 
abstragerea unor trăsături comune, pur şi simplu nu ni le-am putea forma, deoarece 
ar trebui să le avem deja pentru a realiza această operaţie. Ceea ce se formează efectiv 
prin intermediul abstragerii unor trăsături comune mai multor obiecte, nu este 
niciodată un concept, ci un obiect generic şi schematic – nu conceptul ʽomʼ, de 
exemplu, ci omul «abstract» din manualul de anatomie – care nu se referă la ce-ul, ci 
la cum-ul obiectelor.” (Coşeriu 2000: 36-37).  

Coşeriu face observaţia (într-o notă de subsol – 2000: 36) că, „la rigoare, acest 
principiu nu îi aparţine lui Husserl, deoarece provine de la Aristotel, prin maestrul 
lui Husserl, F. Brentano”. El remarcă însă că, prin Husserl, principiul „dobândeşte 
o nouă vigoare, un relief particular, înţelegându-se în toate semnificaţiile sale”. 

3.1. Probabil că deosebirea de viziune (dintre pozitivişti şi antipozitivişti) într-o 
atare privinţă îşi are rădăcinile în vechea „ceartă a universaliilor” din Evul Mediu. 
Astfel, în opoziţie cu Toma d’Aquino (continuatorul lui Aristotel), nominalistul W. 
Occam definea «universalul» drept conceptus mentis significans univoce plura 
singularia („un concept al minţii care semnifică în mod univoc mai multe lucruri 
individuale”), considerând că „actul percepţiei sesizează numai individualul, iar 
generalul este scos de abstracţie prin travaliul ei” (Dumitriu 1969: 337). Or, 
Aristotel, „care pleca tot de la cunoaşterea intuitivă a individualului, credea că 
universalul era sesizat chiar în actul percepţiei” (ibid.). Altfel spus – cu exemplul 
Stagiritului (reluat apoi şi de Toma d’Aquino) – „cuvântul om înseamnă ′faptul de 
a fi om′, pe care îl recunoaştem în fiecare om în particular, când întâlnim un om sau 
când vorbim despre el” (Coşeriu 1994: 17). Prin indivisibilium intelligentia, după 
cum susţine şi Toma d’Aquino, obţinem „numai intuiţia unei esenţe, care nu ne 
spune nimic despre lucruri, ci ne dă numai «quiditatea lucrurilor» – să spunem pe 
româneşte – «ceitatea» lor (ce sunt lucrurile), precum quid est homo, quid est albus, 
fără nicio analiză şi o sinteză” (ibid.: 19; vezi şi Coseriu 2010: 177). 

3.2. Revenind la discuţia de mai sus, este important să precizăm că E. Coşeriu 
subliniază – ca o consecinţă a principiului antipozitivist menţionat – necesitatea de 
a distinge între «generalitate (empirică)» şi «universalitate», distincţie ce a fost 
ignorată de ideologia pozitivistă. Cele două noţiuni sunt definite în felul următor: 

„Generalitatea reprezintă ansamblul particularităţilor constante pe care, având deja 
conceptul, le constatăm efectiv într-o clasă de obiecte; trăsături caracteristice care, la 
rigoare, pot să nu fie indispensabile pentru ca obiectele să fie ceea ce sunt: pur şi 
simplu aceste trăsături se prezintă în ele. Universalitatea, în schimb, este condiţia 
constatării trăsăturilor comune în obiecte, modul necesar de a fi al anumitor obiecte: 
ceea ce aparţine conceptului unui obiect sau poate fi dedus din concept, adică 
ansamblul acelor trăsături fără de care un obiect nu ar fi ceea ce este. […] Aceasta 
este valabil şi pentru anumite trăsături generale specifice şi exclusive ale unei clase 
de obiecte, adică pentru ceea ce Aristotel numeşte «propriul». Bunăoară – acesta este 
exemplul lui Aristotel – numai omul râde. Totuşi faptul de a putea râde ţine de „ceea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A3327 © 2011 Editura Europlus



 148 

ce îi este propriu” omului, nefiind o trăsătură necesară a conceptului de ʽomʼ şi nu 
aparţine definiţiei acestui concept, «esenţei» omului.” (Coşeriu 2000: 37-38). 

Aceste idei, însuşite de la marii săi maeştri de gândire, i-au permis lui Coşeriu 
– aşa cum notam mai sus – nu doar să pătrundă adânc fiinţa limbajului, sesizând 
specificul semnificatului[9], ci să şi opereze, la nivel teoretic, distincţii 
fundamentale privind clasificarea ştiinţelor (vezi Munteanu 2010: 74, nota nr. 4)[10] 
şi a disciplinelor ce se ocupă de limbaj, delimitând riguros şi limpede obiectul 
fiecăreia în parte: cel al lingvisticii generale, cel al teoriei limbajului şi cel al 
filozofiei limbajului (vezi Coşeriu 2003: 28-35).  

4. Intrând pe terenul lingvisticii, să vedem cum se răsfrânge această idee pe 
care Coşeriu o avea despre «concept» asupra viziunii sale despre «semnificat». 
Lingvistul român insistă, în multe locuri, pe ceea ce ar trebui să înţelegem prin 
semnificat şi pe modalitatea în care se creează ori se învaţă semnificatele. 

4.1. Astfel, încă de la Aristotel ar trebui să se ştie că semnificatul de limbă este 
„conţinutul unitar de conştiinţă”, conceptul „care face posibilă şi justifică, prin 
intermediul aceleiaşi expresii, desemnarea tuturor obiectelor recunoscute ca ţinând 
de (sau ca fiind raportabile la) aceeaşi «specie»: nu faptul de a numi cal un cal, ci 
raţiunea pentru care se numeşte cal (şi nu măgar sau catâr).” (Coseriu 1983: 358-
359). Semnificatul ia naştere printr-o operaţie a intelectului, o intuiţie globală a 
unui mod de a fi (nóesis tôn adiairéton): „această operaţie este prima operaţie a 
înţelegerii, care este aceea de a capta un mod de a fi, nu un anumit om sau mai 
mulţi oameni, ci numai ce-ul sau ceinţa [sic!, < lat. quid şi quidditas, n.m. C.M.], ce e 
omul. Nu aplicându-l la tot felul de entităţi particulare, ci numai la această esenţă: 
modul de a fi. Pe urmă există a doua operaţie, aceea a judecăţii, a spune ceva 
despre ceva ş.a.m.d.” (Coşeriu 2004b: 51). 

4.2. În acelaşi timp, Coşeriu avertizează că semnificatul nu este „dat” de 
context, ci de cunoaşterea limbii. Contextul nu face altceva decât să determine 
ulterior semnificatele, precizând desemnarea[11]. La rigoare,  

„un semnificat poate fi întrebuinţat în contexte cu totul noi («inedite») şi adesea un 
semnificat se află în conflict cu contextul, ceea ce implică faptul că este identificat sau 
recunoscut în mod independent de acesta; altminteri, expresiile greşite ori 
extravagante n-ar putea fi identificate ca atare. Fără îndoială, semnificatele se învaţă 
în contexte. Dar nu trebuie confundate condiţiile empirice ale învăţării cu 
cunoaşterea limbii. Învăţarea unei limbi este întotdeauna o activitate creatoare: ceea 
ce se experimentează este, în fiecare caz, o desemnare particulară şi în întregime 
determinată; iar ceea ce se învaţă (adică, ceea ce se creează plecând de la această 
desemnare particulară) este un semnificat, o posibilitate nesfârşită de desemnare, în 
care desemnarea experimentată nu-i decât un exemplu.” (Coseriu 1983: 359). 

4.3. Mai atrage atenţia Coşeriu, frecvent, şi asupra altui amănunt neglijat chiar 
şi de lingvişti importanţi (cum este şi cazul lui Sapir): semnificatele nu iau naştere pe 
cale inductivă prin experimentarea mai multor obiecte care aparţin unei clase. 
Clasele sunt fixate prin intermediul semnificatelor, şi nu invers: semnificatul 
justifică posibilitatea de a construi astfel de clase. Iar însuşirea / învăţarea unui 
semnificat presupune imitarea intuiţiei originare – un act la fel de creator ca şi 
inventarea acestuia (Coseriu 2010: 343-345). 

4.4. Alte completări la conturarea concepţiei lui Coşeriu se pot desprinde din 
critica prin care este respinsă şi demontată o analogie („total inadecvată”) pe care 
Lyons o făcuse cu privire la natura relaţională a semnificatului (vezi Lyons 
1968/1995: 496-497) pornind de la ceea ce spusese B. Russell despre noţiunea de 
«lungime»: „Ainsi, la «longueur de x» ne serait que le résultat de l’appréciation 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A3327 © 2011 Editura Europlus



 149 

d’une propriété de x par rapport à la même propriété d’un autre objet, prise en tant 
qu’unité de mesure: de la même façon, le «signifié de x» ne serait que le rapport 
entre une propriété de x et la même propriété dans y, z, etc.” (Coseriu 1983: 358). 
Este adevărat, spune Coşeriu, că „lungimea lui x” nu-i altceva decât raportul 
proporţional între lungimea acestui x şi o lungime luată ca unitate de măsură, însă 
această analogie nu spune nimic cu privire la natura semnificatului, fiind în 
întregime inadecvată. Şi, de fapt, observă Coşeriu, în exemplul originar al lui 
Russell era vorba despre noţiunea de „lungime a lui x”, şi nu de noţiunea de 
„lungime” în sine, ca tip de dimensiune diferită de cele numite lărgime, înălţime, 
adâncime etc. În acelaşi timp, se arată că „semnificatul unui semn al limbii este 
delimitat de semnificatul altor semne ale aceleiaşi limbi, dar este delimitat tocmai 
ca semnificat, altfel spus, ca fapt de o natură determinată: semnificat nu este pur şi 
simplu numele ansamblului acestor raporturi” (ibid). Pe de altă parte, „semnificatul 
nu este o proprietate «adjectivă» de tipul lungimii: chiar dacă se spune că un semn 
material sau un «semnificant» are un semnificat (mod de a zice discutabil în logică 
şi în epistemologie, însă consacrat prin uz în limbile noastre), nu se spune că 
prezintă din punct de vedere fizic o proprietate – «semnificativitatea» – , ci că el 
corespunde sau se referă la un fapt mental, la un conţinut de conştiinţă, non-
constatabil ca atare în «lumea» exterioară.” (ibid.). 

5. Din păcate, receptarea distincţiilor şi a conceptelor coşeriene este viciată în 
unele medii ştiinţifice din cauza unor orientări ideologice sau filozofice „la modă”, 
foarte diferite de idealismul (inclusiv cel de factură fenomenologică) ce stă la baza 
doctrinei lui Coşeriu[12]. Altminteri, întorcându-mă la cel care ne-a prilejuit 
această expunere, am convingerea că – dincolo de interpretarea parţial incorectă a 
conceptului de «semnificat» la Coşeriu – cercetările lui Martínez del Castillo (mai 
ales cele din cartea La lingüística del decir [2004], dedicată memoriei lui „Don 
Eugenio”) se pot dovedi utile îndeosebi la studierea terminologiei. 
 
 

NOTE 
 [1] De pildă, Martínez del Castillo evidenţiază cinci aspecte sub care se înfăţişează 

semnificatul în teoria lui Coşeriu. Astfel, semnificatul: a) este „conţinut de conştiinţă” 
(după Aristotel); b) este raţiunea unică ce defineşte limbajul (care există prin şi pentru a 
crea semnificate); c) este istoric (aparţine unei limbi); d) este virtual (de aici rezultând şi 
că limbajul este „actividad cognoscitiva”); e) se manifestă în formă (Martínez del Castillo 
2005: 67-68). 

[2] Este interesant modul (lăudabil, desigur) în care unii discipoli coşerieni importanţi 
(direcţi sau indirecţi) „nu jură în cuvintele unui singur maestru”, conjugând concepţia 
lui Coşeriu cu cea a unor filozofi precum H.G. Gadamer (Donatella Di Cesare), Josef 
Simon (Ana Agud), Ortega y Gasset (J.G. Martínez del Castillo) ş.a.m.d. În definitiv, toţi 
fac parte din aceeaşi mare familie de gândire. 

[3] À propos de studiul lui Martínez del Castillo, iată şi o critică a lui Cornel Vîlcu: „Nu poate 
fi deplânsă îndeajuns profunda neînţelegere a doctrinei coşeriene în cazuri cum e 
articolul dedicat tocmai noţiunii de semnificat în integralismul lingvistic de către Jesús G. 
Martínez del Castillo. Consider acest text simptomatic pentru riscurile interpretării 
integralismului fără cunoştinţe reale de fenomenologie. Atrag atenţia aici doar asupra 
uneia dintre confuziile grave de care se face vinovat autorul pomenit şi semnalez 
pericolul serios ce ameninţă înţelegerea noastră câtă vreme vorbim despre semnificat ca 
despre «ceva pe care vorbitorul îl utilizează şi îl face, susceptibil de realizări individuale 
pentru realizări ulterioare şi aparţinând astfel discursului» [subl. lui C.V.].” (Vîlcu 2010: 
57). 

[4] Voi trata chestiunea, pe îndelete, într-un studiu aparte. Câteva trimiteri bibliografice voi 
face, totuşi, pentru orientare. Astfel, despre indivisibilium intelligentia la Coşeriu, vezi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A3327 © 2011 Editura Europlus



 150 

Seppänen 1988: 19-27; pentru influenţa lui Aristotel asupra concepţiei lui Coşeriu despre 
semnificat şi desemnare, îl recomand pe Vilarnovo 1993: 85-107; de asemenea, pentru o 
prezentare utilă a problemei universalului / universaliilor la Aristotel, vezi Dumitriu 
1992: 94-135 (care poate fi menţionat şi pentru o sinteză a concepţiei lui Husserl privind 
„reducţia fenomenologică” şi obţinerea „intuiţiei pure” [vezi Dumitriu 1990: 22-25]). 
Pentru influenţa fenomenologiei asupra lui Coşeriu, vezi Vîlcu 2010. 

[5] De altfel, Martínez del Castillo, profesor ce predă limba engleză la Universitatea din 
Almería, este foarte familiarizat cu lingvistica americană, scriind, printre altele, o carte 
despre lingvistica cognitivă şi una (o reevaluare critică) despre fundamentele teoriei lui 
N. Chomsky (vezi Martínez del Castillo 2006 şi 2008). 

[6] Prezentând „el símbolo y la clase” în concepţia lui Sapir, iată cum rezumă [sau traduce?] 
paragraful, citat de noi mai sus, Martínez del Castillo: „De esta manera, esta casa y 
aquella casa y miles de otros fenómenos de carácter análogo se aceptan así en cuanto 
tienen un número suficiente de rasgos comunes, a pesar de las grandes y palpables 
diferencias de detalle, y se clasifican bajo un mismo rótulo. Un elemento lingüístico, 
como house, es primordial y fundamentalmente, no el símbolo de una percepción aislada, 
si [sic!] siquiera de la noción de un objeto particular, sino de un «concepto», o, dicho de 
otra manera, de una cómoda envoltura de pensamientos en la cual están enncerradas 
miles de experiencias distintas y que es capaz de contener muchos otros miles” 
(Martínez del Castillo 2010: 151-152). 

[7] Şi aceasta în ciuda faptului (bine cunoscut) că E. Sapir era un admirator al ideilor estetice 
şi lingvistice ale lui B. Croce. Iată ce declara în prefaţa de la Language: „Among 
contemporary writers of influence on liberal thought Croce is one of the very few who 
have gained an understanding of the fundamental significance of language. He has 
pointed out its close relation to the problem of art. I am deeply indebted to him for this 
insight.” (Sapir 1921: V). Este curios, totuşi, cum de nu a remarcat savantul american, pe 
linia lui Croce (chiar vorbind despre „intuiţie”), că arta (mai ales literatura) şi limbajul 
presupun intuiţia universalului (şi nu a generalului!; vezi ibid.: 224) în realitatea concretă. 

[8] Apărut ca un contra-principiu la principiul faptului individual al pozitivismului, adică 
împotriva „ideii de a construi generalitatea faptelor prin abstractizare şi generalizare” 
(Coşeriu 2000: 36). 

[9] Ceea ce este interesant în cazul lui E. Sapir este că acesta, deşi i-a lipsit capacitatea de a 
surprinde corect natura semnificatului (datorită ideii pe care o avea despre «concept»), a 
„simţit” totuşi cum stau lucrurile în privinţa fonemului. Astfel, Coşeriu remarcă undeva: 
„Iar clasele, observă, de exemplu, Sapir – pot fi stabilite numai pentru că există o intuiţie 
preştiinţifică, implicită a fonemului.” (Coşeriu 2000: 58). 

[10] În această privinţă, îmi pare surprinzător modul eronat în care o importantă discipolă 
coşeriană, Donatella Di Cesare, a transpus în italiană clasificarea ştiinţelor efectuată de 
Coşeriu în a sa Geschichte der Sprachphilosophie. Acolo unde în versiunea originară 
germană figurează eine Wissenschaft des Allgemeinen, Di Cesare a crezut de cuviinţă că ar 
trebui să traducă, în varianta sa, prin scienza dell’universale (Coseriu 2010: 35 şi 38). Or, 
aici Coşeriu ar fi vorbit de ştiinţa generalului (vezi Coşeriu 1994: 7-8 şi 2000: 50), şi nu de 
ştiinţa universalului, din motivele deja discutate. 

[11] Încă de la primele sale studii, à propos de impactul noţiunii de «concept» asupra ideilor 
sale privind semnificaţia, Coşeriu sublinia că, fără îndoială, conceptul nu poate fi decât 
virtual. Dacă este actualizat, se transformă în obiect. Iată un citat edificator din acea 
perioadă: „Un concept ca atare nu poate să se actualizeze, nici «să se identifice» cu o 
reprezentare, căci asta ar echivala cu transformarea lui într-un «obiect», adică în altceva 
decât este conceptul însuşi. Noi vorbim şi de «concepte», însă numai considerându-le ca 
obiecte mentale, din moment ce semnificaţia actualizată se referă în mod necesar la 
obiecte; astfel, masă este nume al unui concept, însă expresia «conceptul de ʽmasăʼ» – în 
măsura în care denotă – denotă un obiect şi nu un concept. Cu alte cuvinte, un concept 
este totdeauna «virtual». Prin urmare, el poate doar să se relaţioneze (şi nu să se identifice) 
cu un «actual». Şi tocmai această relaţie este cea care se revelează în denotaţie.” (Coşeriu 
1957: 301-302). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A3327 © 2011 Editura Europlus



 151 

[12] Vezi şi cele declarate recent de Adolfo Murguía: „Poate [că] una dintre dificultăţile celor 
care doresc să se iniţieze în teoria lui Coşeriu este vocabularul său [adică terminologia sa, 
n.m. C.M.]. Această problemă a vocabularului lui Coşeriu prezintă o dificultate de 
receptare, mai ales pentru cei din lumea anglo-saxonă. Sistemul conceptual al lui Coşeriu 
a fost influenţat în anii ’50-’60 de fenomenologie, or, în prezent acest curent filosofic în 
SUA nu mai e văzut cu ochi buni. De altfel, întreaga filosofie analitică anglo-saxonă este 
anti-fenomenologică, iar efortul reprezentanţilor acestui curent constă în analizarea 
conceptelor, nu a intuiţiei, fie de natură categorială, fie de natură sensibilă.” (Murguía 
2011: 13). 

 
REFERINŢE BIBLIOGRAFICE 
Coşeriu, Eugeniu (1957). Determinare şi cadru. Două probleme ale unei lingvistici a vorbirii, în 

Coşeriu 2004b: 287-329. 
Coşeriu, Eugeniu (1968). Omul şi limbajul său, în Coşeriu 2009: 36-52. 
Coseriu, Eugenio (1983). Pour et contre l’analyse sémique, în Coseriu 2001a: 355-369. 
Coseriu, Eugenio (1990). Semántica estructural y semántica cognitiva, în „Jornadas de 

Filología”. Barcelona, p. 239-282.  
Coşeriu, Eugen (1994). Prelegeri şi conferinţe (1992-1993), ca supliment al publicaţiei „Anuar 

de lingvistică şi istorie literară”, T. XXXIII, 1992-1993, Seria A, Lingvistică. Iaşi. 
Coşeriu, Eugeniu (2000). Lecţii de lingvistică generală, Traducere din spaniolă de Eugenia 

Bojoga, Cuvânt înainte de Mircea Borcilă. Chişinău: Editura Arc. 
Coseriu, Eugenio (2001). L’homme et son langage. Louvain – Paris – Sterling, Virginia: Éditions 

Peeters. 
Coşeriu, Eugeniu (2003). Lingvistica generală, teoria limbajului şi filozofia limbajului, în Coşeriu 

2009: 28-35. 
Coşeriu, Eugeniu (2004a). Teoria limbajului şi lingvistica generală. Cinci studii, Ediţie în limba 

română de Nicolae Saramandu. Bucureşti: Editura Enciclopedică. 
Coşeriu, Eugenio [sic!] (2004b). Prelegeri şi seminarii la Universitatea „Lucian Blaga” din Sibiu 

[1998-1999], Texte consemnate, cuvânt înainte şi anexă de Doina Constantinescu. Editura 
Universităţii „Lucian Blaga” din Sibiu. 

Coseriu, Eugenio (2007). Lingüística del texto. Introducción a la hermenéutica del sentido, 
Edición, anotación y estudio previo de Óscar Loureda Lamas. Madrid: Arco/Libros. 

Coşeriu, Eugeniu (2009). Omul şi limbajul său. Studii de filozofie a limbajului, teorie a limbii şi 
lingvistică generală, Antologie, argument, note, bibliografie şi indici de Dorel Fînaru. Iaşi: 
Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 

Coseriu, Eugenio (2010). Storia della filosofia del linguaggio, Edizione italiana a cura di 
Donatella Di Cesare. Roma: Carocci editore. 

Dumitriu, Anton (1969). Istoria logicii. Bucureşti: Editura Didactică şi Pedagogică. 
Dumitriu, Anton (1990). Homo universalis. Încercare asupra naturii realităţii umane. Bucureşti: 

Editura Eminescu. 
Dumitriu, Anton (1992). Philosophia mirabilis. Încercare asupra unei dimensiuni necunoscute a 

filosofiei greceşti (ediţia a II-a). Bucureşti: Editura Fundaţiei Culturale Române. 
Lyons, John (1968/1995). Introducere în lingvistica teoretică [1968]. Bucureşti: Editura 

Ştiinţifică. 
Martínez del Castillo, Jesús Gerardo (2004). La lingüística del decir. El logos semántico y el logos 

apofántico. Granada: Granada Lingvistica. 
Martínez del Castillo, Jesús Gerardo (2005). El significado en Coseriu: fundamentación teórica y 

estudio, în Eugenio Coseriu in memoriam, II, (Ed. Jesús G. Martínez del Castillo). Granada: 
Granada Lingvistica, p. 67-89. 

Martínez del Castillo, Jesús Gerardo (2006). Los fundamentos de la teoría de Chomsky. Revisión 
crítica. Madrid: Editorial Biblioteca Nueva. 

Martínez del Castillo, Jesús Gerardo (2008). La lingüística cognitiva. Análisis y revisión. 
Madrid: Editorial Biblioteca Nueva. 

Martínez del Castillo, Jesús Gerardo (2010). Las relaciones lenguaje – pensamiento o el problema 
del logos. Madrid: Editorial Biblioteca Nueva. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A3327 © 2011 Editura Europlus



 152 

Munteanu, Cristinel (2010). Problema terminologiei în concepţia lingvistică a lui Eugeniu 
Coşeriu, în „Analele Universităţii «Dunărea de Jos» din Galaţi”, Fascicula XXIV, Anul III, 
Nr. 1 (3), Lexic comun / Lexic specializat. Galaţi: Editura Europlus, p. 66-76. 

Murguía, Adolfo (2011). „Eugeniu Coşeriu a devenit din întâmplare lingvist, la fel de bine putea să 
devină şi filosof…” [interviu cu Adolfo Murguía, realizat de Eugenia Bojoga], în 
„Contrafort” (Chişinău), Anul XVII, nr. 3-4, p. 12-13 şi 15. 

Sapir, Edward (1921). Language. An Introduction to the Study of Speech. San Diego – New York 
– London: Harcourt Brace & Company. 

Seppänen, Lauri (1988). Indivisibilium intelligentia. Zum aristotelisch-scholastischen Begriff 
und zu dessen Rolle in der Sprachtheorie Coserius, în Energeia und Ergon (hrsg. von J. 
Albrecht, J. Lüdtke und H. Thun), Bd. II (hrsg. von Harald Thun). Tübingen: Gunter 
Narr Verlag, p. 19-27. 

Vilarnovo Caamaño, Antonio (1993). Lógica y lenguaje en Eugenio Coseriu. Madrid: Editorial 
Gredos. 

Vîlcu, Dumitru Cornel (2010). Orizontul problematic al integralismului [Integralism şi 
fenomenologie – volumul I]. Cluj-Napoca: Editura Argonaut & Scriptor. 

 
 
 
RÉSUMÉ 
 

QUELQUES PRECISIONS CONCERNANT LE CONCEPT DE “SIGNIFIE ” 
DANS LA VISION DE EUGENIO COSERIU 

 
Concept central dans la théorie de Eugen Coseriu, le « signifié’ n’a pas été toujours compris (parfois, 
même les coseriens ne l’ont pas compris)  dans son essence ou dans la totalité de ses dimensions. Pour 
une compréhension exacte de cette notion, il est nécessaire un retour aux fondements de la pensée 
coserienne, une reconstitution du trajet suivi par le grand linguiste  dans sa démarche d’éclaircir et 
justifier par la réflexion, ses intuitions initiales. Ce trajet passe obligatoirement par la pensée d’Aristote, 
Toma d’Aquino, G.Vico, Leibniz et Husserl. Dans la conception de Coseriu le signifié représente un 
analogon linguistique  du « concept » (conceptus), tel qu’il était compris par les scolastiques (verba 
significant res mediantibus conceptibus), et c’est pour cela que nous allons nous occuper aussi, du rapport 
(et de la dissemblance) universalité et généralité empirique, que E. Coseriu – à la différence d’autres 
linguistes – n’avait  jamais confondues.  
Mots-clés : concept, signifié, classe d’objets, universalité, généralité empirique.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A3327 © 2011 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

