Matthias Berning
Aachen

Ethnologischer Blick und hermeneutische Skepsis: Ernst
Grosse und Carl Einstein iiber ostasiatische bzw. japanische
Kunst

Abstract: In 1922 and 1923 Ernst Grosse and Carl Einstein published illustrated art books
about Asian drawings and woodcuts. Both try to bring a foreign culture closer to the
German readers and both have doubts whether this can succeed. With the help of
ethnology, they believe to be able to explain the Asian ink drawings and woodcuts in their
historical contexts. Nevertheless, they state a loss of the tradition context and are sceptical
whether the Asian culture can be translated into the European one. Both authors are placed
by research in the context of primitivism, at the same time criticizing an imperial Western
policy. Both are influenced by the scientific worldview but formulate a critique of scientific
rationality. Ernst Grosse developed a definition of literary science (Literaturwissenschaft)
in contrast to literary history (Literaturgeschichte) as well as of art science
(Kunstwissenschaft) versus art history (Kunstgeschichte).

Keywords: primitivism, exotism, ethnology, Asian art, ink drawings, woodcuts, idealism,
critique of rationality, otherness, history of science, colonialism, imperialism, primitivism,
exotism, ethnology, Asian art, ink drawings, woodcuts, idealism, critique of rationality,
otherness, history of science, colonialism, imperialism.

Im Jahr 1922 und 1923 erschienen zwei mit einem kunstkritischen Essay
versehene Bildbinde, die beide europdischen bzw. deutschen Leserinnen
und Lesern eine besondere Form é&lterer japanischer Kunst ndherbringen
wollten: die Tuschmalerei und den Holzschnitt. Die beiden Biicher
stammten vom in Freiburg lehrenden Vdélkerkundler Ernst Grosse (1862 —
1927) und von Carl Einstein (1885 —1940), der als Schriftsteller und
Kunstkritiker publizierte und seit Beginn des Ersten Weltkriegs als ein
Spezialist fiir ,,primitive* afrikanische Kunst in Erscheinung getreten war.
Das Attribut des Primitiven gehorte damals zum iiblichen Vokabular der
Kunstkritik, so verwendete es auch Einstein. Zugleich wird zu sehen sein,
dass weder Grosse noch Einstein es iiberwiegend pejorativ verwendeten,
sondern — wie es in der historischen Stromung des modernen Primitivismus
iblich schien — in einem hervorhebenden, dabei vermeintlich
romantisierenden, idealisierenden Sinn. Wie und ob sie die von ihnen
vorgestellte japanische Kunst in der Form primitivistischer Vorstellungs-

117

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



schemata bewerten, will der vorliegende Beitrag untersuchen. Dabei lassen
sich mindestens zwei Weisen der Definition von Primitivismus und/ oder
Exotismus beobachten: Eine ideen- oder problemgeschichtliche und eine
ideologiekritische, die vom Poststrukturalismus und von postkolonialen
Studien geprdgt ist. Hier seien beispielhaft zwei Definitionen
unterschiedlichen Typs herangezogen, um am Ende der Untersuchung zu
erwédgen, welche fiir die untersuchten Texte hilfreicher ist. Im Sach-
worterbuch der Literatur wird Primitivismus als ,,die aus Unbehagen an
der Zivilisation gespeiste Vorstellung von der Unverdorbenheit und
moralischen, sozialen und kiinstlerischen Uberlegenheit naturnaher, vor-
zivilisierter Menschen und Naturvolker (von Wilpert 2001: 635)
bezeichnet, die ihre Inspiration in der Bibel und der Antike gefunden und
mit Rousseau und der Romantik in Bildender Kunst und Literatur zu
Ausdrucksformen gefiihrt hat, die sich durch eine ,,Uberschitzung
ungebildeter Naturdichter, in riickwértsgerichteten Utopien und in der
Verherrlichung des Primitiven als Regenerationspotential® (ebd.) aus-
zeichnen. Primitivismus nach dieser Definition ldsst sich als Losungs-
versuch eines Problems verstehen: Es muss eine Liicke im ehemals
geschlossenen Weltbild gefiillt werden, das die Sdkularisierung seit dem
Beginn der Aufkldrung gerissen hat. Man konnte von einem gewissen
Leidensdruck sprechen, der hier zur Beschworung des (vermeintlich)
Primitiven fiihrt. Die andere Definition rekurriert hingegen auf einen Macht-
bzw. Gewaltaspekt: Exotismus wird als ,,eurozentrische Sonderform des von
Europa ausgehenden epistemologischen Imperialismus[‘]* aufgefasst, ,,der
sich v.a. auf Kulturen in Afrika, Asien und Siidamerika bezieht und als
Wegbereiter oder ideologische Legitimationsinstanz von politisch-6kono-
mischen Dominanzanspriichen fungiert™ (Horatschek 2008: 185). Auch hier
wird auf die Aufwertung des kulturell Fremden gegeniiber der als krisenhaft
empfundenen eigenen Zivilisation eingegangen, diese positive Darstellung
sei jedoch eine ,,imaginire [...] Uberschreibung einer fremden Kultur und
der Ubergang von Exotismus zu Xenophobie sei flieBend (ebd.). Im
Rahmen der postkolonialen Studien werden Primitivismus und Exotismus
als Spielformen des Kolonialismus aufgefasst. Es soll somit erortert werden,
ob der bei Grosse und Einstein vorzufindende Primitivismus als eine Form
kolonialen Denkens zu kategorisieren ist, der trotz seiner Idealisierung der
fremdartigen Artefakte sie im Rahmen eines eurozentristischen Blicks
instrumentalisiert, oder ob die Dinge nicht ein wenig komplizierter sind,
weil beiden Autoren die koloniale Frage durchaus bekannt war und von
thnen in ihren Schriften reflektiert wurde. Denn Grosse und Einstein ist bei

118

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



threm Versuch, japanische Kunst einem deutschen Publikum zu vermitteln,
gemeinsam, dass sie mit einer ethnologischen Perspektive auf diese Kunst
schauen: Ernst Grosse als Privatdozent fiir Volkerkunde der Universitit
Freiburg mit akademischer Fundierung, Carl Einstein als Autodidakt mit
abgebrochenem Studium der Philosophie und Kunstgeschichte in Berlin.
Beide versuchen mithilfe der Kenntnis der Kulturgeschichte Japans die auf
den Bildtafeln abgebildete Kunst einzuordnen und — so weit das ihnen
moglich schien — zu erkldaren. Wie sie dies machen und wo sie die Grenzen
einer derartigen Kulturvermittlung sahen, soll im Folgenden nachvollzogen
werden. Auffillig ist, dass beide Autoren nicht aufeinander Bezug nehmen,
obwohl sie in dhnlichen Kontexten publizierten. So ist Grosses Buch Die
ostasiatische Tuschmalerei 1922 im Verlag von Bruno Cassirer
erschienen, neun Jahre zuvor Einsteins Buch Wilhelm Lehmbrucks
graphisches Werk bei Brunos Cousin und spiterem Konkurrenten Paul
Cassirer; beide fiihrten zusammen bis 1901 eine Galerie (vgl. Bauschinger
2015: 74 — 126).

Nicht nur Einstein ist als Schriftsteller fiir die Philologie von
Interesse, auch Grosses Wirken geht iiber die Disziplin der Kunstgeschichte
bzw. Volkerkunde hinaus: Sein Name fillt hin und wieder in Texten zur
Fachgeschichte der neueren deutschen Literaturwissenschaft — Klaus
Weimar hat die nicht zu unterschéitzende Rolle von Grosses Dissertation Die
Literaturwissenschaft, ihr Ziel und ihr Weg (1887) fiir die Fach-
geschichte herausgearbeitet: In ihr hat sein Verfasser den Begriff Literatur-
wissenschaft ,,klar und selbstbewul3t als den einer neuen, genauer: iiberhaupt
erst einer Wissenschaft gegen die herkdmmliche Bezeichnung ,Literatur-
geschichte‘ abgesetzt“ (Weimar 2000: 139). Grosse habe demnach zur
Etablierung eines neuen ,,Wissenschaftstyps® beigetragen, der zwar altere
Konzepte wie die Literaturgeschichte oder Philologie nicht abgeldst, aber
die methodologische Selbstreflektion ,,institutionalisiert™ habe (ebd.: 149).
Bemerkenswert ist, dass Grosse dort am Beginn der Moderne eine
Literaturwissenschaft entwirft, die in ihren Analyseinstrumenten nach den
empirischen Methoden der Naturwissenschaften ausgerichtet ist, darum
steht bei thm der Begriff des Findens und vor allem Erkidrens von Gesetzen
im Zentrum wissenschaftlicher Arbeit (vgl. Grosse 1887: 2). Er entwirft
zum einen eine anthropologische Anschauungsweise, der beim
Interpretieren den Charakter, aber auch die mentale und korperliche
Konstitution der Kunstschaffenden beriicksichtigen soll. Dort und an
spéteren Stellen beruft er sich auf Hippolyte Taine als Wegbereiter einer
ethnologisch fundierten Asthetik (ebd.: 19, 24 — 35), Herbert Spencer (ebd.:

119

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



35-39, 53-57), iiber den er seine Habilitationsschrift vorgelegt hat (Grosse
1890), und Herder, ,,dem die Literarhistorik ihren nichsten und gréssten
Fortschritt verdankt™ (Grosse 1887: 15). Wichtig fiir seinen die Literatur-
wissenschaft mit den Naturwissenschaften in ihrer Leistungsfahigkeit
gleichstellenden Ansatz (ebd.: 71) ist die Analyse einfacher Formen: Die
,besonderen Gesetze des dichterischen Schaffens® findet man bei
Shakespeare ebenso wie ,,in dem Gesange eines Negers, in welchem die
gleichen zwei Sitze unaufthdrlich miteinander abwechseln®; je ,,primitiver
die Ausdrucksformen dabei sind, umso leichter lassen sich die Gesetz-
mifigkeiten von Poesie finden (ebd.: 58). Der Bevorzugung einfacher
Formen wird hier somit ein hermeneutisch-epistemologischer Wert
beigemessen.

Seit seiner Dissertation gilt fiir seine folgenden Schriften und
Forschungen: Er versucht die Eigenschaften der Kunst einer Epoche und
eines Volkes ethnologisch zu begriinden, etwa wenn der schwache Einfluss
der Wissenschaft und vor allem der Technik in Japan zu einem
individuellen, nicht nachahmenden Kunsthandwerk gefiihrt habe.
Ethnologie bedeutet fiir Grosse vor allem einen interkulturellen Vergleich
von Menschen und Nationen in rdumlichen und zeitlichen, dariiber hinaus
geographischen, 6konomischen und soziokulturellen Kontexten (vgl. van
Damme 2010: 304). Asthetik bekommt also ein empirisches (und
komparatistisches) Fundament. Dabei geht er von einer anthropologischen
Konstante aus, ndmlich dass jeder Mensch eine &sthetische Sensibilitit, also
Aufgeschlossenheit fiir Kunst mitbringt (vgl. van Damme 2012: 502) — hier
ndhert sich sein Denken dem Adolf Bastians (1826—-1905) an (vgl. Pfisterer
2008: 74). Grosse bemingelt an friiheren Kunstgeschichten mit inter-
kulturellem Ansatz, dass die dsthetischen Gefiithle und Ausdrucksweisen
weniger entwickelter Kulturen kaum betrachtet worden sind. Drei
Fragestellungen konnten nur mit einer ethnologischen, komparatistischen
Methode erdrtert werden: Die Frage nach den Urspriingen der Kunst, der
Universalismus in der Kunst und der von Raum und Zeit abhingige
Relativismus. Sein 1894 erschienenes und in den Folgejahren ins Englische,
Franzosische, Spanische und Japanische iibersetzte Buch (vgl. van Damme
2012: 500) Die Anfinge der Kunst bezeichnet Susanne Leeb etwa als ,,the
first German language treatment of what was then called ,primitive art**
(Leeb 2015: 8). Ahnlich wie in seiner Dissertation geht es ihm darum, die
Kunstwissenschaft von der Kunstgeschichte zu unterscheiden und Erstere
wie eine Naturwissenschaft zu fundieren, die von Darwins Evolutions-
theorie geprdagt wurde (Pfisterer 2008: 79). Schon vor Beginn des 20.

120

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



Jahrhunderts interessierte sich Grosse fiir japanische Kunst, die er mit einer
Maizenatin sammelte, spéter begleitete er Wilhelm von Bode nach Japan
zwecks Ankdufe von Kunst fiir Berliner Museen. Er war mehrfach dort,
verstand die Sprache jedoch nicht. Im Folgenden wird auf das Buch Die
ostasiatische Tuschmalerei und zur Erdrterung seiner dort mehrfach
angedeuteten Rationalititskritik zudem auf einen Aufsatz eines &lteren,
kunsttheoretischen Buchs eingegangen, bevor dann Einsteins Erlduterungen
iber den Friiheren japanischen Holzschnitt (auf dem Schutzumschlag
steht abweichend: Der primitive japanische Holzschnitt) zum Vergleich
herangezogen werden.

Japanische Kunst kann zwar erklirt, muss aber erfahren werden, um
sie verstehen zu konnen — Grosse iiber die asiatischen Tusch-
zeichnungen

Was bei Grosses Kommentar zu den Tuschmalereien in den Vordergrund
gestellt werden soll, um den Quervergleich mit Einstein zu ermoglichen, ist
die Betonung der Probleme in der Rezeption der auBBereuropdischen Kunst —
hermeneutische Probleme, die erdrtert, aber allenfalls im Ansatz geldst
werden konnten. Bereits in der Einleitung bemerkt Grosse, dass die im Buch
priasentierte Tuschmalerei selbst in den Ursprungsldndern nicht die
zugénglichste unter den Kunstformen ist, woraus sich natiirlich erst recht die
Schwierigkeit ergibt, sie westlichen Betrachtern ndher zu bringen. Der
Verlauf der Geschichte mache diese Kunst in produktions- wie
rezeptionsdsthetischer Hinsicht prekaér:

Schon der niichterne, realistische und utilitaristische Konfuzianismus, der unter
den Mandschu-Kaisern das chinesische und den Tokugawa-Shogunen das
japanische Geistesleben beherrschte, ist der mystischen Stimmung, welche die
Lebensluft der alten Tuschmalerei war, nicht giinstig gewesen, und vollends
seitdem der Einstrom europdischer Wissenschaft und Industrie das ostasiatische
Leben in eine andere Bahn und in ein anderes Tempo gerissen hat, finden nur noch
wenige die Mufle und die Lust, sich in die stille Tiefe dieser Kunst zu versenken
(Grosse 1922: 5).

Und weiter betont er, dass diese Kunst, ausgestellt in europdischen
Ré&umen, ihre Schonheit nicht voll entfalten kann. Dem Européer fehle ,,die
Erziehung des Auges®, zumeist die ,,seelische Verfassung und Stimmung*
(ebd.: 6), um sich die Formen dieser Kunst zu erschlieBen. Um nun
anndherungsweise trotzdem etwas von der Tuschmalerei erfassen zu

121

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



kénnen, braucht es eine Art von Ubersetzung — Grosse verwendet die
Analogie zu einer Gedicht-Ubersetzung, fiir die mithilfe der Ethnologie
erworbene Kenntnisse hilfreich sind; man muss die Geschichte und
Philosophie der Kultur kennen und berticksichtigen, um anndhernd zu einem
Verstehen der im Buch abgebildeten Kunstwerke zu gelangen. Dies
versucht Grosse im Textteil des Buches, der weniger als ein Viertel der
Seitenzahl ausmacht; im Fokus stehen die versammelten Bildtafeln. Oft sind
auf einer Doppelseite einmal die vollstandige Zeichnung und dann
gegeniiber ein vergroBerter Ausschnitt abgebildet (vgl. ebd.: Abb. 8-9), auf
den Grosse die Aufmerksamkeit der Betrachter lenken will. Grosse selbst
zieht seine Kenntnis dabei aus der entsprechenden, u.a. von Japanern
verfassten Fachliteratur, um etwa das Motiv des Drachens zu erkldren, das
in Asien nicht mit Gefahr, sondern mit Giite verkniipft wird. Der Wasserfall
stehe sodann fiir eine spezifisch philosophische Denkfigur (vgl. ebd.: 7-8).
Aber kaum hat er Werkzeuge zur hermeneutischen ErschlieBung der Bilder
den Lesenden vor Augen gefiihrt, legt er sie sogleich wieder fort und
beschwort stattdessen eine charakteristisch moderne Sprachkritik, die mit
der Beschworung des Mystischen verkniipft wird. Um diese Deutung
nachvollziehen zu kdnnen, sei ein ldngeres Zitat gegeben:

Das wahre Geheimnis dieser Kunst liegt in einer Tiefe, in die keine Gelehrsamkeit
hinabreicht, — in der mystischen Stimmung und Anschauung ihrer Schopfer. Die
alte Tuschmalerei ist in der Tat der kiinstlerische Ausdruck der ostasiatischen
Mystik, besonders des Zenismus, der aus einer Verschmelzung taoistischer und
buddhistischer Elemente hervorgegangen ist, und ihr wirkliches Verstindnis ist
darum nur fiir den moglich, der zu diesem ihrem Lebensquelle gedrungen ist und
selbst aus ihm getrunken hat. Den Pfad zu den heiligen Brunnen aber lehrt keine
Schrift. Die Zenminner selbst haben Worte fiir unzuldnglich gehalten, ihre
,»Wahrheit“ zu fassen und eben deshalb haben sie versucht, sie in Bildern
auszudriicken. Man hat mit Recht gesagt, dafl diese Bilder das Wesen des
Zenismus besser erkliren als die Lehre des Zenismus die Bilder. — Es scheint also,
dal es das kliigste wére, zu schweigen und die Bilder allein reden zu lassen.
Wirklich wird man auch das Tiefste und Beste, das sie zu sagen haben, nur von
ihnen selbst erfahren. Alle Erkldrungen vermogen nicht mehr als die Richtung zu
zeigen, in welcher der Standpunkt liegt, den jeder nur mit eigener Kraft erreichen
kann (ebd.: 8).

Und auch wenn es hier allein um ein hermeneutisches Problem der
Erfassung von kultureller, dsthetischer Alteritdt geht, so ldsst sich der
Quervergleich mit der Beschworung des Schweigens mit Verweis auf
Meister Eckhart durch Fritz Mauthners Kritik der Sprache, besonders im
ersten Band, anstellen (vgl. Mauthner 1901: 78-79). Die fremden Artefakte

122

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



kiinden von einer Mystik, die es, frei nach Max Weber, in einer
entzauberten westlichen Welt nicht mehr in dieser Form gibt. Man kann
sicherlich Grosses eben zitierte Worte zugleich als eine captatio
benevolentiae, eine Bescheidenheitsgeste gegeniiber den Lesern auffassen,
denn schlieBlich versucht er in der Folge durchaus, mithilfe von
Volkerkunde und Philosophiegeschichte den Zugang zu den Tusch-
zeichnungen zu erleichtern. Im Gegensatz zu den meisten Texten Carl
Einsteins gibt es zum Teil eine ausfiihrliche Ekphrasis der Bildtafeln.
Grosses erkldrende Ausfithrungen seien hier jedoch nur grob zusammen-
gefasst und sodann ein Beispiel herausgestellt, wie er eine Tuschzeichnung
kommentiert. Es erscheint notwendig, im Anschluss seine Wissenschafts-
kritik aus einer frither publizierten Vorlesung zu thematisieren, die im
vorliegenden Buch iiber die Tuschzeichnung nur in einzelnen, kiirzeren
Formulierungen anklingt.

Grosse unterscheidet die Artefakte in eine subjektive und eine
objektive Kunstmalerei (Grosse 1922: 8); subjektiv ist sie, wenn Gefiihle
und Gedanken darin zum Ausdruck kommen, wéhrend er sie objektiv nennt,
wenn das Hauptziel in der Darstellung duflerer Objekte zu erkennen ist. Sie
soll im Feld der zeichnerischen Gestaltung mit Tusche seltener vorkommen,
aber eine langere Tradition haben, wdhrend die subjektive Form die
eigentliche Darstellungsform der ostasiatischen Tuschmalerei sei. Sie sei
erfillt vom Zenismus, den Grosse nun ndher erldutert, um ein Verstindnis
der Zeichnungen zu ermoglichen. Mehrfach betont er, dass Erkenntnis nur
erlebt werden kann, aber nicht sprachlich vermittelt. Dieses Motiv finden
sich auch in den von einer Rezeption asiatischer Kulturtraditionen geprégten
Kalender- bzw. Keunergeschichten bei Brecht. Dort ist der Lehrer gut,
wenn er die Lehre verkorpert und lebt, beim klassischen europdischen
Professor findet sich hingegen eine Diskrepanz zwischen Lehre und
Lebensweise (vgl. Brecht 1995: 439-440). Interessant ist in diesem
Zusammenhang Grosses Hinweis, dass der vom Zen-Buddhismus geprigte
Kiinstler nicht nach Originalitit, nach dem unerhort Neuen strebt. Es
handelt sich bei dieser Kunstpraxis somit eher um imitatio statt aemulatio,
wenn man den Vergleich mit europdischer Tradition heranziehen mdchte.
Die objektive Kunst bilde als Hauptgegenstand gerne den Menschen ab,
wéhrend die subjektive, durch Zen und Taoismus geprégte, Natur, Tier und
Mensch als gleichwertiges Motiv auffasse (vgl. Grosse 1922: 14 — 15).
Objektiv sei die Darstellung von z.B. sozialen Alltagsszenen, subjektiv
transzendiere sich der gezeichnete Gegenstand ins Religiose oder
Philosophische. Er nennt exemplarisch eine Szene mit zwei Hirtenknaben,

123

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



der eine bindigt einen Biiffel, der andere spielt Flote. Der Kampf mit dem
Tier sei ein Kampf mit den tierischen Leidenschaften des Korpers, das
Flotenspiel wire demnach als Moment der Harmonie mit dem All zu deuten
(ebd.: 15). So wie das Biiffel-Motiv erklart Grosse die Bedeutung
verschiedenster abgebildeter Tiere, die in der subjektiven Tuschmalerei stets
als Sinnbild aufzufassen seien. Ebenso sieht er sich in der Lage, die
Darstellung von Natur in dieser Weise zu deuten und verkniipft sie an
einigen Stellen mit Zitaten des Tao-te-king. Mithilfe der Kenntnis der
entsprechenden Kultur- und Ideengeschichte scheint es ihm entgegen den
einleitenden Worten also doch moglich, die Bilder kontextualisierend zu
interpretieren. Womdglich nicht zufidllig schleicht sich schlieBlich ein
Begriff ein, der eindeutig aus dem Kontext der europdischen Ideen-
geschichte stammt: Grosse spricht von ,,subjektive[r] und idealistische[r]
Kunst®, die auch nicht auf Nachahmung aus sei (auch nicht die objektive),
sondern auf ,,Charakterisierung der Gegenstinde™ (ebd.: 20-21), um mit
sparsamen malerischen Mitteln moglichst viel zu sagen. Trotz dieser
Erkldrungen macht sich Grosse noch die Miihe, dem deutschsprachigen
Leser zu erkldren, dass eine nicht naturgetreue Darstellung von
Gegenstidnden nicht aus einem Mangel an Kunstfertigkeit entsteht, diese
Kunst also nicht technisch defizitér ist, sondern frei der Natur gegeniiber
agiert:

Der Zenmann wahrt und betétigt seine Freiheit auch der Natur gegeniiber: er bildet
ihre Formen soweit nach und soweit um, wie er es fiir seine kiinstlerischen Zwecke
braucht, ohne sich dabei wie der wissenschaftlich wohlerzogene Europier von dem
,»Qesetze der Wahrheit™ imponieren zu lassen (ebd.: 22-23).

Auf tendenziell redundante Weise wird der Grund erklart, warum auf
farbliche Darstellung verzichtet wurde, und ebenso die Verwandtschaft
zwischen der Zeichenkunst und der kalligraphischen Schreibkunst in Asien
betont (vgl. ebd.: 25). Der Weg der Kunst ldsst sich in dieser Logik
vielleicht wie folgt beschreiben: Vom Schreiben, von der asiatischen
Kalligrafie kommt der Tuschzeichner ins malerische Schweigen und kann
im Kunstwerk seine Seele darin zum Ausdruck bringen:

,»Die Handschrift ist ein Portrdt des Geistes®, sagt ein alter Chinese. Auch dem
Europiéer ist diese Anschauung nicht fremd. Wir wissen und glauben, daB sich in
der Handschrift Seelenstimmungen und Charakterziige spiegeln; es gibt sogar eine
Wissenschaft, die Graphologie, welche die Beziehungen zwischen dem Wesen des
Menschen und der Form seiner Handschrift zu erfassen und zu erkldren versucht
(ebd.: 27).

124

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



Ludwig Klages Buch Handschrift und Charakter erschien zuerst
1917, moglicherweise wird Grosse an dieses Werk aus dem George-Kreis
gedacht haben. Man kann seine Bemerkungen wiederum als Briickenschlag
zwischen asiatischer Kunst und europidischer Kultur auffassen, wie dies in
Einsteins noch zu erdrterndem Essay explizit getan wird. Grosse riickt auf
seine eigene Weise die Tuschzeichnungen in den Kontext europidischer
Moderne, ohne dabei etwa auf die Begeisterung fiir japanische Zeichnungen
und Holzschnitte im franzodsischen Impressionismus einzugehen, wie sie
sich etwa in der Motivik in Eduard Manets Gemélden niedergeschlagen hat,
z.B. im Bildnis des Zacharie Astruc von 1866. Doch der ostasiatischen
Kunst kann man sich nicht allein mithilfe von Erkldrungen anndhern,
Pramisse bleibt weiterhin die Betonung ihrer Alteritdt, wie sich auch in
Forschungs- bzw. Wissensliicken zeigt, denn Grosse konstatiert, dass der
Forschung tiberlieferte Quellen fehlen, um tiber die technische Entwicklung
der ostasiatischen Tuschmalerei etwas sagen zu konnen. Zum Abschluss
seiner Ausfithrungen skizziert er grob die Geschichte der Tuschmalerei,
bevor er dann etwa die Hailfte der Bildtafeln mit Erkldrungen versieht. Der
Kommentar zu Bildtafel 25 sei hier stellvertretend wiedergegeben:

Pu-tai, japanisch Hotei — ein Bettelmonch des 10. Jahrhunderts aus dem Kloster
Yo-lin-ssu in der Provinz Ming-chou, der bediirfnislos und frohgemut durch das
Land wanderte und von seinen Zeitgenossen fiir eine Verkdrperung des
kommenden Buddha Maitreya gehalten wurde. Die Zen-Kunst stellt in seiner
wohlbeleibten ldchelnden Figur die Heiterkeit des freien Zen-Geistes dar, der dem
geschiftlichen Ernste des Lebens in das Gesicht lacht. In Japan ist der
kinderfreundliche, vergniigte Priester mit seinem dicken Rucksacke spiter einer
der sieben Gliicksgenien geworden (Grosse 1922: 47).

Die meisten Bildkommentare fallen jedoch kiirzer aus. Vielleicht
kann man Grosses Vorgehensweise mit seinen eigenen Worten so
zusammenfassen: Mithilfe der Volkerkunde, der Ethnologie seiner Zeit,
kann er den objektiven Charakter einer Bildtafel erkidren, den subjektiv ins
Religiose oder Philosophische transzendierenden muss man durch ein
Sehenlernen, das die europdische Rationalitit zu iiberwinden vermag,
erfahren.

125

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



Ernst Grosse: Von der Definition von Literatur- und Kunstwissenschaft
zur Wissenschafts- und Rationalititskritik

Zu dieser epistemologischen Unterscheidung passt auch seine Wissen-
schaftskritik, die kurz erlautert werden muss — schlie8lich fundiert er seine
Auffassung von ethnologischer Kunstforschung auf einem von Charles
Darwin und Auguste Comte geprigten wissenschaftlichen Weltbild. Hierfiir
sei ein Artikel mit dem Titel Wissenschaft und Kunst aus den
Kunstwissenschaftliche(n) Studien herausgegriffen, einer Sammlung von
Vorlesungen, die 1900 erschienen sind. Dort betont Grosse, dass das
Zeitalter der Wissenschaft angebrochen ist und liefert sodann eine
gemeinsame Definition von Kunst und Wissenschaft, nidmlich beide
betrachteten ,,die Dinge wesentlich um ihrer selbst willen, ohne Riicksicht
auf weitere praktische Zwecke* (Grosse 1900: 217-218). Kunst ist
genieBende Anschauung, Wissenschaft will begreifen und muss die Dinge
naturalistisch wiedergeben, denn ihr Prinzip ist ,kein anderes als die
Wabhrheit* (ebd.: 218) — und an dieser Diktion sieht man, dass sich iiber die
Jahrzehnte seine Auffassung nicht wesentlich verdndert hat. Er sieht diesen
Auftrag durch die hegemoniale Stellung der Wissenschaft an die Kunst und
die Dichtung, nicht jedoch an Architektur und Musik weitergegeben. Die
neue Kunst, die er im Folgenden der Kritik unterzieht — er meint in erster
Linie den literarischen Naturalismus —, habe zwar Naturwahrheit, halte aber
eigentlich nichts von der Natur. Unklar bleibt, welchen Naturbegriff er
zugrunde legt, wenn er zwischen Naturwahrheit der wissenschaftlichen
Nachbildung und tatsdchlicher Natur unterscheidet, die sich im Kunstwerk
eben nicht vermittels Nachahmung zeige, sondern durch die
Einbildungskraft. Um seine Auffassungen zu veranschaulichen, greift er
schon vor 1900 auf Beispiele aus der japanischen Kunst zuriick. Diese
konne demnach ihre dsthetische Wirkung voll entfalten, ohne realistisch zu
sein im Sinne von Richtigkeit der Zentralperspektive oder psychologischer
Darstellung von Physiognomien oder der Einhaltung von Proportionen. Es
gelte, zitiert Grosse Shiu-zan, die Gesetze der Kunst und des Geschmacks
zu befolgen und sich nicht im Vollzug der Nachahmung in allzu vielen
Details zu verlieren. Charakteristisch ist hierbei, dass Grosse ein kulturell
unverdorbenes, natiirliches Japan etwa des 18. Jahrhundert beschwort, ,,als
Japan noch Japan war* (ebd.: 221) und die européischen rationalistischen,
technokratischen, wissenschaftlichen Einfliisse die eigene Kultur noch nicht
korrumpiert hitten. Dieser Verlust an Ursprungsgeschichte und Tradition
wird auch in Carl Einsteins Schriften der 1920er Jahre thematisiert —

126

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



Kolonialismuskritik als Kritik am Imperialismus findet sich dort wiederholt.
In diesem Zusammenhang kann Grosse wiederum die Entwicklung zu einer
nachahmenden, naturalistischen Kunst in Japan, die er beobachtet, mit dem
Einfluss der Niederlande dort und dem wachsenden Interesse an der
Wissenschaft begriinden. Eine derartige Geschichte erzdhlt er auch von
Europa, von der Kunst als Magd der Religion im Mittelalter, die in der
Renaissance zur Konigin wurde bis zu ihrer Bliitezeit im 16. Jahrhundert.
Und hier blitzt nun so etwas wie eine theoretische Vorannahme in seinem
Vortrag auf, die zumeist nicht explizit gemacht wird, ndmlich dass das Ziel
der Kunst nicht die Nachahmung sei, sondern, ,,der Weisung des Platon
folgend, in der Darstellung der idealen Schonheit (ebd.: 224). Platon-
Anspielungen finden sich noch einige weitere im Text. Grosse definiert,
dass Kunst Wohlgefallen auslosen solle und weniger praktischen oder
ethischen Zwecken zu dienen habe. Wenn Kunst nur in der Kraft der
Nachahmung und Beobachtung liege, dann wire sie nichts anderes als
Technik, welche er ablehnt. Den Technik-Begriff scheidet er an spiterer
Stelle von dem der Wissenschaft ab (ebd.: 243 — 256). Im zweiten und
dritten Teil seines Vortrags lenkt er den Blick wieder auf die
Unterscheidung von Wissenschaft und Kunst, wobei es ihm nun um das
Besondere und Allgemeine, um Konkretion und Abstraktion, um
Nichtpropositionalitit und Begriffsdenken, um Erkenntnis und Anschauung
geht. Man kann diese Ausfithrungen damit zusammenfassen, dass der
Einfluss der Wissenschaft auf die Kunst dieser ein Ablaufdatum wie der
wissenschaftlichen Forschung verleiht, diese Kunst sei nicht ewig wirksam,
weil sie durch die Eigenheiten der Wissenschaft beeinflusst sei. Auf den
gegenteiligen Zusammenhang hat spiater Max Weber in seinem beriihmten
Vortrag Wissenschaft als Beruf hingewiesen: Wahrend die Kunst in der
Lage sei, Werke zu schaffen, die nicht ,iiberboten” werden kdnnten, seien
wissenschaftliche Erkenntnisse ,,in 10, 20, 50 Jahren veraltet” (Weber 1919:
14). Dieser Makel des Veraltens treffe Grosse zufolge natiirlich auch die
neuen Kunstrichtungen in der Malerei wie Symbolisten und
Impressionisten, die ebenso ,ein Product rationaler wissenschaftlicher
Cultur (Grosse 1900: 233) seien. Die entsprechenden Gemailde gerieten
allenfalls einmal aus Zufall zu Kunst, aber als Ausweg aus diesem Irrweg
sei eine ,neuidealistische Schule® entstanden, die keine maltechnischen
Probleme 16sten, sondern Gefiihle und Stimmungen durch Formen und
Farben symbolisch ausdriicken wolle (ebd.: 234). Er folgt in seiner
Darstellung der Kunstgeschichte Richard Muthers, welcher zum
,Neuidealismus* Kiinstler wie Dante Gabriel Rosetti (oder dessen Bruder),

127

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



die ,,Neupraeraphaeliten und [James McNeill] Whistler (Muther 1893:
183) zdhlt. Grosse konstruiert einen Gegensatz aus ,,Anschauung der klaren
Schonheit“ und der Aufgabe, der sich Rezipienten moderner Kunst —
,moderne Bastarde von Kunst und Wissenschaft“ (Grosse 1900: 235) —
stellen miissen, ndmlich mittels Deutung sich dem Kunstwerk zu nihern. In
einem Rekurs auf Hippolyte Taine hebt er sodann zur Unterscheidung von
Anschauung und Begriff an — zu Ungunsten des Begriffs. Habe die
Wissenschaft denn nicht, so fragt Grosse darauf rhetorisch, wenn sie so viel
Schaden beim Menschen und seiner Kunstproduktion angerichtet habe,
nicht auch viel Gewinn gebracht, indem sie uns das Leben erleichtere? Das
habe sie nicht, ist seine Antwort, den Gewinn hétten die Menschen durch
die Technik, die er von der Wissenschaft unterscheidet, erlangt. Baukunst
oder die Fihigkeit, Metalle zu legieren, existierte bereits in wenig
entwickelten Gesellschaften, er nennt auch die Bronzen und Reliefs aus dem
Benin, auf die auch Carl Einstein eingegangen ist. Technik sei demnach
dlter als die Wissenschaft. Wie diese sei die Technik fiir die Kunst nicht
forderlich, weil der Kiinstler sich auch hier zu ihrem Sklaven machen
konne: ,,Der Geist kann nur ein beschrianktes Mal} von Mitteln beherrschen;
dariiber hinaus beherrschen die Mittel den Geist“ (ebd.: 247). So sei
technische Virtuositit noch kein Ausdruck von Kunstvermogen, vielmehr
konne Armut und FEinfachheit der Mittel der Kunst forderlich sein.
Darauthin folgt eine kenntnisreiche Beschreibung der japanischen
Topferkunst, die damit die Theorie bestdtigen soll. Im Textteil iiber die
Tuschmalerei agiert Grosse deutlich zuriickhaltender in seiner Rationalitéts-
kritik. AbschlieBend fasst Grosse noch einmal zusammen, dass die Wirkung
der Wissenschaft auf die Kunst schidlich ist, sich die Kunst aber der
Ubermacht der Wissenschaft nicht entziehen kann. Er hilt es fiir eine
falsche Vorstellung, dass Kunst und Wissenschaft in einer Kultur zur
gleichen Zeit in Bliite stehen konnen, und daher hilt er alle Versuche, fiir
eine Renaissance der Kunst einzutreten, in einem Zeitalter der Wissenschaft
fiir vergebens. Den Glauben an die Wissenschaft relativiert er durch den
Vergleich, dass ,,wir noch an unsere Wissenschaft wie die Neger an ihren
Fetisch® (ebd.: 258) glauben. Allerdings stellt er die These auf, dass die
Vormacht der Wissenschaft nicht von endloser Dauer sein und dann auch
Raum fiir eine neue Entfaltung der Kunst kommen wird: ,,[D]ie Seele, die
sich miide gesucht hat, sehnt sich nach Ruhe, nach der Ruhe von der Qual
des Wollens und Wihnens, welche die Kunst spendet* (ebd.: 259).

Man konnte fragen, ob zuerst der Wunsch nach einer derartigen
Ruhe da war und dann der Blick auf asiatische Philosophie und Kunst fiel,

128

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



oder ob es andersherum war und die Beschiftigung mit ihr sich auf die
Theoriebildung ausgewirkt hat. Denn man muss rekapitulieren: Grosse hat
seine urspriingliche Position aus einer an der Naturwissenschaft
ausgerichteten  Philosophie hergeleitet und gelangt mithilfe des
ethnologisch-wissenschaftlichen Blicks auf Kiinste aus aller Welt und allen
moglichen Zeiten zu einer grundlegenden Wissenschaftskritik, grundiert mit
einer groBen Skepsis gegeniiber ihren Erkenntnisfahigkeiten von
philosophischer Wahrheit. Deutlich zeigt sich ein Einfluss eines
spétidealistischen bzw. dort dann hegelianischen Denkens, das um 1900 in
den Institutionen der européischen Philosophie, speziell auch der britischen
(Warnock 1971: 10-11) etabliert war. Zugleich kritisiert er den politischen
Zwang, den der Westen (Europa und Amerika) auf Japan ausgeiibt hat, der
zur wirtschaftlichen Offnung und einem mittelbaren Verlust eigener
Traditionen fiihrte.

Carl Einstein iiber Traditionsverlust, Verstehensprobleme und den
Einfluss des japanischen Holzschnitts auf die moderne Kunst

Einstein unterscheidet sich insofern von Grosse, als dass er eine Genration
jinger ist und zuallererst Literat war und {iberdies wie erwéhnt keine
vollstindige akademische Ausbildung erfahren hatte, sondern weitgehend
Autodidakt war. Aber in seiner Wissenschaftskritik und Skepsis finden sich
Ankniipfungspunkte zu Grosse. Einerseits sind Einsteins Schriften, speziell
auch sein Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders (1912) von
antiakademisch, wissenschaftskritisch gestimmter Polemik geprégt,
andererseits verfolgte er die Entwicklungen in der nichteuklidischen
Geometrie fiir seine Theorie des Raums und befand, dass die wissenschaft-
lichen Fortschritte eine Herausforderung fiir eine sich als avantgardistisch
verstehende Kunst bedeuteten: ,,Die Literaten hinken ja so jammerhaft mit
threr Lyrik und den kleinen Kinosuggestionen hinter Malerei und
Wissenschaft her* (Kiefer / Meffre 2020: 225) schrieb er 1923 in einem
Brief an Picassos Galeristen Daniel-Henry Kahnweiler. Zivilisationskritik
soll hier jedoch nicht wie bei Grosse als Wissenschaftskritik, sondern als
hermeneutisches Problem, als eine der verlorengegangenen Traditionen
behandelt werden.

Carl Einstein hat fiir seine 1923 im Wasmuth-Verlag publizierte
Edition von Bildtafeln des japanischen Holzschnitts, dem er einen Essay
beifiigte, nicht auf Texte von Grosse zuriickgegriffen, und zwar entweder,
weil er seine Schriften nicht kannte, oder weil sie nicht von der Kunst des

129

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



Holzschnitts handelten. Eine kleine Verbindung Ildsst sich trotzdem
auffinden: Grosses Buch ist in einer von William Cohn herausgegebenen
Reihe iiber Die Kunst des Ostens erschienen, dessen Name taucht auch in
Einsteins Literaturverzeichnis zum Holzschnitt auf (vgl. Einstein 1923: 22).
Einstein pointiert in seinem Essay direkt zu Beginn des Buches das Problem
des eurozentristischen Blicks, wenn er bemerkt, dass die Briider Goncourt,
Toulouse-Lautrec oder van Gogh japanische Holzschnitte européisch
deuteten und so nur ,,den diinnen Schattenrand* des asiatischen Gesichts
streiften (ebd.: 5). Er deutet hier die Rezeption japanischer Kunst durch den
Impressionismus nur kurz an, statt ihre grole Bedeutung fiir die historische
Entwicklung der modernen Bildenden Kunst zu betonen.

Eine Passage aus seiner Einleitung ist dabei charakteristisch fiir die
Art und Weise, wie die Grenzen des ethnologischen Verstdndnisses seiner
Epoche betont werden:

Ich schreibe iiber diese Dinge [d.i. die japanischen Holzschnitte] mit dem
BewuBtsein, die letzten abendlichen Reflexe eines vorldufig erloschenen Gestirns
in reizvoll falschender Spiegelung einzufangen; der flichende Rand hiipfenden
Spiegelbildes zeichnet am bequemsten sich heraus. Man findet an diesen
Holzschnitten Gefallen, worin eine groBe Uberlieferung kleingeworden abstirbt
und am Ende ihren Sinn verliert (ebd.: 5).

Bei Grosse wird diese Klage iiber einen Traditionsverlust wie
erwdhnt mit der Phrase ,,als Japan noch Japan war* zum Ausdruck gebracht
(Grosse 1900: 221). Auch Einstein benennt die hermeneutischen Rahmen-
bedingungen der Anndherung an den Holzschnitt: ,,Wem milltrauten wir
zweifelnder als uns, wenn Fernldndisches wir verstehen wollen* (Einstein
1922: 5). Einstein selbst sieht die Bewunderung von auBereuropéischer
Kunst als Versuch, die Liicken des eigenen Kulturlebens zu fiillen, steht also
dem nah, was eingangs eine problemgeschichtliche Perspektive auf den
Primitivismus genannt wurde. In der Folge erzdhlt er, indem er Szenen des
alltdglichen Lebens anschaulich beschwdrt, die Geschichte der japanischen
Kunst des Holzschnitts fiir ein nichtakademisches Publikum; wie er die im
Anhang genannten Quellen amalgamiert, wird im Text nicht deutlich. Die
Vorgehensweise, wie Einstein den Lesern die japanische Kunst niher-
bringen will, dhnelt ansonsten zumindest in struktureller Hinsicht durchaus
der Grosses, bis hin zu lyrischen Zitaten und Verweisen auf Kultur und
Geschichte Japans. So ist er auch in der Lage, die Bedeutung einzelner
Naturmotive zu erkliren, wie z.B.: ,,Wenn im Hintergrund des Shogunen-
bildes (Blatt 13) eine Kiefer gezeichnet ist, so gilt dies mehr als nur

130

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



Dekoration; diese Kiefer sagt innere Eigenschaft an: Treue, Standhaftigkeit
und Ausdauer® (ebd.: 18-19). Er vermeidet auffillig jede Idealisierung oder
Romantisierung dieser Kunst, er bezeichnet sie als eine ,,Welt des biirgerlich
Amiisanten im besten Sinn, wenig Kiihnheit und kaum Probleme. Aber eine
eminent japanische Welt“ (ebd.: 14). Ebenso beschwort er nicht das
Nichtpropositionale in den Holzschnitten, sondern hélt die Nahe des
Zeichnerischen zum Schreiben fiir geeignet, die Bilder entsprechend
hinreichend lesen zu konnen:

Das Kalligraphische dieser Blitter zeugt fiir eine alte chinesische und japanische
Eigenschaft: die eng empfundene, unzerreiBbare Einheit von Malerei und
Literatur. Die Tuschmaler, die Lackkiinstler, die Stichblattziseleure, sie alle
interpretieren einen bestimmten Gedanken oder deutliches Empfinden, das
irgendwie bereits literarisch fixiert ist. [...] Die malerische Handschrift und ihr
Gebilde sind Zeichen geistiger Reflektion, innerer Gesammeltheit, und solches
Visuelle ist dem Begrifflichen und Literarischen recht nahe und fast kongruent
bestimmbar (ebd.: 18).

Trotz aller Lesbarkeit wird das hermeneutische Problem der fremden
Perspektive japanischer Kunst am Ende seines Essays wie zu dessen Beginn
erneut adressiert, nun durch einen interkulturellen Vergleich:

Der Japaner genie8t die Ruhe endgiiltiger Losung [d.i. der Buddhismus], sein
bewegtes Zeichnen ist Spallen im Unbewegten, wéhrend der Europder den Prozef3
des Erkennens und fragmentarisches Ich definitiver Wahrheit und heiter erlosche-
ner Person vorzieht. In den Ukiyoye [das heilit flieBende oder ungliickliche Welt
und so wird die von Einstein prasentierte Schule der Malerei genannt] ruft nichts
zum Kédmpfen; keine quilende, aufreiende Dramatik weckt; vielmehr kindliche
Gelostheit, der alles Sein, mag man noch so jdh hineingleiten, abgetane Frage und
verklértes SpaBen ist. Nur mittelbar werden wir diese Zeichnungen empfinden;
nicht aus dem eigenen Treiben heraus; artistisch wirkt diese Kunst auf uns und
bleibt am Ende Exotik. Artistisch lernten unsere Kiinstler aus ihr, und vielfach
folgern sie Dinge, die uns bedeutend gelten, aber nicht in den Ukiyoye stehen
(ebd.: 21).

Was die Mdoglichkeiten des wissenschaftlichen Erkldrens angeht,
bedienen sie sich beide der Ethnologie, um sich den Kunstwerken an-
zunihern. Uber beide, Grosse und Einstein, lisst sich das sagen, was Uwe
Fleckner im Hinblick auf Einsteins Kritik an den Ausstellungen des
Volkerkunde-Museums unterstrichen hat: ,,Als Anwalt des Kunstwerks
formuliert Einstein ein Plddoyer fiir die Rekonstruktion historischer und
kultureller Zusammenhénge durch eine Kunstgeschichte, die iiber Stilkritik

131

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



und Zuschreibungsfragen hinaus eng mit der Ethnologie zusammenarbeitet*
(Fleckner 2006: 305). Wahrend in Bezug auf die Ausstellungspraxis des
Volkerkunde-Museums der Ausweg aus dem Tradierungsproblem, das —
und das soll abschlieBend erortert werden — aus einer kolonialistischen oder
imperialistischen Politik Europas resultiert, die Ethnologie zu sein scheint,
formuliert Einstein in Bezug auf die japanische Kunst ebenso wie Grosse
eine gewisse Skepsis gegeniiber vorschnellen Losungsmoglichkeiten. Wie
zu sehen war, kritisiert Grosse die Rationalitit der europdischen Moderne,
deren Politik zu einem Traditionsverlust in Japan und zu einer grund-
legenden Gefahr fiir die Kunst geworden ist. Aus heutiger Perspektive
konnte man konstatieren: Wéhrend er an der Globalisierung der Rezeption
von Kunst (hier: der japanischen bzw. ostasiatischen) mitarbeitet, kritisiert
er zugleich die Politik, die diese Globalisierungseffekte ausgelost hat.
Ahnliches gilt fiir Einstein: Der Kolonialismus hat ihm erst ermdglicht,
mittels afrikanischer Skulpturen, asiatischer und pazifischer Kunst sein
avantgardistisches Kunstparadigma zu formulieren. Zugleich erweist er sich
als scharfer Kritiker einer imperialen und kolonialistischen Politik, wie der
Artikel tber das Berliner Volkerkundemuseum von 1926 eindrucksvoll
dokumentiert:

Die Zeichen der Niederlage der besiegten, kolonisierten Volker, Trophden
europdischer und amerikanischer Habgier und Neugier, lagen verkniillt in
Schrinken und bezeugten den Untergang ferner Kiinste infolge technischen
Imports durch den Weillen, der solch vollkommene Zustinde sich geschaffen, dafl
der ihm eigene Boden sein Gewimmel nicht mehr zu tragen vermochte. Ein
Museum des deutschen Imperialismus, des wissenschaftlichen und 6konomischen
(Einstein 1996: 447).

Vielleicht kann man sogar so weit gehen und vermuten, dass eine
Kritik, wie sie heute vonseiten der postkolonialen Studien vorgebracht wird,
fast ebenso alt ist wie jene Kulturstromungen, die mit Primitivismus und
Exotismus umschrieben werden. Sicherlich fiihrt ein Weg von den
Avantgardisten, zu denen Einstein zdhlt, iiber Michel Leiris, der mit ihm zur
Redaktion der Zeitschrift Documents gehorte, {iber Claude Levi-Strauss zu
Michel Foucault, dann zu Edward Said und Homi Bhaba. Wenn eine
postkoloniale Kritik auf Autoren wie Grosse oder Einstein zielt, dann zielt
sie zugleich auf ihre eigenen theoretischen bzw. ideengeschichtlichen
Wurzeln. Statt beiden Xenophobie oder Rassismus vorzuwerfen, sollte man
vielleicht eher das Dilemma herausarbeiten, aus dem sie sich nicht befreien
konnten. Grosse meinte den Ausweg aus dem hermeneutischen Problem in

132

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



der platonisch eingefirbten Unterscheidung von Erkliren und Erfahren
finden zu konnen. Einstein entwickelte das Konzept der Halluzination,
mithilfe derer man versuchen sollte, an den tiefenpsychologischen, physio-
logischen Urgrund des Menschen heranzukommen, zu dem friihzeitliche
oder ,,primitive* Kulturen seiner Auffassung nach Zugang hatten — beide
Autoren préferierten also einen irrationalen, rauschhaften oder intuitiven (je
nachdem, wie man es bewerten mag) epistemologischen Zugang zur Welt —
und waren zugleich zutiefst gepragt vom wissenschaftlichen Weltbild.

Literatur

Bauschinger, Sigrid (2015): Die Cassirers. Unternehmer, Kunsthéndler,
Philosophen. Biographie einer Familie, Miinchen: C.H. Beck.

Brecht, Bertolt (1995): Geschichten vom Herrn Keuner, in: Ders.: Werke.
Grofle kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, hrsg. v.
Werner Hecht / Jan Knopf /Werner Mittenzwei / Klaus-Detlef
Miiller. Bd. 18: Prosa 3, Berlin / Weimar: Aufbau, 436-451.

Damme, Wilfried van (2010): ,,Ernst Grosse and the, Ethnological Method*
in Art Theory*. In: Philosophy and Literature 34 (2) / 2010, 302—
312.

Damme, Wilfried van (2012): ,,Ernst Grosse and the Birth of the
Anthropology of Aesthetics”.In: Anthropos 107 /2012, 497-5009.

Einstein, Carl (1913): Wilhelm Lehmbrucks graphisches Werk, Berlin:
Paul Cassirer.

Einstein, Carl (1923): Der friihere japanische Holzschnitt, Berlin: Ernst
Wasmuth.

Einstein, Carl (1996): Das Berliner Volkerkunde-Museum. Anldfslich einer
Neuordnung. In: Ders. (1996): Werke. Berliner Ausgabe. Bd. 2,
hrsg. v. Hermann Haarmann / Klaus Siebenhaar, Berlin: Fannei &
Walz, 446-450.

Fleckner, Uwe (2006): Carl Einstein. Fragmente einer intellektuellen
Biographie, Berlin: Akademie Verlag.

Grosse, Ernst (1887): Die Literaturwissenschaft, ihr Ziel und ihr Weg,
Diss. Halle a.d. Saale.

Grosse, Ernst (1890): Herbert Spencers Lehre von dem Unerkennbaren,
Leipzig: Verlag von Veit & Comp.

Grosse, Ernst (1894): Die Anfinge der Kunst, Freiburg / Leipzig: J.C.B.
Mohr.

133

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)



Grosse, Ernst (1900): Wissenschaft und Kunst. 1In: Ders.:
Kunstwissenschaftliche Studien, Freiburg / Leipzig: J.C.B. Mohr
(Paul Siebeck), 215-259.

Grosse, Ernst (1922): Die ostasiatische Tuschmalerei, Berlin: Bruno
Cassirer.

Horatschek, Annegret (*2008): Exofismus. In: Ansgar Niinning (Hrsg.):
Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, Stuttgart /
Weimar, 185.

Kiefer, Klaus H., Meffre, Liliane (Hrsg.) (2020): Carl Einstein.
Briefwechsel 1904-1940, Stuttgart: J.B. Metzler.

Klages, Ludwig (1917): Handschrift und Charakter: Gemein-
verstindlicher Abriss der graphologischen Technik, Leipzig: J.A.
Barth.

Leeb, Susanne Angela (2015). ,,Primitivism and humanist teleology in art
history around 1900“. In: Journal of Art Historiography 12
[12/SLbl] / 2015. https://arthistoriography.files.wordpress.com/-
2015/06/1eeb.pdf [15.07.2021]

Mauthner. Fritz (1901): Beitrige zu einer Kritik der Sprache. Erster
Band. Sprache und Psychologie, Stuttgart: Cotta’sche Buchhandlung
Nachfolger.

Muther, Richard (1893): Geschichte der Malerei im XIX. Jahrhundert.
Band 1, Miinchen: G. Hirth.

Pfisterer, Ulrich (2008): Origins and Principles of World Art History — 1900
(and 2000), In: Kitty Zijlmans and Wilfried van Damme (Hrsg):
World Art Studies. Exploring Concepts and Approaches,
Amsterdam: Valiz, 69-89.

Warnock, Geoffrey James (1971): Englische Philosophie im 20.
Jahrhundert, Stuttgart: Reclam.

Weber, Max (1919): Wissenschaft als Beruf, Miinchen / Leipzig: Duncker
& Humblot.

Weimar, Klaus (2000): Die Begriindung der Literaturwissenschaft. In: Jorg
Schonert (Hrsg.): Literaturwissenschaft und Waissenschafts-
forschung, Stuttgart: J.B. Metzler, 135-149.

Wilpert, Gero von (*2001): Sachworterbuch der Literatur, Stuttgart:
Kroner.

134

BDD-A33067 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)


http://www.tcpdf.org

