FOLCLOR, ETNOGRAFIE, ARHITECTURA

POEZIE SI PRACTICI MAGICE IN COLECTIA
DE FOLCLOR MEDICAL ,VASILE S. CARDEI”

ELENA PASCANIUC

Dichtung und magische Praktiken in der Heilspriche-Sammlung
,»Vasile S. Cardei”

(Zusammenfassung)”

Wegen seiner strukturellen und kompositionellen Vielfalt werden die Heil- und
Zauberspriiche vom rumanischen Forscher Ovidiu Barlea als ,,die anarchischste Gattung des
gesammten folklorischen Repertoires” betrachtet. Von anderen Fachleuten (Folkloristen,
Ethnologen, Linguisten) werden sie aus verschiedenen oder sogar entgegengesetzten Perspektiven
immer wieder gedeutet. Im Laufe der Zeit haben mehrere Forscher (Stefania Cristescu, Ovidiu
Bérlea, Ovidiu Papadima) die Meinung gedussert, dass die kritischen Punkte in der Erforschung
dieser folklorischen Gattung die schwierige Problematik der sogenannten folklorischen Geographie,
des geographischen Raumes, der Verbreitung des Heilspruches sowie seine thematische und
stilistische, von ethnofolklorischen Arealen abhéngende Differentierung waren.

Der Heil- und Zauberspruch wurde aus ethnologischer oder literarisch-&sthetischer
Perspektive interpretiert und innerhalb eines Paradigmas — ,,Text vs. Kontext” oder ,,miindliches vs.
manuelles Ritual” — analysiert. Er wurde auch aus sprachwissenschaftlicher Perspektive behandelt,
aber die Fachleute suchen immer noch ,ein perfektes Muster der Gliederung der vielfiltigen
ruménischen Heilspriiche” und versuchen, der nationalen Gattungstypologie eine endgiiltige Form
zu geben.

Die grosse Anzahl der Heil- und Zauberspriiche gegen den ,bosen Blick” aus der
Sammlung des Arztes Vasile Cardei beweist, dass die traditionelle Spiritualitét in der Bukowina
auch in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts noch lebendig war und dass verschiedene Aspekte
des Alltags des modernen Menschen (bzw. die seelische und kérperliche Gesundheit) unter dem
Zeichen der traditionellen Praktiken standen. Mehr noch: Der Glaube an die Magie und die
magischen Rituale in der geistigen Landschaft des rumaénischen Dorfes sind noch nicht ganz
untergegangen, d. h. auch nicht am Anfang des dritten Milleniums. Es gibt psychisch bedingte

* Traducere: Stefanita-Mihaela Ungureanu.

Analele Bucovinei, XXV, 1 (48), p. — , Radauti — Bucuresti, 2017

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)



Elena Pascaniuc

Krankheiten, wie der ,,bose Blick”, die durch empirische therapeutische Heilmittel und magische
Geisterbeschworungen heute noch behandelt werden.

Schliusselworter und-ausdriicke: Bukowina, Vasile S. Cardei, Folklore, Heil- und
Zauberspriche, der bose Blick, Dichtung, magische Praktiken.

Intr-o istorie recentd a literaturii din Bucovina, medicul bucovinean
Vasile S. Cardei (1921-2012)! are, prin cartile sale?, un loc binemeritat intre
memorialistii §i culegatorii de folclor din Tara de Sus.

Parcursul profesional al doctorului Vasile S. Cardei a fost bulversat, la un
moment dat, de optiunile sale politice, pentru care a avut de indurat nu numai ani
de condamnare, dar si refuzul recunoasterii dreptului de a practica medicina. A fost
impiedicat sa sustind examenul de licentd dupa absolvirea Facultatii de Medicina
din Tasi, in 1948. De aceea, mai multi ani a functionat n diverse sate din Bucovina
doar ca tehnician sanitar sau asistent medical. Relua insa, in acest fel, contactul cu
lumea rurala din care, insetat de cunoastere, plecase la studii. O lume care {inea
incd la valorile ei traditionale, la obiceiurile si practicile empirice de vindecare,
insotite de invocatii magice si de asocierea unor reprezentdri ale divinitdtilor
protectoare.

Pasionat de descoperirea practicilor traditionale de prevenire si vindecare a
bolilor, de credintele stravechi in leacurile magice, vehiculate de tamaduitoarele/
descantatoarele din comunitatile traditionale —, cdrora, ca reprezentant al medicinii
stiintifice, le facea ,,concurenta”—, Vasile S. Cardei a adunat, timp de doud decenii
(1960-1980), documente etnoiatrice din satele de pe Valea Sucevei. A alcatuit 0
colectie de folclor medical® ce numira peste 900 de fise cu texte populare, cuprinse
in 26 de mape. Preocuparea medicilor pentru etnoiatrie a fost o caracteristica a
secolului al XX-lea, cu rezultate remarcabile in unele cazuri, care au dublat
eforturile botanistilor si ale etnologilor in cercetarea medicinii populare, ,,urmarind,
deopotrivi, valoarea profilactics, terapeutici si psihologici a acesteia”®. Dar

! Vasile 1. Schipor, Vasile S. Cardei (1921-2012), in ,,Analele Bucovinei”, Ridiuti—
Bucuresti, anul XX, nr. 1 (40), [ianuarie—iunie] 2013, p. 333-341.

2 Vasile S. Cardei, Visuri si temnite. Memorii, Campulung Moldovenesc, [Fundatia
Culturala] Biblioteca ,,Miorita”, 2006, 218 p.; George Muntean, Vasile Cardei, Bilca — o asezare pe
Valea Sucevei. Privire istoricd, Suceava, Centrul Judetean al Creatiei Populare, 1971, 240 p.

3 Colectia-manuscris de folclor medical a doctorului Vasile S. Cardei a fost donati Centrului
pentru Studierea Problemelor Bucovinei in anul 2005. A fost semnalatd de Elena Pascaniuc, in
articolul ,,De plamadit inimile” — o culegere inedita de folclor medical din Bucovina, publicat Tn
,Analele Bucovinei”, Radauti-Bucuresti, anul XIV, nr. 2 (29), [iulie-decembrie] 2007,
p. 619-629. Din aceasta colectie, s-au publicat: Vasile S. Cérdei, Folclor medical. Descantece de
deochi (D), in ,,Analele Bucovinei”, Radauti—Bucuresti, anul XXIIL, nr. 1 (46), [ianuarie—iunie] 2016,
p. 165-196; Vasile S. Cardei, Descdntece ,,de spariet” (Il), Ibidem, anul XXIII, nr. 2 (47), [iulie—
decembrie] 2016, p. 529-553.

4 Ilie Moise, Practici traditionale de prevenire, combatere si vindecare a bolilor, in volumul
coord. de acad. Sabina Ispas, Patrimoniul cultural imaterial din Romania. Repertoriu I, Bucuresti,
CIMEC - Institutul de Memorie Culturala, 2009, p. 90.

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)



Poezie si practici magice in colectia de folclor medical ,,Vasile S. Cirdei”

interesul medicului Vasile Cardei pentru acest domeniu al spiritualitatii populare
credem cd a fost trezit si intrefinut mai ales de admiratia fatd de opera etnografului
si folcloristului Simion Florea Marian®.

Tn urma culegerii textelor populare, medicul Vasile S. Cardei se gandea si la
realizarea unui dictionar de medicind populara®,

Exista prea putine date in aceastd colectie referitoare la contextul
performativ Tn care descantecele au fost culese de medicul Vasile S. Cérdei. Din
cateva afirmatii strecurate in alte scrieri ale sale, culegatorul pare ca a fost interesat
n special de suportul verbal al practicilor magico-simbolice, pe acestea din urma
notandu-le in cazul a mai putin de jumatate dintre descintecele de deochi si ,,de
spariet”, la care vom face trimitere in paginile ce urmeaza. Vasile S. Cardei aduna
texte populare pe care le considera ,.expresii ale unei mari fantezii, asociind
produse ale mediului ambiant cu felurite fantasme” care ,,au sfarsit prin a se
constitui in fragmente lirice, cateodati de impresionanti frumusete””.

In general, faptul ci descantecele apar in culegerile existente in forma
versificatd si dovedesc calitati fono-prozodice i-a determinat pe specialisti sa le
incadreze genului liric, punand 1n evidenta si interferentele dintre magic si liric.
Analiza limbajului afectiv, a imaginilor subiective care se regisesc in textele
magice, a condus la aldturarea acestei ,,categorii de tranzitie” cantecului liric,
datoritd dispozitiei afective a emitatorului. Pentru folcloristul Gheorghe Vrabie,
care asocia ,,poezia medicald” cu cele mai vechi creatii lirice ale umanitatii,
descantecul are o structura poetici in care prevaleaza alegoriile si simbolurile
mitice, abunda constructiile sintactice elementare si repetitiile. Etnologul afirma ca,
,,prin continut si structura poetica, poezia medicald poate fi privita ca fiind cea mai
veche, avdnd o existentd multimilenard. Va fi aparut, poate, odati cu poezia
muncilor agrare si a bocetelor”®,

In practica medicinii populare, ,descintitoarea batrand” utiliza forta
magicd a descantecelor doar pentru bolile considerate cd provin de la anumite
fapturi mitice: de la Santa Maria, de la Santele zile grele, de la Ale sfinte, de la
oameni care au intrat in contact cu sacrul impur®. Acestia din urma pot fi
recunoscuti dupd anumite ,,marcaje sacre”, cum sunt cei nascuti cu caita (tichie),
oamenii cu ochii verzi sau albastri, copiii ,,intorsi de la titd,” oamenii cu strabism,

5 Una dintre cele 26 de mape ale colectiei medicului Cardei contine texte extrase din
volumul lui Simeon Florea Marian, Descantece poporane roméane (1886).

6 Mapa Dictionar de medicind populard contine 188 de fise, cea de Medicind populard, 196
de fise cu termeni ordonati alfabetic.

7 George Muntean, Vasile Cardei, op. cit., p. 63.

8 Gh. Vrabie, Din estetica poeziei populare romdne. Analize stilistice i literare, Bucuresti,
Editura Albatros, p. 121.

9 Romulus Vulcinescu, Mitologie romdnd, [Bucuresti], Editura Academiei Roméne, 1987, p.
165.

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)



Elena Pascaniuc

cu ochi rai'® etc. Tn mentalul popular, ei sunt cei care pot impiedica, la un moment
dat, desfasurarea armonioasd a destinului individului, destin care, in credinta
populard precrestind, este trasat de Soartd, menit de Urse. De aceea, reputatul
etnolog Romulus Vulcanescu incadreaza descantecul de deochi in categoria
descantecelor de ursita, care ,,antrenecazd nenumarate rituri de aparare, rituri de
vindecare, rituri de luptd impotriva Nenorocului si provocare a Norocului”, acolitii
divini ai sortii, alaturi de Zanele bune si cele rele, ,in sarcina carora cade
anecdotica vietii individuale”™".

Actualizat in imprejurari critice, in situatii-limita, descantecul de deochi
este performat in general de femei'?, care se bucurau in mediul traditional de o
consideratie deosebita'®. Patronul descantatului, al descantitoarelor este un
reprezentant fast al sacrului: Maica Domnului, Sfintii arhangheli Mihail si Gavril.

Nagterea este primul prag pe care omul il trece In aceastd lume.
Comunitatea traditionalda — prin oamenii ei specializati: moasa, descantatoarea,
preotul — ajuta tinara mama si familia sd pregiteascd si sa primeascd venirea pe
lume a copilului sub bune auspicii, printr-un set de norme in care sunt accentuate
interdictiile, motivate magic.

In ansamblul cultural traditional al nasterii, cele mai multe practici rituale
au ca obiect sa pund femeia si copilul la adapost de puterile malefice, s le asigure

10 Stiti cine are ochi rai? Care-s intorsi de la supt [...]; ,,Sau persoanele incrucisate, is
persoanele care se uitd cu un ochi la faina si cu unul la slanina, adica n-au privirea fixa”. Cf. lulia
Branza, Credinte si practici magice in Bucovina (1), in ,,Analele Bucovinei”, anul XVI, nr. 1, 2009, p.
154.

11 Romulus Vulcinescu, op. cit., p. 166.

12 Tp anul 1908, I. A. Candrea si Ovid Densusianu au publicat in volumul Din popor. Cum
graiegste si simte taranul romdn o credintd referitoare la descantecul de deochi: ,,Cica in vremea de
mult, romanul stia cand are sa moara si de aceea nu mai muncea deloc. Numai iacd Mihail si Gavril,
ce s-au gandit ei: «Ce-i de facut? ca n-au ce ménca, daca nu muncesc cite doi-trei ani!» De aceea, ei
s-au vorbit amandoi i au gasit o femeie vaduva pe atunci in lume si s-au dus la vaduva aceea, si au
invatat pe vaduva un descantec, ca s munceasca omul pand o muri, si cu sticla de doctorii sa descante
la cap. Si-a fost s8 moara un roman in ziua aceea, si oamenii din sat il pazeau s moara, in zori, cum ii
legea din batrani, ca acela scapa de pacate, si numai iacd femeia aceea vaduva s-a dus la romanul
acela cu o sticla cu apa si a zis oamenilor:

— Oameni buni! dati-mi drumul s3 intru eu in casa si voi iesiti toti afara.

Si a descantat vaduva aceea cu apd, de deochi: «Pasare cudalba zburard,/ Trei picaturi de
sange picard/ Si leac sd se scoale romanul in picioare/ Si sd ceard de mancare». Si cand au intrat
oamenii pe urma in casd, romanul ce se chinuia de moarte a cerut de mancare si de atunci a ramas
obiceiul ca sd se descante si omul si munceascd pand o muri”. Cf. lon-Aurel Candrea, Lumea
basmelor. Studii si culegeri de folclor romdnesc, editie ingrijita de Antoaneta Olteanu, cuvant-inainte
de Alexandru Dobre, Bucuresti, Editura Paideia, [2001], p. 238.

13 Valeriu Bilteanu nota: ,,A fost absolut surprinzitor pentru noi si constatim ci, in
constiinta comunitatii satesti, termenul descantitoare denumea si o anumitd profesie. Astfel, intr-0
lucrare aflata in manuscris la Muzeul de Istorie din Galati, am gasit mentionata, pe langa alte profesii,
si pe cea de descantatoare, autorul monografiei indicand si numele a doua persoane ce erau cotate cu
statutul de descintitoare”. Cf. Valeriu Bilteanu, Dictionar de magie populard romdneascd,
Bucuresti, Editura Paideia, 2003, p. 97.

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)



Poezie si practici magice in colectia de folclor medical ,,Vasile S. Cirdei”

sanatatea, starea de bine. Diferitele rituri de aparare, cum sunt cele Tmpotriva
deochiului, a contagiunilor, a bolilor, a demonilor de tot felul, sunt valabile
simultan pentru mama si copil. Moaga traditionald sta, de reguld, sub marca
senectutii, uneori si a rudeniei (moasa de neam). Ea cumuleazi ,functii care-i
contureazd complexitatea rolului in gestionarea actului nasterii, se impune §i ca
agent ritual, implicat in efectuarea unui complex de acte rituale care prevaleaza
derularea procesului natal, substituind totodatd si agentul specializat,
descantatoarea, cu rol de mediere in influentarea beneficd a nasterii si, ulterior,
daci e cazul, in neutralizarea malignititii perturbatoare”,

In satul strivechi, intr-o atmosfera tainicd, venirea copilului pe lume era
intermediatd de moasa, care, ,,sub zodia unor magice incantatii’, oficia ritualul
pregatirii mesei ursitoarelor, apoi al primei scaldatori, prilej cu care facea si
primele ,,sorociri”: ,,Scaldatoare, scaldatoare,/ Fie fata ca o floare,/ Ca zana rupta
din soare,/ Mandra si strilucitoare,/ Intrebatd de feciori/ Pe la hore-n sarbatori,/
Harnica ca o albina/ Si vestita gospodind./ [...] / Sa stie mandru a canta,/ A povesti
si-a descanta”?®.

Tn descantecele adunate de medicul bucovinean din satele de pe Valea
Sucevei, o analizd a limbajelor poetic, gestual si obiectual, permite descifrarea
relatiilor complexe dintre componenta poetica si cea practico-rituala, derulata dupa
un scenariu consacrat si cu un instrumentar adecvat. Pentru practica descantatului,
sunt mentionate: apa sfintita (agheasma), plante magice (busuiocul, usturoiul),
animale (cdinele, mata, pasdrea), obiecte uzuale (carbunele, cutitul, matura
parasitd, fusul), valorizarea hainelor vechi, care au dobandit conotatii magice.

Descéantecele se fac cu mijloace curate, oale, ulcele noi, apa neinceputi, cu
plante si obiecte magice, manipulate de descantitoare prin gesturi cirora le
suprapunea ,,latura «vorbitd» a actului magic”le, in virtutea specializarii ei, cu
scopul de a lupta impotriva spiritelor bolii, a raului ipostaziat in diferite feluri.

Tehnicile magice semnalate in colectia medicului Vasile S. Cardei sunt:
descrierea practicii magice, numaratoarea magica (,,Ma duc la fintand/ $i nu
vorbesc cu nimeni./ Aduc apd neinceputd/ Si nu vorbesc cu nimeni./ Sting noud
carbuni/ 9, 8, 7, 6, 5, 4, 3, 2, 1 si fac noud./ Spal pe cel deochiat,/ Ramane putina

14 Sabina Ispas, Nicoleta Coatu (coord.), Etnologie romdneascd. Folcloristica si
etnomuzicologie, Ill. Nasterea si copilaria, Partea 1. Fenomenologia natalitatii, Bucuresti, Editura
Academiei Roméne, 2011, p. 103-104.

5 Cules de Petru Taranu, in anul 1954, de la lIoana Apalaghiei (n. 1892), vindecitoare
empiricd §i moasd din satul Linigte, comuna Saru Dornei. Publicat in vol. Petru Taranu, Memoria
Dornelor — folclor, vol. I, Chisindu, F.E.P. Tipografia Centrald, 1995, p. 15. In acest context,
utilizarea verbului ,,a descanta” marcheaza pierderea semnificatiilor magice ale termenului.
,Fenomenul de desacralizare are ca urmare trecerea acestui verb din sfera magicului in cea a actelor
de vorbire (mai ales), fenomen asemandtor celui petrecut in cazul verbului a vraji”. Cf. Valeriu
Balteanu, op. cit., p. 94.

16 Antoaneta Olteanu, Metamorfozele sacrului. Dictionar de mitologie populard, [Bucuresti],
Editura Paideia, 1998, p. 85.

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)



Elena Pascaniuc

apd/ Si-o arunc pe cane afara”, inf. Aga Catrina, Putna), utilizarea formulelor
enumerative, nararea actiunii, a ritualului magic, invocarea fortelor benefice
lecuirii: a sfintilor, a lui Dumnezeu. Strategia comunicarii directe, prin utilizarea
formelor de imperativ si vocativ, se bazeazd pe forta magicd a poruncii:
,,Borza-mborzata,/ Borza-nfocata,/ Borza cu dintii ranjiti,/ Cu ochii bolditi!/ Nu te
duce la N./ Du-te la marea cea mare”.

Structurile lirice — in care rolul principal il au exprimarea directa a dorintei
si congtientizarea de catre descantatoare a propriei capacititi de a emite un mesaj
cu fortd magica — coexista cu constructii narative (,,La rachita rasarita,/ Iese o fata-
mbrobodita,/ [C-Jun ochi de strop,/ Cu unul de foc./ Acel de strop/ Stinge pe acel
de foc,/ Stinge aruncatura,/ Stinge facatura,/ Stinge ochii cei rai/ De pe N.”, Vicov
de Jos), in care persoana intai cedeaza locul/rolul principal prezentelor imaginare,
si cu tipare dramatice, care mentin raportul cu ritul manual. Sincretismul intre
muzicalitatea versurilor, tonalitatea incantatiei (imperativa, tainica, soptitd) si
textul animat de prezenta personajelor imaginare (unele personaje imaginare, care
denumesc agenti malefici, sunt create prin derivarea termenilor feminini de la
masculin), fac din descantec un text hibrid compozitional, deoarece emititorul
foloseste orice strategii discursive are la dispozitie, pentru indeplinirea finalitatii
terapeutice: ,,Pasare albi,/ Codalba,/ Pica aci,/ Pica colea,/ Pica-n varf de petricea./
Pasdrea dacd pica,/ Piatra se despicd,/ Despicd ochii strigoiului,/ Despica ochii
moroiului,/ Despica ochii ramnitorului,/ Despica ochii deochitorului,/ Despica
ochii leului,/ Pe ai strigoaicei,/ Pe ai moroaicei,/ Pe ai ramnitorului,/ Pe ai
deochitorului,/ Pe ai leoaicei,/ Pe a ramnitoarei./ Si a raimas/ Curat, luminat,/ Ca din
cer picat,/ Cum Dumnezeu l-a lasat” (Putna).

Tn tiparul incantatoriu al descantecelor de deochi din Colectia de folclor
medical ,, Vasile S. Cardei”, dominant este rolul antitetic al apei si al focului, in
corelatie cu alte simboluri folclorice: elementul vegetal si cel mineral, prezenta
feminina, alte lichide cu functie rituala (vinul, pelinul).

Magia apei neincepute si a carbunilor stinsi este Intaritd si de prezenta altor
instrumente de magie: creanga de busuioc, ata sau carpa rosie, cutitul, matura
parasita: ,,0 femeie batrana ia noua carbuni, ii pune intr-o sticla cu apa neinceputa
si, cu un bat de matura si ata rosie, descantd copilul. Cu apa, se spald copilul
dimineata si seara”; ,,Restul de apa se toarnd pe matura, in care se infige un ac sau
se toarna pe un caine. Daca ciinele se scutura de apa repede, atunci bolnavul se va
insanatosi repede” (Granicesti). Matura, ,,simbol al universului casnic stapanit de
elementul feminin, dar si al Genezei si Ordinii”"’, este prezentd, ca element magic
protector, in tot cursul obiceiurilor de dupa nastere. in absenta mamei, matura il
apara pe copil de duhurile rele, ea fiind socotita ,,stapana si curatitoarea casei”. Si

17 Narcisa Stiuca, Tn pragul lumii albe, Bucuresti, Centrul National de Conservare si
Valorificare a Traditiei si Creatiei Populare, 2001, p. 175.

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)



Poezie si practici magice in colectia de folclor medical ,,Vasile S. Cirdei”

gestul maturatului are implicatii magice si augurale®®. Alte elemente apotropaice,
folosite cu scopul neutralizarii actiunii nefaste a deochiului, sunt hainele vechi
(bucati din cimasa ciobdneasca sau din cdmasa unui parinte), culoarea rosie a atei
ori a carpelor, ,singurele capabile sd capteze toate efectele negative ale
deochiului™®®.

Din instrumentarul magic nu lipsesc niciodata obiectele de fier — cele de
care se sperie Muma Padurii —, cele mai la Indemana fiind acul si cutitul. Sunt
prezente si furca ori fusul: ,,pe varful cutitului se iau noud carbuni si se dau indarat
in cana cu apa”; ,,restul de apd se toarnd pe maturd, in care se infige un ac sau se
toarna pe un caine. Daca cdinele se scuturd de apa repede, atunci bolnavul se va
insanatosi repede” (Granicesti); ,,aduci apa de la fantana intr-o cana si-n ea pui un
fus, un cutit, o crengutd de matura, te apropii de foc si pui carbuni, numarand in
sens invers de la zece la unu, faci semnul crucii si cu apa aceasta apoi se spala
copilul, 1i dai sa bea si ce ramane se toarna pe cdine” (Burla).

In medicina magicia a romanilor de pretutindeni, ,.apa neinceputa”, desi
,»este 0 apa obisnuitd”, are rolul fundamental de restabilire a echilibrului. Dar, ,,ca
sd fie cu leac, trebuie sa fie consacratd, adicd sa Tmplineasca diverse conditii, ce
variaza, uneori, dupa regiuni si, cteodat, de la o descantitoare la alta”?. Efectul
purificator al apei neincepute este pastrat de descantdtoare cu conditia respectarii
unor interdictii rituale: ,,se merge la feritura si pe drum nu se vorbeste cu nimeni si
nici nu se uitd indarat” (Vicov de Sus); ,,ai scos din fantana o cofa cu apa fara si te
uiti cat ai in ea, iei dintr-insa o ca@nitd cu apa, fara a vedea cata apa iei” (Horodnic).
Ea este obligatorie si a fost semnalatd de informatori in majoritatea ,,tehnicilor”, a
practicilor magice efectuate in cazul deochiului sau in descantecele ,,de spariet”
inregistrate de Vasile S. Cardei.

Aceasta tacere rituald, ,,corolar al tainei si al limbajului secret, este o putere
in sine si confera putere si celui ce trebuie sa pastreze secretul”?. Ticerea este o
conditie rituald si in alte rituri de trecere, familiale (premaritale, pentru implinirea
descantecelor de dragoste, in jocurile de priveghi) sau calendaristice (masca de
turcd); este intalnita i in basme.

Tn schimb, rostul lecuitor al descantecelor terapeutice este potentat de
numarul rostirilor: trei sau noud, pentru ci ,.cifrele preferate au la baza triada. In
etnoiatrie, numarul 9, aceasta triada a triadelor, simbol al desdvarsirii unui proces

tamaduitor, este cel mai adesea folosit”?%: ,,Si discanti di noad ori, si spald, iar cu

18 Pentru mai multe informatii privind ,,ritualurile magice cu valoare terapeutici in cadrul
carora matura este consideratd un instrument pretios in vederea obtinerii rezultatului dorit”, vezi
Antoaneta Olteanu, op. cit., p. 193-194.

19 1bidem, p. 85.

2 1bidem, p. 19.

2L Lucia Berdan, Mitologia cuvintelor, Iasi, Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”,
2003, p. 146-147.

2 Silvia Ciubotaru, Folclorul medical din Moldova. Tipologie si corpus de texte, lasi,
Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”, 2005, p. 87.

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)



Elena Pascaniuc

restul si s deie pi un par ori pi un cani” (inf. Calancea Saveta, 72 ani, Putna); ,,Se
descantd de trei ori, cu o crengutd de cetind raticitd sau busuioc” (inf. Sfichi
Minodora, Voitinel). Numar magic, regasit Tn majoritatea categoriilor folclorului
romanesc, cu conotatii particulare de la un context la altul, este intdlnit intr-o
varietate de combinatii. Prin numararea Inapoi si repetarea cifrei noud, se crecaza
efectul de multiplicare si accentuare a semantismului acestuia. Semantismul
numerologic este intarit de formula finala progresiva, de la sugestia conotativa a
epitetelor ,,curat”, ,luminat”, la compararea cu modelul arhetipal cristic: ,,Si a
ramas/ Curat, luminat,/ Ca din cer picat,/, Cum Dumnezeu I-a ldsat” (Putna); ,,Sa
lasati pe N./ Curat, luminat,/ Cum Dumnezeu I-a ldsat/ Pe Domnul Christos,/ Ca nu
e bolnavicios” (Putna).

Ca simboluri elementare, apa si focul au roluri duale: insufletesc si
fertilizeaza, purificad, dau viata sau, dimpotriva, aneantizeaza, ucid. Principii
antinomice, apa propitiatoare si focul distrugitor se asociaza in scopul vindecarii,
»8€ reunesc intr-un mediu deopotrivda acvatic si ignic: ochiul, organul cel mai
deschis spre exterior, spre alteritate, emanatiile oculare fiind intens incircate cu
energia personald. Precum apa si focul, care manifesta fortad malefica sau benefica,
ochiul este receptacul deschis spre bine si rau”?. Constiinta traditionala
romaneasca a alaturat aceste metafore cu functie ritualicd, atribuindu-le cel mai
adesea unor instante feminine, ,,conform apetentei culturilor magice pentru
dominanta feminina”?: ,,Su[b]-o rachitd rasaditd,/ Sade-o fatd displetiti,/ Cu un
ochi de foc,/ Cu unul de apa./ O cazut cel de foc in cel de apa,/ S-0 otolit, s-0
potolit./ Asa sd se otolea de pe N./ Diochiturile, pocniturile, ranile, strigarile,
aruncaturile”.

Prin intalnirea violenta a elementelor opuse, de esenta magica, se produce
vindecarea, se restabileste echilibrul. Corpul uman este ,,0 intersectie a fortelor
cosmice”, sinitatea lui este conditionatd de echilibrul acestor forte. In context
magic, stingerea focului este echivalenta cu alungarea deochiului. Tot asa, In plan
gestual, descantitoarea il vindeca pe bolnav stingdnd carbuni® in apa ,,neinceputa”.
Cel atins de deochi bea de trei ori din apa (,,Intr-o cand de lut cu apa se sting trei
carbuni aprinsi si apa se da celui deochiat sd o bea”), gest dublat, uneori, si de
imbaierea simbolica in apa descantatd. Alteori, e stropit sau uns cu lichidul magic
pe frunte si tAmple, dar Intotdeauna apa rdmasa se aruncd pe parii gardului ori pe
un cdine, sau ,,intr-un loc neumblat”.

2 loana Repciuc, Poetica descantecului romanesc, Craiova, Editura Aius Printed, 2014, p.
114-115.

% 1bidem p. 115.

% Tnitial, practica stingerii carbunilor a fost folositd doar contra deochiului. in timp, a
devenit ,sinonimd cu operatiunea de descantare pentru diverse afectiuni; aceasta poate si explica
marea raspandire a expresiei si in alte zone”. Cf. Valeriu Balteanu, Dicfionar de magie populard
romdneascd, Bucuresti, Editura Paideia, 2003, p. 250-251.

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)



Poezie si practici magice in colectia de folclor medical ,,Vasile S. Cirdei”

Caracterul ritual al apei este subliniat i In momentul care incheie ritualul
descantatului: ,,Bolnavul este indemnat sa bea apa din cana de trei ori, apoi femeia
toarna apa pe o maturd 1n care se gasea infipt un ac si ce ramane se arunca pe un
caine. Daca cainele se scutura repede, denota ca bolnavul se va vindeca repede (inf.
Andrisan Toader, Granicesti); ,,Se spune: «De-a fost om, de-a fost femeie,/ De-a
fost baiat, de-a fost fata,/ Sa-i treaca ochii printr-un varf de par,/ Nu prin copilul
meu». Se bea din cand, cu restul se spala peste tot, iar restul ce-a ramas de la spalat
si de la baut se toarna intr-un varf de par” (Vicov de Sus). Aruncatul apei peste un
animal ,,capata conotatii suplimentare. [...] De aceasta data, era selectata valoarea
de prognoza a actului ritual, prin care se controla dacd remediul a fost aplicat asa
cum se cuvine si daca bolnavul se va insandtosi: dacd animalul se scutura de apa
aruncatd, era semn ca bolnavul se va vindeca (transferul fusese incheiat cu
succes)” %,

In texte, mai apar si alte lichide investite cu forta sacrului, sugerdnd
supramotivarea semanticd a mediului acvatic, ele putand fi benefice sau malefice:
,»Zboard, pasare, pana la cer/ Cu trei pahare de-o oca in coada./ Unul cu vin,/ Altul
cu miere,/ Unul cu fiere./ Cine-o baut vin,/ S-o imbatat!/ Cine-o0 mancat miere,/ S-0
saturat!/ Cine-o baut fiere,/ O crapat!/ Asa sa crape ochiul celui ce-o deochiat”.

Dintre plantele de leac folosite de descintatoare, ca instrumente
indispensabile, sunt mentionate ramurelele de busuioc: Jntr-o oald cu apa
neinceputa, se sting noud carbuni si cu o creanga de busuioc se stropeste pe cel
bolnav (Voitinel); ,,Se pune intr-o peticd un dup de l1ana si un fir de busuioc, se
aprinde si se nvarte in jurul capului celui speriat” (inf. Bodale Ilie, 88 de ani, din
Vicov de Sus); ,,Se ia un vas cu jeratic aproape stins, un pahar cu apa neinceputa si
in mana dreaptd un fir de busuioc, apoi se incepe descantecul” (Sucevita);
,» Vrajitorul moaie busuioc Intr-o strachinad cu apa, stropeste fata bolnavului, facand
semnul crucii si recitd descantecul, incheindu-l cu formula: «Leacul de la
Dumnezeu/ Si de la sfanta zi de azi», apoi se stropeste din noud parti peste tot in
casd, in gradina, in acareturi, dupd care se arunca seara tarziu in fintana, la stinsul
luminilor” (Vicov de Sus). Eficacitatea busuiocului este potentatd si de valentele
ritual-religioase cu care este incarcata planta.

Faptul ca descantatoarea isi alege cuvintele, 1si nuanteaza fluxul verbal,
cere ajutor divinitatii, elementelor naturii In complexitatea lor, dovedeste ca arta ei
nu este la indemana oricui. Pentru a alunga si a speria boala, descantitoarele
creeaza cuvinte ,,care par a sari din lacasul lor firesc, derivindu-se neasteptat,
ajungand la forme bizare”.

Cuvantul magico-religios este o forta in sine, care isi focalizeaza puterea pe
un obiectiv precis delimitat. Puterea lui vine din credinta ca el este un principiu
vital, nemuritor (,,Cutare [N...] sa ramaie curat, luminat,/ Cum de Dumnezeu ii dat/
Si de Maica Domnului lasat!/ Amin cat le-am zis eu din plin”, descantec din

% Antoaneta Olteanu, op. cit., p. 21.

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)



Elena Pascaniuc

Bilca). ,,Transpus in starea magico-rituald in care poate pronunta asemenea cuvinte
implacabile, initiatorul (vrajitor, saman, descantator, prezicator) practic nu vorbeste
Cu oamenii, el rosteste cuvinte care infaptuiesc. Este cuvantul care, o data rostit,
devine putere cu efect creator, alungd o boald, schimba stirile si dimensiunile,
readuce o energie pierduta, recreeaza o realitate deja instituita divin”?’.

In poezia riturilor de vindecare, raportarea omului la divin este esentiald
pentru redobandirea conditiei de fiintd sdndtoasa, ,,reincarcatd energetic de forte
benefice”. Mai mult, Lucia Berdan obseva cid ,In aceeasi specie arhaica,
descantecul, intdlnim si forta «cuvantului religios»: Maica Domnului
binecuvanteaza si 1l vindecd pe cel bolnav prin forta Cuvantului Sau rostit si a
actelor Sale””. Descantecele urmitoare pot fi si ele un exemplu pentru observatia
cercetitoarei iesene: ,,S-0 sculat N./ ntr-o joi di dimineatd,/ Din culcusul lui/ S-0
dus pe-o carari,/ Pe-o carare cararoasa/ Si s-o intalnit cu pocitura/ Si cu diochitura:/
Pocitura I-o pocit,/ Diochitura I-o diochiat./ Si nimeni n-0 vede,/ Nimeni n-o crede/
Decat Maica Domnului/ De la poarta cerului./ — Tesi, diochi, dintre ochi,/ Sa iesi ca
vantul/ Si sa zbori ca gandul./ Sa ramaie N. curat ca lacrima,/ De la Dumnezau
lasat” (Preotesti); ,,Maica Domnului si-a noastra,/ In palatul ei din Rai/ Iese acuma
la fereastra./ Auzi cand o chemai./ Uite, pruncul Ionicd/ De-un duh rau e suparat./
Pune-i paznic pe un inger,/ Ca e prunc nevinovat./ Maica Domnului si-a noastra,/
In palatul ei din Rai,/ Rade acuma la fereastra./ Pruncul cand i-l aritai,/ Dreapta-
ntinse peste dansul./ Tonica std ca puiul/ Invilit de-a lui aripi./ Nu mai plinge
noaptea-n somn,/ Duhuri rele fug de el./ lonicd creste mare si sanatos si frumusel/
Si Maica Domnului cu el” (Arbore).

Rostit intr-un cadru si timp sacru, cuvantul descantatorului devine putere,
forta, actiune manifestata prin suflu: ,,Se sufld de trei ori deasupra canii, se scuipa
jos, cel bolnav se spald cu apa si i se da sd bea din trei parti ale canii. Apoi se
spune: trei, doi, nici unu. Restul de apa se toarnd afard, pe cdine sau pe gard,
rostindu-se: cum trece apa, asa sa treaca raul, cum se scuturd cénele, asa si se
scuture raul” (inf. Zepciuc Veronica, 58 de ani, Granicesti); ,,Dupa ce a descantat,
sufla de trei ori in crucis deasupra apei” (Vicov de Jos).

Descantecele ,,de spariet” din Colectia de folclor medical ,, Vasile S.
Cdrdei” — performate in magia terapeutica pentru a vindeca o boald ce afecteaza
mai ales copiii (,,raul copiilor”) si femeile insarcinate — pot fi Tncadrate la
descantecele de ,,ceas rau cu spariat” sau descantecele ,,de ceas rau”. Provocata de
un ,,duh rau”, identificat adeseori cu Borza sau cu Samca, numita in Bucovina si
»spurcata”, boala, care se manifesta prin tremurat si sldbiciune, era descrisa de
Simion Florea Marian astfel: ,,Sub «ceas rdu cu spariat» inteleg romanii din
Bucovina acea boala care sfarma pe copiii cei mici in piept si-i face sd tremure si
din cauza careia copiii slibesc asa de tare, de gandesti cd acusi-acusi au si

27 Lucia Berdan, op. cit., p. 20.
2 1bidem, p. 21.

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)



Poezie si practici magice in colectia de folclor medical ,,Vasile S. Cirdei”

moara”®, Si, in citeva descantece din culegerea realizatd de Vasile S. Cardei,
manifestarile bolii sunt descrise in registru dramatic: ,,Sa gasesc pe N., sa-| sperii,/
De piept sa-1 iau,/ Jos sa-1 dau,/ Spatele sa-i sucesc,/ Pieptul sa-i bolzasc,/ Sangele
sd-i beau,/ Puterea sa-i iau”. Singurul remediu al bolii, recunoscut in comunitatea
traditionald, era descantecul.

Fapturd mitologicd, reprezentatdi ca o fiintd monstruoasa (,,Borza-
mborzurata,/ Cu gura cascata,/ Cu barba cat cotu,/ Cu trupu cat schiopu,/ Tu unde
te duci?”’), Borza a fost mentionatd, acum mai bine de un veac, de Simion Florea
Marian ca o ,,creatie” cu care mamele i speriau pe copiii mici, ,,care fac prea multe
nebunii si nu se culcd seara la timp”®. Scriind despre insecte si credintele
referitoare la ele in spatiul romanesc, renumitul etnograf bucovinean nota, la
capitolul Borza®, credinta ca insecta respectivi era considerata un sol al mortii.

Pentru mentalitatea arhaica, caracteristicile acestei insecte: culoarea neagra,
ritmul de viatd nocturn (,,neiubind lumina zilei”), mirosul neplicut pe care il
emand, au fost suficiente pentru a crea asocierea cu un mesager htonian.

Aceasta credintd, exprimatd cu un plus de ,,savoare poematica”, este inca
intalnitd in descantece adunate 1n anii 70 — 80 ai secolului trecut: ,,Cand pe dansul
I-a intAmpinat/ O borza imborzata,/ Borza infierbantata,/ Cu ochii bolditi,/ Cu dintii
ranjiti,/ Cu nasul cét cotul,/ Cu barba cat stiopu./ [...] / Sa vie sa-1 infricoseze,/ Sa-I
inspaimanteze,/ In rea boald si-1 bage,/ Carnea si-i manance,/ Sangele si-i bea,/ Zi
de moarte sa-i punda” (inf. Sfichi Minodora, Voitinel); ,,Borza imborzata,/ Borza
infocata,/ Cu ochii bolditi,/ Cu dintii ranjiti,/ Cu ochii ca stecla,/ Cu dintii ca
grebla,/ Undi ti duci?/ Ma duc la N.,/ Sangele sa-i beu,/ Carnea sa-i mananc,/ Cias
di moarti sa-i las” (inf. Calancea Glicheria, 72 de ani, Vicov de Jos).

O astfel de ,,intalnire”, cu fapturi cu infatisare teriomorfa, infernald, nu poate
fi decat mediatd magic, prin rostirea descantatoarei, deoarece ea este cea care

2 S, Fl. Marian, Nasterea la romdni. Studiu etnografic, editie critici de Teofil Teaha, loan
Serb, loan Iligiu, Bucuresti, Editura Grai si Suflet — Cultura Nationald, 1995, p. 242-243.

%0 |dem, Insectele in limba, credintele si obiceiurile romanilor. Studiu folkloristic, Bucuresti,
Editiunea Academiei Romane, Institutul de Arte Grafice ,,Carol Gobl”, 1903, p. 65.

81 Borza, numiti altmintrelea in Bucovina inci si gondi, gondra si gandacul mortilor [...], e
un gandac negru [...], cam trandav si neiubind lumina zilei, iese de prin ascunzisurile sale mai cu
seamd noaptea si numai rar cind si ziua. lar atunci, daca o atingem cu vreun obiect oarecare sau 0
prindem cu mana, sloboade un fel de suc, care are un miros foarte nepléacut, puturos.

Tn vechime, Borza era considerati ca un sol al mortii. Credinta aceasta s-a pastrat in unele
parti ale Bucovinei pana si in ziua de astazi. Asa, romanii din Siret, [...] cred si acum ca, unde se arata
gandacul acesta, trebuie numaidecit sa moara cineva din casd. Tot din cauza aceasta cred ca i-au dat
unii roméani numirea de «gindacul mortilory, iar altii ca sperie cu dansii copiii cei mici, care fac prea
multe nebunii §i nu se culca seara la timp, zicindu-le: «— Fugi de-acolo, ca te-a manca Borzal» sau:
« Culcd-te mai degraba, ca, de nu, vine Borza si te-a manca!» insa cei ce o fac aceasta, nu fac bine,
cdci de mancat nici pe un copil nu l-a méncat borza, dar de speriat nu pe unul il sperie, astfel ca
parintii sai sunt constransi a alerga pe la babele stiutoare si a le pofti ca sd vie si si-i descante de
speriat. Si... noroc ca babele, care stiu si toaca-n cer, nu se lasa prea mult imbiate si poftite, ci, cum
sunt chemate, indata vin si-i descantd”. Ibidem, p. 64—65.

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)



Elena Pascaniuc

cunoaste si modalitatile de alungare a raului si pe cele de retinere, aducere sau
amplificare a binelui. Folosind tonuri retorice (,,Se incepe cu glas moale §i se
continud cu voce din ce In ce mai tare”), repetitii, formule si expresii de mare
amploare (,,Ho, borza poneagra,/ Ce-ai venit asa infocata?/ De-ai venit pe padure,/
Padurea ai daramat-0./ De-ai venit pe apa,/ Apa ai sacat-0./ Pe [N.] de cap I-ai
Tmbatat,/ Ochii i-ai impaienjenit!”, inf. Macovei Aurelia, Gura Humorului),
descantatoarea invoca ,,Borza imborzata,/ Borza infierbantata”, ,,borza poneagra”,
pe fata padurii sau ,,Adormoca padurii”, ori pur si simplu sparietul (,,sparietule!”).
Pentru inceput, cu scopul de a lua in stapanire raul, apoi, si-1 poatd anihila, prin
gesturi magice si incantatii specifice. Dar intdlnirea cu fiinta monstruoasa provoaca
un impact emotional violent, accentuat de enumeratia adjectivald ritmata si rimata,
care aluneca cu repeziciune in metafora si simbol. Efectul pare garantat: copilul va
tine minte ce are voie sd facd sau sa nu facd, pe principiul cid ,,elementul
amenintator, promisiunea pedepsei sau a beneficiului sunt menite sd impuna
(emotional) cutuma, cu ajutorul spaimei provocate, fortdind memoria sa retind si sa
stimuleze insul si se conformeze”,

Scopul final al ,,exorcizarii discursive” este restaurarea echilibrului afectat,
normalizarea existentei. Disparitia bolii este asociatd cu ,,destructurarea anumitor
substante sub actiunea soarelui: roua, praful sau cenusa, duse de vant, sau sunt
alese materii solide foarte marunte, mentionandu-se in plus si procesul de
maruntire a acestora, ca o hiperbold a ideii de infim”®: ,S-o0 stans carbunii,/ S-0
ramas ca un cir di mac,/ In patru dischicat./ Si chieri cum chieri roua la soari/ Si
stochitu din carari./ Cuvintili di la mini/ S1 leacu de la Maica Domnului”; ,,Tu la N.
sd nu ramai,/ Cat un fir de mac/ In vant vanturat” (Vicov de Jos).

In descantecele din colectia de folclor alcituitd de medicul Vasile S.Cardei,
se pot observa si cateva metamorfoze ale manifestarilor magiei, pand la forme
contemporane. Nevoia de securitate a omului contemporan din mediul citadin
activeaza aceleasi forme de magie domesticd, stinsul carbunilor de deochi sau
descantecele de boald, cu un instrumentar magic bine conturat si cu increderea in
eficacitatea leacului, dar si cu actualizari inerente. Daca nu mai sunt carbuni din
vatra, se folosesc chibritele, iar oala de lut poate fi inlocuitd cu paharul. Citdm
dintr-un Descéantec de deochi: ,,Se ia un pahar cu apa, se aprind doua chibrituri si
se lasd sa ardd complet, dupa care se arunca in paharul cu apa, facandu-se semnul
crucii de cinci ori cate cinci. Dacd cel ce a deochiat este barbat, chibritul sti
vertical in pahar si orizontal, daci este femeie” (Campia Turzii).

Schimbarea decorului nu pare sa afecteze eficacitatea practicilor magice.

% Marin Marian-Bilasa, Postnatalitatea — iatrogenie, pedologie, sacru, in volumul Sabina
Ispas, Nicoleta Coatu (coord.), op. cit., p. 204.
33 |oana Repciuc, op. cit., p. 283-284.

BDD-A32763 © 2017 Institutul ,,Bucovina” al Academiei Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:11:48 UTC)


http://www.tcpdf.org

