
Analele Bucovinei, XXV, 2 (51), p. 509– 514, Rădăuți – București, 2018  

 

STEJARUL  ÎN  CULTURA  TRADIŢIONALĂ 
CÂTEVA  SEMNIFICAŢII  MITICE, MAGICE, TERAPEUTICE 

ELENA  PASCANIUC 

The oak in the traditional culture.  
A few mythical, magical and therapeutical connotations 

 
Abstract* 

 
Linguistic term with many synonyms, each one denoting different species of the 

tree, exhaustively mentioned by Simion Florea Marian in its monumental Folkloric 
Botany (2008, 2010), oak is a word for which the New Universal Dictionary of 
Romanian Language (2006) indicates unknown etymology, although in the “Cartea 
românească”. Illustrated Encyclopaedic Dictionary the author I. A. Candrea indicates 
it as coming from the Bulgarian stezer, and the Universal Dictionary (19th edition, 
1925) sends us to the Croatian, sterj, “oak type”. It should be noted that in the 
Introduction to the last mentioned work, Lazar Șăineanu mentions the word oak among 
the oldest lexical loans (between the 6th and the 7th centuries) from Slavonic. 

Despite a long European cultural tradition, which consecrated the oak as a 
symbol of physical and mental strength, of permanence and majesty, according to the 
traditional Romanian culture this great tree is always included in the category of “other 
sacred trees”, its cultural status being shaded by the fir, the so-called “cosmic tree”, that 
holds the supremacy in the symbolism of the Romanian rites of passage. 

By choosing this research theme, we try to contribute to the knowledge of the 
cultural and magical status which the oak/oak wood once had in the everyday life of the 
Romanian peasant. 

In an etiological legend from Transylvania, recorded by Simion Florea Marian, 
the origin of the oak is explained as the result of a magical act with evil/punitive 
valences. The oak has come “into the world” as a result of the revenge of a mythical 
character, Mother Forest, who punishes a young hunter for his lack of understanding, 
generosity, but also vigilance. 

The oak appears in various beliefs and magical practices; he is encountered in 
funeral and apotropaic rites. The border between the worlds has a magical meaning. 
The transition to the “other world” is mediated by the trunk of a tree, from which the 
coffin is made. Sometimes the chosen tree is the oak. Ioan Budai-Deleanu made in 1803 
the observation that the Lippovans from Bukovina were buried in coffins, which were 
made “of a thick oak pillar”. 

Inside a church, where all the wood pieces are “filled with sacredness”, 
construction rules are more rigorous. There shouldn’t be used any wood cut from trees 

                                                 
* Traducere: Ştefăniţa-Mihaela Ungureanu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:11 UTC)
BDD-A32742 © 2018 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Elena Pascaniuc 2 510 

which were struck by lightning, or from “unclean” trees (alder, for example, but also 
oak). That is why the fir, the maple, the lime and the yew were preferred. The oak was 
used much later. Elena Niculiţă Voronca recorded in Bukovina many beliefs and 
legends, in which the oak appears as a suicide instrument or is cursed by God, because 
when the Jews were seeking the Lord Christ through the woods, the oak lit up and 
burned, so they could find Him. The oak wood turns black, therefore black has been 
associated with the unclean spirits and the oak had been given a negative connotation. 

In poetry the oak (oak leaf) appears in some love songs written in Bukovina (see 
the Friedwagner folklore collection) and it symbolizes the love at a young age.  

Keywords: oak, mythical meanings, magical beliefs and practices, folk legends 
and poetry. 

 
Termen lingvistic cu numeroase sinonime, unele denumind diferitele specii 

ale arborelui (cer, gârneaţă, gorun, jipan, stăjar, stânjar, tufan etc.), amintite exhaustiv 
de Simion Florea Marian în monumentala lui Botanică poporană română1, „stejar” 
este un cuvânt pentru care Noul dicţionar universal al limbii române2 indică etimologie 
necunoscută, cu toate că, în Dicţionarul enciclopedic ilustrat „Cartea românească”3, 
I. A. Candrea îl menţionează ca provenind din bulgarul stezeru, iar Dicţionarul 
universal (ediția a V-a, 1925, p. 610) trimite la croatul sterj, ,,soi de stejar”. Ar mai 
fi de amintit că, în Introducere la ultima lucrare citată, lingvistul Lazăr Şăineanu 
menţionează cuvântul „stejar” între împrumuturile cele mai vechi (secolele VI–VII) 
din slavonă, între care „un contingent important conţine flora (bujor, busuioc, hrişcă, 
ovăz; măslin, smochin, stejar) şi fauna română”4.  

Deşi o lungă tradiţie culturală a consacrat stejarul ca simbol al forţei fizice şi 
psihice, al perenităţii şi al majestăţii, în cultura tradiţională românească acest copac 
măreţ este amintit la „şi alţi arbori sacri”, statutul său cultural fiind umbrit de brad, 
„arborele cosmic” care deţine supremaţia în simbolistica riturilor româneşti, şi de paltin5.  

Specie colinară şi de câmpie, stejarul are lemnul valoros atât datorită rezistenţei 
deosebite, elasticităţii şi durabilităţii în aer şi apă, cât şi calităţilor tehnologice. 
Calităţile de excepţie ale lemnului de stejar au făcut să fie folosit frecvent în 
gospodăriile ţărăneşti, de la elementele de construcţie ale caselor până la mobilă, 
articole de strungărie, suporţi sau subansambluri ale unor instalaţii în tehnica 
                                                 

1 Simion Florea Marian, Botanica poporană română, vol. III (P–Z), ediţie critică, introducere, 
repere biobibliografice, indice Botanica, indice capitole publicate antum/postum, text stabilit, indice 
informatori şi bibliografie de Aura Brădăţan, Cuvânt-înainte de prof. univ. dr. Dumitru Murariu, m.c. 
al Academiei Române, Bucureşti, Editura Academiei Române, 2010, p. 389–397.    

2 Ioan Oprea, Carmen-Gabriela Pamfil, Rodica Radu, Victoria Zăstroiu, Noul dicţionar universal 
al limbii române, Bucureşti, Editura Litera Internaţional, 2006, p. 1 388.  

3 Dicţionarul enciclopedic ilustrat „Cartea românească”, Bucureşti, Editura „Cartea Românească”, 
[f. a.], p. 1 200.  

4 Lazăr Şăineanu, Introducere la Dicţionar universal, ediția a V-a,  Bucureşti, 1925, p. XXIV.  
5 Romulus Vulcănescu, Coloana cerului, Bucureşti, Editura Academiei R.S.R., 1972; Andrei 

Oişteanu, Dendromitologie românească. Paltinul, în volumul Ordine şi Haos. Mit şi magie în cultura 
tradiţională românească, Iaşi, Editura Polirom, 2004, p. 125–178. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:11 UTC)
BDD-A32742 © 2018 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



3 Stejarul în cultura tradiţională – semnificaţii mitice, magice, terapeutice 511 

populară: „Fiind stejarul un copac tare şi trainic, românii întrebuinţează lemnul lui 
spre facerea mai multor feluri de lucruri dintr-însul, cu deosebire însă mese, 
dulapuri, cruci la morminte, pe lângă fântâni, la răspântiile drumurilor şi pe locurile 
unde s-a nenorocit cineva, (...) apoi butuci, obede şi spiţe de roate, stâlpi la porţi, portiţe 
şi la gardurile de scânduri, tălpi la case şi colaci la fundamentele fântânilor”6.  

Sursă naturală care a asigurat dezvoltarea societăţii rurale, în imaginarul 
colectiv pădurea este și locul manifestării sacrului, de multe ori a sacrului negativ.  

Într-o legendă etiologică culeasă din Transilvania, consemnată şi de Simion 
Florea Marian, originea stejarului este explicată drept rezultatul unui act magic cu 
valenţe malefice/punitive. Copacul este forma metamorfozată a unui personaj. 
Stejarul a apărut „în lume” ca urmare a răzbunării unui personaj mitic, Muma Pădurii, 
care pedepseşte un tânăr vânător (Gheorghe) pentru lipsa lui de înţelegere, de genero-
zitate, dar şi de vigilenţă. Tânărul „nu bagă de samă” la cine îi cere ajutorul, nu este 
atent la semne, nu-i dă de mâncare (nu-i aduce ofranda, darul) babei care „nu e babă 
adevărată ca toate babele, ci Muma Pădurii”, avertizează naratorul. Ca urmare a 
greşelilor repetate, „Muma Pădurii s-a sculat în picioare, l-a lovit de trei ori cu crenguţa 
ce-o ţinea în mână şi l-a prefăcut într-un stăjar frumos şi mare (…). Şi de-atunci au 
rămas apoi stăjari în lume, căci până atunci nu era nici unul”7. În Moldova, 
T. Pamfile culegea şi el o legendă în care este prezent motivul „Muma Pădurii 
pedepseşte un vânător”. Rătăcind în pădure, puşcaşul (vânătorul) adoarme sub un 
stejar, este trezit de o voce şi vede o „babă slută”, în care o recunoaşte pe Muma 
Pădurii, dar în această variantă el este blestemat să nu mai aibă zile bune tot restul vieţii 
pentru că a folosit crucea ca armă de apărare împotriva spiritului rău al pădurii.     

Arbore falnic, stejarul a trebuit să plătească scump pentru măreţia sa. Arborii 
umblau pe vremuri, dar ca pedeapsă pentru semeţia stejarului, li s-a interzis să se 
mai mişte din loc. Explicația o găsim într-o legendă atestată în Transilvania, De ce 
nu pot arborii umbla8, apărută în „«Familia». Foaie enciclopedică şi beletristică cu 
ilustraţiuni”, în traducerea lui Ioan Pop Reteganul. Pe vremea când arborii umblau, 
un om zgârcit s-a dus în pădure, a ales un stejar frumos şi l-a chemat să vină la coliba 
lui. Pe drum, omul a întâlnit un bou pe care a dorit să-l frigă. Stejarul a „culcat” boul 
şi l-a luat între crengi. Zgârcitul a dorit un butoi cu vin dintr-o căruţă şi stejarul l-a 
ridicat în crengi. Trecând pe lângă o biserică, zgârcitul îi spune stejarului că are nevoie 
de clopot ca să-şi facă cratiţe. Când stejarul a întins crengile ca să ia clopotul, un fulger 
a trăsnit stejarul, omul şi butoiul cu vin. Clopotul, rămas întreg, a fost aşezat de 
oameni la locul lui, iar de atunci arborilor nu le mai este permis să se mişte din loc.  

Dacă prelucrarea lemnului de stejar cădea în sarcina bărbatului, tot el fiind 
predispus la a deveni victima răutăţilor ori a răzbunărilor spiritelor pădurii, deranjate 
ori neglijate de acţiunile umane în pădure, în locuri şi momente oprite, valorizarea 
                                                 

6 Simion Florea Marian, op. cit., p. 392.  
7 Ibidem, p. 390–392. 
8 I. Pop-Reteganul o tipăreşte în traducere în „«Familia». Foaie enciclopedică şi beletristică cu 

ilustraţiuni”, Oradea-Mare, anul XXVII , nr. 32, 11/23 august 1891, p. 378. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:11 UTC)
BDD-A32742 © 2018 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Elena Pascaniuc 4 512 

terapeutică a copacului pare să fi fost asumată de femei. Virtuţile terapeutice ale 
anumitor părţi ale stejarului (frunză, ramuri, scoarţa şi fructul/ghinda), ca şi utilizarea 
lor în alte activităţi domestice, au fost menţionate în literatura etnografică de la 
sfârşitul secolului al XIX-lea: „românii le întrebuinţează parte ca leac contra mai 
multor boli şi parte la coloratul diferitelor obiecte”9. Bube dulci, buboaie, gancea 
(cancerul), cursoarea, durerea de dinţi, treapădul, trânjii, pecingenea, toate erau 
tratate cu fierturi sau pulberi în care se foloseau coaja, puieţii ori ghinda stejarului. 
De exemplu, „pentru durere de dinţi, atât românii din Bucovina, cât şi cei din 
Moldova, jud. Suceava, fierb coajă de stejar cu piatră acră să-şi clătesc apoi gura cu 
zamă de-aceasta”10; „ceaiul de coajă de stejar, care a fiert mocnit timp de trei zile la 
foc mic şi ceaiul de studiniţă de folosesc pentru întărirea danturii11. 

În paginile Botanicii poporane române este descrisă şi fabricarea în vechime 
a „negrelii de scris” care, foarte uşor, prin schimbarea unui singur ingredient, 
devenea vopsea pentru înnegrirea firelor de lână. La nevoie, o fiertură din gogoşi 
de stejar „înnegreşte şi părul capului cărunţit fără de vreme”12, practică la care se 
face aluzie şi în lirica de dragoste: „De-aş ajunge-n primăvară,/Să-mi dau capul la 
cerneală/Şi faţa la rumeneală,/Ca să ies pe prispă-afară,/Să mă bată vânt de vară!”13 

Credinţe populare consemnate în Bucovina spre începutul secolului al XX-lea 
amintesc şi despre alt rost al gogoaşelor de stejar, înţeles de solomonarii satului. 
Ziua cuviosului Simion Stâlpnicul, 1 septembrie, este considerată favorabilă observaţiilor 
şi prorocirilor meteorologice şi climatice. Acum, „în mere de stejar (gogoaşe de 
stejar) cine ştie să caute în ziua de Sf. Simion, e ca şi cum ar căuta în zodie. De va 
fi viermele din măr zburat, are să fie anul sec, de va fi cu aripi, va fi anul de mijloc, 
dar de va fi încă fără aripi, va fi bogat, roditor (Vereşti)”14; aşa vedeau bătrânii dacă 
anul va fi ploios sau secetos.  

În credintele populare ale „rusticilor europeni”, inclusiv ale românilor, gardul 
înseamnă mai mult decât delimitarea exactă a proprietății, el comportă atributele unui 
cerc magic cu putere apotropaică, ce ține la distanță toate relele din afară. În pragul 
secolului al XX-lea, era atestată în Moldova septentrională credința că dacă cineva 
își înconjoară casa cu o brazdă trasă în anumite condiții, își apără vitele de epizootii.  

Etnologul Petru Caraman menționează o mai veche mărturie, din secolul 
al XVII-lea, a acestui obicei existent în satele de credincioși catolici din Moldova, 
mărturie15 datorată lui Marcus Bandinus, care atestă/relatează despre ritul înconjurării 
întregului sat cu o brazdă, pentru a-l feri de molime, ca ciuma sau holera, dar, în acest 
                                                 

9 Ibidem, p. 392. 
10 Ibidem. 
11 Ibidem, p. 380. 
12 Ibidem, p. 393. 
13 Matthias Friedwagner, Rumänische Volkslieder aus der Bukowina. I. Band Liebeslieder, Würzburg, 

Konrad Triltsch Verlag, 1940, p. 92. 
14 Elena Niculiţă-Voronca, Datinile şi credinţele poporului român, vol. I, Bucureşti, Editura Saeculum 

Vizual, 2008, p. 296. 
15 Cf. Călători străini despre Ţările Române, vol. V, îngrijit de Maria Holban, M. M. Alexandrescu, 

Dersca Bulgaru, Paul Cernovodeanu, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1973, p. 293–328.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:11 UTC)
BDD-A32742 © 2018 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



5 Stejarul în cultura tradiţională – semnificaţii mitice, magice, terapeutice 513 

caz, plugul era tras de oameni goi (nuditate rituală). După ce analizează elementele 
ritului, prezența lui – într-o formă simplificată – chiar și în primul deceniu al sec. 
al XX-lea, posibilele influențe bulgare, Petru Caraman amintește de îndoiala lui Eliade 
referitoare la proveniența acestui ritual ,,vag atestat la români”, prezent însă la ceangăi. 
Etnologul român comentează caracterul apotropaic al nudității rituale, făcând trimitere 
la încă ,,un motiv neobișnuit de interesant”, prezent în codicele bandinian. 
Arhiepiscopul catolic Marcus Bandinus nota că, prin preajma ultimelor sate dinspre 
Transilvania, pe unde a mers, a văzut că ,,prea superstițiosul neam al românilor a 
ridicat la orice răspântie, Priapi cu o astfel de înfăţişare: sătenii au tăiat un stejar imens 
căruia, printr-o măiastră cioplire, i-au plăsmuit față omenească, picioare și mâini. 
Această uimitoare statuie ține în mâna dreaptă un sceptru sau un arc întins cu două 
săgeți, iar în mâna stângă o sabie care, vibrând, pare că amenință să lovească”16. 

Împrejmuirile (gardurile) au rol practic de delimitare, dar şi de protecţie a 
gospodăriei, pentru că în mentalul tradițional intrările şi ieşirile din gospodărie ,,nu 
sunt numai ale oamenilor”, de aceea ele trebuie protejate prin diverse practici 
magice sau ,,trebuie puşi anumiţi paznici ai locului – stâlpii porţii, uşorii, pragul casei, 
decoraţi cu motive apotropaice, solare sau cu semne creştine”17. Paula Popoiu amin-
tește de un tip aparte de poartă, specific Podişului Moldovei, al cărei decor îl 
constituie ,,formele antropomorfe, sculptate în trunchiuri groase de stejar şi puse ca 
stâlpi la porţi, fiind totodată şi paznicii magici ai intrărilor, stavila împotriva răului 
care ar putea intra în gospodărie”.  

Spaţiul cotidian al ţăranului român este continuu valorizat pozitiv prin „locurile 
dedicate sacrului: biserica, colţul cu icoanele, candela şi busuiocul din casa creştinului, 
dar şi troiţa (loc de popas spiritual şi de adăpostire lângă Dumnezeu) aşezată în 
răscrucea drumurilor”18. Pentru a construi aceste locuri şi obiectele din ele, se acorda o 
maximă importanţă consacrării spaţiului, prin diverse practici magice de întemeiere. 

De aceea, în biserică, unde lemnul este „impregnat de sacru”, prevederile de 
construcţie sunt riguroase. Nu se pune lemn de copac fulgerat în ea: „pentru nimic 
în lume nu se va utiliza în construcţii lemnul rezultat din trunchiurile arborilor care au 
fost trăsniţi, deoarece este aducător de mari primejdii”19, nici lemn de copaci 
„necuraţi” (arin, de exemplu). De aceea, bradul, paltinul, teiul şi tisa au fost preferaţi. 
Mai târziu a fost introdus şi stejarul, considerat mult timp necurat20 pentru că lemnul i 
se înnegreşte, iar culoarea neagră a fost asociată spiritelor necurate21. Conform unei 

                                                 
16 Petru Caraman, Descolindatul în orientul și sud-estul Europei. Studiu de folclor comparat, ediție 

îngrijită și postfață de Ion H. Ciubotaru, Iași, Editura Universității ,,Al. I. Cuza”, 1997, p. 425; 429–430.  
17 Paula Popoiu, Etnologie, Cluj-Napoca, Editura Mega, 2007, p. 171. 
18 Ibidem, p. 222.  
19 Vasile Diacon, Etnografie şi folclor pe Suha bucovineană. Obiceiuri şi credinţe, Iaşi, Editura 

Unirea, 2002, p. 48.   
20 „Stejarul nu-i lemn curat, că de stejar Antichrist s-a spânzurat. El de aceea-i tare, că Necuratul 

i-a zis: – Când voi putrezi eu, şi tu să putrezeşti” (S. Fl. Marian, Botanica…, vol. III, 2010, p. 397; 
inf. o preia de la Elena Niculiță-Voronca (inf. I. Pisarciuc, Roşa).    

21 Nicolae Cojocaru, Lemnul sfânt în arta şi tradiţia românească, în „«Făt-Frumos». Anuarul 
Muzeului Etnografic al Bucovinei”, anul II, nr. 2, Suceava, 2000, p. 156.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:11 UTC)
BDD-A32742 © 2018 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Elena Pascaniuc 6 514 

credințe populare din Bucovina, ,,stejarul nu-i lemn curat, că de stejar Antichrist s-a 
spânzurat. El de aceea-i tare, că Necuratul i-a zis: – Când voi putrezi eu, şi tu să 
putrezeşti”22. O altă credinţă din Mahala (Bucovina), avertizează că gorunul e blestemat 
de Dumnezeu, deoarece ,,pe când îl căutau jidovii pe Domnul Christos prin pădure, 
el s-a aprins şi a ars să lumineze, ca să-l poată găsi”.  

Şi în imaginarul fantastic al bucovinenilor, locul unde sunt stejari poate fi 
primejdios, încărcat de energie negativă, mai ales dacă omul e măcinat de gânduri 
negre. Un episod relevant poate fi întâlnit într-un basm cules în a doua jumătate a 
secolului al XIX-lea de I. G. Sbiera şi tipărit în volumul apărut la Cernăuţi, în anul 
1886. Personajul principal al basmului Finul lui Dumnezeu şi boul năzdrăvan, „ros 
de scârbă şi de supărare”, îndoindu-se de buna-credinţă a oamenilor şi în special a 
soţiei, care i-a divulgat secretul, se confruntă cu gânduri suicidare în preajma 
stejarilor. Fiind finul lui Dumnezeu, este salvat de intervenţia divină: „«Oare se 
plăteşte să mai trăiesc eu în lume?». Cugetând tot astfel pe drum, au dat de trei 
stejari foarte înalţi şi s-a suit într-unul din ei şi au vrut să se sloboadă jos şi să-şi 
facă capătul. Atunci l-a zărit nănaşu-său, care trecea pe sub stejarii aceia, şi l-a 
întrebat: «– Da ce vrei să faci, finule?» El, cam spăriat, i-a răspuns că vrea să se 
omoare, pentru că nu mai sunt oameni cu priinţă pe lume. Atunci, i-a zis nănaşu-său: 
«– Lasă, finule, scârba de-o parte! Scoboară-te jos şi mergi acasă... . »”23   

Stejarul apare în câteva credinţe şi practici magice care se prelungesc în rituri 
funerare. Hotarul dintre lumi cunoaşte o încărcătură magică. Trecerea către „lumea 
cealaltă” este mijlocită de trunchiul unui copac, din care se face sicriul. Uneori, 
copacul este stejarul. La 1803, I. Budai-Deleanu făcea observaţia că lipovenii din 
Bucovina sunt înmormântaţi într-un coşciug „dintr-un stâlp de stejar gros de 1 1/2 
picioare, tăiat în lung în două părţi egale şi care se scobesc după alcătuirea trupului, 
mai mult sau mai puţin; într-o parte a buşteanului se pune mortul şi cu cealaltă 
jumătate se acoperă”24. Semnificația acestui obicei trebuie pusă în legătură cu 
mitologia slavilor, care cred că oamenii s-au ivit dintr-un stejar, copac al adevărului.       

În regim liric, stejarul (frunza de stejar) figurează și în unele cântece de dragoste 
culese în Bucovina (colecția Friedwagner), unde semnifică iubirea la vârsta adoles-
centină: „Frunzuliţă stejărel,/Câtu-i omu tinerel,/Se ţine dorul de el./Da’ de unde-
mbătrâneşte,/Doru’ se călătoreşte/Nimănui nu-i trebuieşte”25. 

 

                                                 
22 S. Fl. Marian, Botanica…, vol. III, 2010, p. 397.   
23 I. G. Sbiera, Finul lui Dumnezeu şi boul năzdrăvan, în: Basme populare româneşti, vol. II, 

antologie, cronologie, notă asupra ediţiei, repere bibliografice şi glosar de Iordan Datcu, Nicolae 
Constantinescu, A. Gh. Olteanu; studiu introductiv de Nicolae Constantinescu, Bucureşti, Editura Academiei 
Române – Fundaţia Naţională pentru Ştiinţă şi Artă, 2008, p. 543.         

24 Ioan Budai-Deleanu, Scurte observaţii asupra Bucovinei, în Bucovina în primele descrieri geografice, 
istorice, economice şi demografice, ediţie bilingvă îngrijită, cu introduceri, postfeţe, note şi comentarii 
de acad. Radu Grigorovici, prefaţă de D. Vatamaniuc, Bucureşti, Editura Academiei Române, 1998, p. 397.  

25 Matthias Friedwagner, Rumänische Volkslieder aus der Bukowina. I. Band: Liebeslieder, 
Konrad Triltsch Verlag Würzburg, 1940, p. 21.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:11 UTC)
BDD-A32742 © 2018 Institutul „Bucovina” al Academiei Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

