
 
Analele Bucovinei, XXVII, 2 (55), p. 551–560, Rădăuţi – Bucureşti, 2020 

NICHITA  DANILOV  ȘI  MARIANA  CODRUȚ 
DE  LA  POEZIA  ESOTERICĂ  LA  POEZIA  ETICĂ 

ANCA-ELENA  PUHA 

Nichita Danilov and Mariana Codruţ. From Esotheric Poetry  
to Ethical Poetry 

(Abstract)* 

Representative figures of the eightyʼs generation, Nichita Danilov and 
Mariana Codruţ were placed by Radu G. Țeposu, in the study “The tragic & grotesque 
history of the dark new literary decade” (2006), in the category of gnomics, esoterics 
and mannerists. The choice of the critic can be seen as controversial, especially since 
in most theoretical studies Nichita Danilov is associated with Matei Vişniec, Ion 
Mureşan, or Lucian Vasiliu (to give just a few examples), and Mariana Codruţ is 
associated with the prose writers, with the “Monday group”; in other words, closer in 
style to the poetry of Mircea Cărtărescu, Magda Cârneci, Alexandru Muşina, or Florin 
Iaru. Therefore, the present study aims to illustrate – by analyzing the debut volumes, 
Cartesian Fountains (1980), in the case of Nichita Danilov, and The Brier from the 

Wood Warehouse (1982), in the case of Mariana Codruţ – what are the things that the 
two types of poetry have in common, so that both authors can be placed in the same 
category, and what differentiates them. As it can be seen from the analysis presented, 
there are several elements that bring the two poets together: the use of the parable / 
allegory, the decadent tone in some places, the use of symbols, the confrontation of 
the individual with society. More important are, however, the differences: the tendency 
towards transcendence of Nichita Danilovʼs poems and the ethical commitment of 
Mariana Codruţʼs poems.  

 
Keywords: eightyʼs poetry, gnomic, esoteric, transcendence, prose, ethical 

commitment. 

Figură deja consacrată în lirica bucovineană şi nu numai, Nichita Danilov s-a 
impus în cadrul generaţiei optzeciste printr-o poezie foarte individualizată, care s-a 
construit, încă de la primul volum, pe câteva repere evidente – disoluţia fiinţei, 
fascinaţia morţii, alegorii religioase, esoterism, metafizică. Dar este, oare, această 
puternică notă individualizantă a poeziei sale un avantaj sau un dezavantaj în 
 

* Traducere: Ștefăniţa-Mihaela Ungureanu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 15:24:28 UTC)
BDD-A32659 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Anca-Elena Puha 2 552 

cadrul contextului optzecist? Unde se poziţionează poezia lui Nichita Danilov pe 
harta optzecismului?  

Conform afirmaţiilor lui Mircea Cărtărescu din Postmodernism românesc 
(2010), Nichita Danilov ar face parte din direcţia neoexpresionistă a poeziei 
optzeciste: „preocupată de o problematică etică şi metafizică, în care, chiar dacă 
agresivitatea limbajului duce de multe ori la efecte de o concreteţe halucinantă 
ţinând de temele suferinţei, abjecţiei, nebuniei şi morţii, sensul rămâne până la 
urmă unul transcendent şi impersonal, specific modernismului. Emil Hurezeanu, 
Ion Mureşan, Marta Petreu, adică poeţii clujeni ai generaţiei, ca şi numeroşii lor 
discipoli, dar şi moldoveanul Nichita Danilov şi lunedista Mariana Marin sunt 
reprezentanţii acestei orientări, impresionantă valoric, dar destul de neevoluată ca 
poetică”1. Altfel spus, atât Nichita Danilov, cât şi toţi congenerii lui enumeraţi de 
Mircea Cărtărescu, scriu o poezie valoroasă prin sensurile ei adânci pe care le 
transmite, dar care se îndepărtează în mod cert de direcţia principală a optzeciştilor, 
direcţie impusă de nucleul lunedist.  

Într-o altă clasificare, realizată de această dată de Ion Bogdan Lefter, poezia 
lui Nichita Danilov este citată la grupa „orgolioşilor moralişti”, alături de cea a 
Marianei Marin, a lui Ion Mureşan, a lui Petru Romoşan, Lucian Vasiliu, dar şi a 
lui Matei Vişniec. Poezia acestora este „deschisă marilor categorii filosofice şi 
etice, transcriere a obsesiilor fiinţei aflate faţă în faţă cu sine şi cu lumea, 
necruţătoare în judecăţile de existenţă pe care le face şi orgolioasă în retorica ei”2. 
Cu riscul de a mă repeta, comparând cele două afirmaţii critice, realizate nu doar de 
doi teoreticieni ai fenomenului optzecist, ci chiar de doi colegi de generaţie ai lui 
Nichita Danilov, se pot sintetiza câteva linii definitorii ale lirismului acestuia – 
valoarea filosofică şi etică a poemelor sale, tendinţa spre metafizic.  

În aceeaşi direcţie s-a îndreptat şi Radu G. Țeposu, care, în studiul său 
„Istoria tragică & grotescă a întunecatului deceniu literar nouă” (2006), îl încadra 
pe Nichita Danilov în gruparea gnomicilor, esotericilor şi manieriştilor, alături de  
Eugen Suciu, Viorel Mureşan, Lucian Vasiliu, Ion Bogdan Lefter, Mariana Codruţ, 
Ligia Holuţă şi Nicolae Panaite. Ce se poate înţelege prin gnomici, esoterici şi 
manierişti? Radu G. Țeposu explica sintagma prin faptul că sunt „seduşi cu toţii de 
fondul obscur al fiinţei, de resorturile magice ale cunoaşterii, care închipuie, pe ton 
de patetism sibilinic, apocalipse suave, extaze delicate, încremeniri ale spiritului în 
metafore strălucitoare”3. 

Dintre toate, clasificarea lui Radu G. Țeposu a fost cea care a generat analiza 
ce urmează. Dacă între poezia lui Nichita Danilov şi cea a lui Matei Vişniec, ori a 
lui Ion Mureşan, sau Lucian Vasiliu (ca să luăm doar câteva exemple din listele 
 

1 Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, Bucureşti, Editura Humanitas, 2010, p. 157. 
2 Ion Bogdan Lefter, Flashback 1985: începuturile „noii poezii”, Piteşti, Editura Paralela 45, 

2005, p. 135. 
3 Radu G. Țeposu, Istoria tragică & grotescă a întunecatului deceniu nouă, Bucureşti,  

Editura Cartea Românească, 2006, p. 36. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 15:24:28 UTC)
BDD-A32659 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



3 Nichita Danilov şi Mariana Codruţ. De la poezia esoterică la poezia etică 553

anterioare) afinităţile sunt evidente, mi-a atras atenţia prezenţa poetei optzeciste, 
Mariana Codruţ, în lista criticului Radu G. Țeposu. Alegerea lui Radu G. Țeposu 
de a-l plasa pe Nichita Danilov în aceeaşi categorie cu Mariana Codruţ mi s-a părut 
intrigantă, mai ales că la Ion Bogdan Lefter aceasta apare într-o categorie total 
diferită, aceea a poeţilor „prozaizanţi”. Cu alte cuvinte, Ion Bogdan Lefter considera 
că poezia Marianei Codruţ ar fi mai apropiată ca stil de cea a direcţiei lunediste, 
adică mai apropiată de poezia lui Mircea Cărtărescu, Alexandru Muşina, Florin Iaru, 
Romulus Bucur, ori cea a Magdei Cârneci şi în nici un caz de poezia lui Nichita 
Danilov. Prin urmare, am considerat că este un bun prilej să realizez un scurt studiu 
comparatist, prin care să supun analizei decizia lui Radu G. Țeposu de a plasa 
poezia lui Nichita Danilov şi a Marianei Codruţ în aceeaşi categorie. Pentru a realiza 
demersul propus, am ales să mă opresc doar asupra volumelor de debut ale celor 
doi poeţi, astfel încât lucrarea să aibă un reper comun, dar şi pentru faptul că 
volumele de debut ale tuturor optzeciştilor sunt cele care dau tonul noii direcţii literare. 

Astfel, volum de debut al lui Nichita Danilov, Fântâni carteziene (1980)4, 
surprinde prin poemele sale care amintesc despre o ordine arhetipală a lumii. Titlul 
provoacă la câteva interogaţii. Prin termenul „cartezian”, vrea oare autorul să-şi 
plaseze poemele sub rigorile raţiunii? Sau poate acesta consideră că poemele sale, 
în ordinea gândită de el, sunt surse ale cunoaşterii, şi nu doar a cunoaşterii 
raţionale, ci chiar a revelării divinităţii (Sum, ergo Deus est). Sunt poemele lui 
„fântâni” ale transcendenţei? Consider că singurul lucru de care putem fi absolut 
siguri este faptul că autorul îşi propune să obţină mult mai mult decât un simplu 
volum de poezie, poate o carte apocrifă? De altfel şi Mircea A. Diaconu făcea 
următoarele precizări: „Poezia aceasta, care e, în fond, profund religioasă, pare un 
fel de evanghelie apocrifă, a cărei învăţătură originară este legată de misterul 
morţii. Iluminat, poetul descoperă identitatea dintre nicăieri şi pretutindeni şi ştie 
că neantul este o altă formă a fiinţei, ba poate chiar forma esenţială”5.  

Încă din Preludiu, care deschide volumul, construit în maniera tragediilor 
greceşti, corul de femei întreabă: „Dincolo dincolo/ ce este dincolo?”, iar corul de 
bărbaţi răspunde: „Să îngenunchem în amurg/ sub candela sfântă/ a inimii noastre/ 
şi să cerem iertare/ iertare iertare/ trupului nostru/ umbrelor noastre de dincolo/ 
dincolo dincolo/ o ce este dincolo?”. Acest „dincolo”, atât de vag şi totuşi atât de 
plin în semnificaţii. Ar putea fi transcendenţa, ar putea fi lumea din text, ar putea fi 
chiar moartea, sau ar putea fi toate acestea. Tot acest „joc” al semnificaţiilor nu 
face altceva decât să confere volumului un sens criptic şi o oarecare ambiguitate. 
Dacă e să luăm următorul poem, „Odată cu timpul şi apa”, „dincolo” poate fi 
înţeles ca o contopire a tuturor fiinţelor vii într-una singură, poate divinitatea, poate 
absolutul: „Odată cu timpul şi apa/ toate se vor scurge într-una:/ mâna mea şi mâna 
ta/ şi toate mâinile noaste/ se vor scurge într-una singură/ atotputernică;/ glasul meu 

 
4 Nichita Danilov, Fântâni carteziene, Iaşi, Editura Junimea, 1980. 
5 Mircea A. Diaconu, Biblioteca română de poezie postbelică, Suceava, Editura Universităţii 

„Ștefan cel Mare”, 2016, p. 177. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 15:24:28 UTC)
BDD-A32659 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Anca-Elena Puha 4 554 

şi glasul tău/ şi toate glasurile noastre/ se vor scurge într-un singur glas/ 
atoateştiutor […] şi un singur creier/ care îşi va întinde toate braţele sale,/ toate 
privirile şi toate gândurile sale,/ ca un păianjen uriaş, pretutindeni./ Și în afara lui/ 
nu va fi decât pacea eternă…”. În alte poeme, autorul plonjează efectiv în dogmă, 
se simte trăirea nedisimulată: „Faţa voastră, vai, faţa, vai faţa/ ca şi sângele lui este 
roşie, roşie,/ la lumina lor, la lumina torţelor…/ Oameni, oameni, cine dintre voi, 
cine/ are un suflet mai curat decât mielul?// Jertfiţi-l, jertfiţi-l pentru voi şi pentru 
liniştea voastră,/ şi spălaţi-vă mâinile şi faţa/ cu sângele lui, cu sângele mielului,/ 
stingând astfel mormintele pline de flăcări…/ Oameni, oameni, care dintre voi şi 
cine, o cine/ are sufletul mai curat decât mielul?” (Și focuri, focuri…). Mai apoi, de 
la extazul mistic autorul ajunge la deznădejde. Omul este absolut singur, abandonat 
într-o lume care nu este capabilă să se ridice deasupra condiţiei naturale, care nu 
mai are substanţă, esenţă: „Să privim lucrurile în faţă/ şi să ne întoarcem faţa/ de la 
adevărata faţă a lucrurilor/ şi să ne întristăm singuri/ şi pentru noi înşine.// Singuri 
şi pentru noi înşine!// Căci înăuntrul lucrurilor/ sunt lucrurile şi esenţa lor/ care nu e 
nimic/ şi înăuntrul nostru nu suntem decât noi/ şi fiinţa noastră/ şi care nu e 
nimeni.// Singuri şi pentru noi înşine!// Singuri!” (Faţa lucrurilor). În Cain, cele 
două trăiri ating paroxismul. Poemul este un amestec de parabolă biblică şi profeţie 
a răului. Decorurile apocaliptice au un iz sarcastic, de parcă autorul trăieşte cu 
voluptate şi satisfacţie declinul lumii. Lumea îşi merită soarta, lumea, care 
asemenea lui Cain, a sfidat divinitatea, a comis hybrisul: „Ninge sau poate plouă/ 
peste un câmp de cadavre./ Ninsoarea e neagră şi umedă,/ ploaia e neagră şi rece 
[…] Prin ninsoare sau poate prin ploaie/ un om stă îngenuncheat în faţa unui câmp 
de cadavre./ Faţa lui este albă sau neagră,/ dar expresia ei este tristă./ Ochii lui sunt 
albaştri sau negri,/ dar expresia lor este tristă./ Părul lui e blond sau poate negru,/ 
dar faţa lui este tristă./ – Caine, Caine,/ de ce eşti aşa de negru,/ Caine?/ – Taci şi 
priveşte,/ fratele meu Abel jertfeşte un miel roşu/ pe câmpul semănat de cadavre./ 
Peste el ninge sau plouă./ Ninsoarea e neagră şi umedă/ şi ploaia e neagră şi rece,/ 
deasupra lui veghează în linişte domnul./ Plouă sau poate ninge/ peste un câmp de 
cadavre…”. Poemul geamăn, Abel, aduce în prim-plan scindarea fiinţei. Abel, aici 
un alter-ego al poetului, umblă pe străzi, despicat în două, căutându-şi fratele. 
Întregul poem poate fi privit drept alegoria unei căutări tragice şi nesfârşite a 
sinelui, ori poate a confruntării arhetipale dintre Bine şi Rău, ori doar a confruntării 
dintre individ şi societate: „Trece un om despicat în două/ pe o stradă într-adins 
înfrigurată./ Bărbatul e înalt şi poartă/o mantie albă cu glugă./ Faţa lui este trasă./ 
Trece un om despicat în două,/ pe o stradă într-adins înfrigurată,/ fix la orele şapte 
şi un sfert după-amiază,/ şi faţa lui este trasă./ I se văd plămânii, creierii, 
inima.//Inima bate,/ plămânii răsuflă/ creierul gândeşte:/ «L-am iubit pe fratele meu 
ca pe mine însumi,/ şi el m-a ucis,/ l-am iubit pe fratele meu ca pe mine însumi,/ şi 
acum iată-mă înjunghiat/ de fratele meu…» […] – Încotro, bunule Abel,/ încotro?/ – 
Îl caut pe fratele meu Cain,/ să-i dau capul de miel roşu/ şi paloşul negru./ Trece un 
om despicat în două/ şi deasupra lui uşor se înnoptează…”. Grotescul atinge, însă, 
proporţii terifiante în Ghilotina. Simbolul capului de miel din poemul Abel  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 15:24:28 UTC)
BDD-A32659 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



5 Nichita Danilov şi Mariana Codruţ. De la poezia esoterică la poezia etică 555

se regăseşte şi aici – un simbol al sacrificiului, al jertfei, ori poate al celor 
nevinovaţi, care ajung victimele unei ordini sociale absurde: „deasupra mea capul 
de miel behăie de 16 ori […] Ghilotina cade pe gât./ Ochii se holbează,/ capul se 
rostogoleşte în coş,/ gura cască./ Mulţimea aplaudă./ Trupul se cabrează,/ sângele 
ţâşneşte din gât şi împroaşcă fereastra./ În spatele ferestrei, bărbatul tânăr/ 
caligrafiază atent […] Bărbatul scrie atent,/ şi într-adevăr trebuie să scrie atent,/ 
pentru că orice greşeală îl costă./ Bărbatul scrie,/ apoi se şterge pe mâini/ îşi 
închide registrul./ În faţa lui e un abator de miei/ în spatele lui, un câmp verde”.  

Lăsând deoparte simbolistica ori alegoria, interesant este faptul că aici 
poemele par a-şi schimba direcţia. De la cele ale esenţelor metafizice, în poeme cu 
tentă subversivă, poeme în care Nichita Danilov pare că părăseşte pentru câteva 
clipe direcţia neoexpresionistă şi se încadrează în atitudinea de frondă a generaţiei. 
Cum am putea să înţelegem altfel imaginea bărbatului care transcrie fidel, 
obedient, execuţia, cu teama că „orice greşeală îl costă”? O tentă politică, de data 
aceasta nedisimulată, dezvoltă şi în Se înroşeşte zăpada: „Stă încremenit cel de-al 
patrulea Führer deasupra EUROPEI/ alături de mareşalii celui de-al patrulea 
Reich,/ toţi cu chipul turnat ca de bronz,/ încremeniţi într-o tăcere de moarte…[…] 
Ninsoarea cade peste militarii,/ bombe, tunuri şi tancuri,/ peste oraşele prefăcute-n 
ruină,/ peste satele şterse de pe faţa pământului,/ peste batalioane în plin marş […] 
Astfel eu zac rănit sau poate chiar mort,/ în timp ce ninsoarea acoperă întreaga 
Europă,/ eu zac şi ascult cum răsună/ orga lui Johann Sebastian BACH./ «Heil 
Hitler! Heil Hitler! Heil! Heil!»/ Trec o mie de cizme de fier/ la pas de paradă./ Și 
ninsoarea acoperă totul…”. Și, iată cum o realitate istorică este folosită pentru a 
denunţa o nouă formă dictatorială. Cazul aminteşte de volumul Aripa secretă 
(1986) al Marianei Marin, care foloseşte ca pretext jurnalul Annei Frank (victimă 
inocentă a nazismului), şi care devine o adevărată parabolă a singurătăţii individului 
în faţa absurdităţii contextului socio-politic. Faptul că autorul şi-a propus să 
demaşte ororile regimul este evident şi în Jertfa: „L-au împuşcat în spatele morii de 
vânt/ când seara se lăsa peste livada de meri şi de vişini./ L-au împuşcat sub un măr 
înflorit.// – De ce? a strigat fratele./ – De ce? a şoptit sora./ – De ce? a căzut cu 
fruntea la pământ mama./ – De ce? au repetat păsările strigătul lor/ prin ninsoarea 
de meri şi de vişini.// Mâinile îi erau mari,/ pletele negre şi ochii nespus de 
albaştri./ Avea cămaşa albă de mire descheiată la piept./ Era încins cu un brâu 
roşu,/ strălucitor ca de purpură…// A căzut încet, plutind ca prin apă./ I-au strălucit 
ochii albaştri,/ i s-au strâns pumnii mari, i-a zâmbit gura fierbinte./ Iarba era verde 
şi fragedă./ Seara era liniştită şi limpede./ Clopote roşii se legănau fără glas peste 
acoperişuri înalte./ Oamenii stăteau uluiţi în faţa bisericii vechi./ Soldaţii îşi încărcau 
arma cu privirea plecată-n ţărână…”. Însă spiritul optzecist nu se vede doar în aceste 
câteva poeme care denunţă, unele deschis, altele mai voalat, realitatea, ci se poate 
observa şi în ironia din spatele versurilor: „ – Pe cine imiţi tu, Nichita Danilov,/ pe 
cine vrei să imiţi tu, Nichita Danilov,/ croncăni corbul lui Poe” (Din jurnalul unui 
cabotin). Interogaţia se produce în contextul în care optzeciştii au fost adesea 
consideraţi nişte simpli „imitatori” ai poeţilor din generaţiile anterioare, fără a se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 15:24:28 UTC)
BDD-A32659 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Anca-Elena Puha 6 556 

înţelege faptul că ei tocmai asta îşi propuseseră, să revalorifice formele literare 
tradiţionale, oferindu-le un context modern. Dacă avangardiştii se deziceau de tot 
ce însemna literatura tradiţională (ori, poate mai corect, de până la ei), optzeciştii 
reinterpretează formele literare deja consacrate: „Era în decembre,/ cu baston, 
barbişon şi cu pipă,/ treceam seara, agale, prin parcul cu nume COPOU./ Era în 
decembre./ – O, eu vreau să-l imit/ pe marele Edgar Allan POE,/ de aceea mi-am 
lipit barbişonul,/ mi-am luat bastonul, papionul, ţilindrul şi pipa/ şi-am ieşit la 
plimbarea de seară/ prin parcul COPOU” (Din jurnalul unui cabotin). Cât despre 
aceste versuri, Ion Bogdan Lefter formula următoarele concluzii: „Piesa antologică 
a volumului Din jurnalul unui cabotin, care adună toate caracteristicile acestui tip 
de poezie: (auto)ironia orgolioasă, sfidătoare, poza teatrală, «cabotină», romantică, 
retorica obsesiilor, deopotrivă «autentice» şi «jucate» stilul repetitiv, «redundant», 
permutarea abia perceptibilă a elementelor de recuzită (baston, barbişon, papion, 
pipă, ţilindru, pantofi lăcuiţi)”6.  

Spiritul ludic intertextual, care-l apropie de optzecişti, se simte şi în Noapte 

în Danemarca: „Era deja noapte în Danemarca/ şi luna pe ţărmuri bântuia violet./ 
Platoşe, coifuri, arbalete,/ halebarde şi suliţi/ se îngrămădeau lângă foc pe terasă./ 
Era o noapte liniştită/ şi ceaţa acoperea Danemarca…/ – Horaţio, Horaţio,/ tu eşti, 
Horaţio? răsună un glas/ depărtându-se undeva în spatele meu…/ – Horaţio, 
Horaţio,/ tu eşti, Horaţio? i-am răspuns/ depărtându-mă încet de cheiuri învăluite în 
ceaţă,/ în timp ce marea se ondula greoi lângă ţărm […] Mi-a fost interzis să fiu 
Hamlet,/ nu pot să fiu încă el,/ am adăugat continuându-mi plimbarea nocturnă/ pe 
lângă oştenii adormiţi./ – Hamlet, Hamlet,/ dacă nu eşti Hamlet/ atunci semeni cu 
el,/ pot să jur că eşti Hamlet”. Dar, parcă autorul nu-şi permite multe astfel de 
„deraieri”, deoarece poemele se repliază imediat pe direcţia principală, gravă, a 
volumului. Astfel, în Bărbatul cu pipa, conştiinţa lirică trăieşte revelaţia inutilităţii 
propriei existenţe: „Un bărbat la aproape 27 de ani/ stă cu spatele la cimitir/ şi 
fumează pipă./ Nu e fumător şi totuşi fumează./ La 27 de ani Napoleon era 
general,/ traversa Alpii şi cucerea Italia./ Lermontov murea străpuns de un glonţ/ 
undeva în munţii Caucaz./ Esenin încerca să se spânzure./ Bărbatul stă cu spatele la 
cimitir/ şi fumează din pipă./ În faţa lui e un câmp gol/ şi dincolo de câmpul gol e 
oraşul./ În spatele lui e un şir de cruci/ şi dincolo de şirul de cruci e oraşul”. Ca mai 
apoi să-l găsim îngenuncheat pe treptele bisericii: „La fiecare colţ/ îmi răsare în 
faţă/ chipul celui răstignit sub măslini înroşiţi/ după fiecare colţ/ pun un zlot de 
argint/ în gura cerşetorului mort şi strig:/ acesta nu sunt eu şi aceasta nu este faţa 
mea/ şi gura celui mort îmi răspunde:/ acesta eşti tu şi aceasta este faţa ta/ pe care o 
ascunzi în clarul albastru de lună// În faţa bisericii vechi/ mă prăbuşesc pe treptele 
roşii”. Însă, aşa cum preciza şi Mircea A. Diaconu: „Plină de îngeri, de Crişti şi de 
simboluri ezoterice, poezia lui Nichita Danilov nu are temperatura fiorului religios, 
ci febra căutării de sine, însă în perspectiva mântuirii” 7.  
 

6 Ion Bogdan Lefter, op. cit., p. 331. 
7 Mircea A. Diaconu, op. cit., p. 174. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 15:24:28 UTC)
BDD-A32659 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



7 Nichita Danilov şi Mariana Codruţ. De la poezia esoterică la poezia etică 557

Concluzionând, volumul Fântâni carteziene al lui Nichita Danilov este plin 
de oscilaţii între cruzimea vieţii şi posibilitatea unei transcendenţe şi pare a fi mai 
mult „o carte de nisip borgesiană”, cu sensuri ce se multiplică şi se metamorfozează 
continuu. Revenind la Radu G. Țeposu, deoarece de aici a pornit întreg demersul, 
acesta făcea următoarele observaţii în ceea ce priveşte poezia lui Nichita Danilov: 
„Versurile sale sunt bântuite de obsesii nocturne, un aer lunatic stăpâneşte imaginaţia 
poetului şi, în decorul halucinant al peregrinărilor, fiecare gest are valoarea unui 
ritual. În confuzia simbolică, prefigurată de imagini ale decrepitudinii, poetul dă la 
iveală nostalgia discretă a purificării. Spiritul însetat de transcendenţă caută 
convulsia, dizolvarea în elementar, sinteza fastuoasă a contradicţiilor”8. 

În comparaţie, poemele Marianei Codruţ din Măceşul din magazia de lemne 

(1982) reduc perspectiva la una a microcosmosului, aşa cum mai degrabă făcea poezia 
lui Romulus Bucur, care se rezuma la propria biografie. Lumea Marianei Codruţ 
este redusă la mahala, ca spaţiu personal al experienţei. Observând, însă, acest 
spaţiu închis, se pot formula câteva idei generale despre cotidian. Este evident că 
mahalaua este o replică la scară mai mică a realităţilor socio-politice ale vremii. 
Deşi scurte, spre deosebire de poemele scrise de colegii bărbaţi, ori faţă de cele ale 
Magdei Cârneci, poemele Marianei Codruţ sunt expresive, lumea surprinsă fiind 
degradantă: „zi zguduită de marfare/ -margine de oraş./ sârma de rufe/ sprijinită 
într-o prăjină/ apără victoria unui cearşaf alb/ între boarfe pestriţe şi vechi […] 
bucata de pâine, teama de moarte/ rana secretă a universului/ văzut printr-un geam 
blocat/ de gunoaie. hei, nervii preafragezi…”9. Aglomerarea de lucruri (boarfe, 
gunoaie, cearceaful) formează o lume pestriţă, o lume prevestitoare de moarte. De 
altfel, fiorul morţii atinge paroxismul în versurile: „muzica tăia zigzaguri mărunte/ 
în trupul lipit de perete./ lucrurile clipeau repede, repede/ ghearele lor lipicioase, 
subţiri/ alunecau pe arborele de metal/ din mijlocul camerei/ un rudiment de 
moarte/ ţopăia peste hârtii, scoţând strigăte/ ascuţite. Intră vântul, spuse: aici!/ şi 
coada solzoasă mătură totul” (Mică istorie). Baletul morţii peste o lume fără 
scăpare oferă textului o tonalitate decadentă. Nici ironia, nici intertextualitatea, 
care au rolul de a tempera furia şi agresivitatea mesajului, nu-şi găsesc locul în 
poezia scrisă de Mariana Codruţ. Lucrurile au o gravitate care obligă la seriozitate 
paroxistică. Totul pare a se descompune: „alb fulgeră absenţa./ drumuri fără 
consistenţă,/ meşele părului căzând peste ochi,/ înţepând porii dilataţi de căldură./ 
vitralii sparte, lucruri/ alunecate în decrepitudine (acul lor/ magnetic înoată în 
praf)./ mâna face balansul mecanic,/ ab…dar nu – chiparoşii există/ îi văd pe 
marginea străzilor/ acestui oraş sud-est european./ de ce nu recunoşti? Întreb 
amiaza./ eşti…! murmură ea, îndepărtându-se” (Amiază).  

Alteori, Mariana Codruţ foloseşte parabola pentru a surprinde relaţia  
individ – societate. Individul care este metodic îndoctrinat, până în momentul în 
 

8 Radu G. Țeposu, op. cit., p. 102. 
9 Mariana Codruţ, „Măceşul din magazia de lemne”, în Areal (antologie de poezie: 1982–2007), 

Piteşti, Editura Paralela 45, 2011. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 15:24:28 UTC)
BDD-A32659 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Anca-Elena Puha 8 558 

care ajunge să nu mai recunoască adevărul de minciună, până cedează şi crede că 
minciuna generală este singurul adevăr: „o femeie apasă cu tot trupul/ pe mânerul 
cişmelei (apa ţâşneşte/ cu spumă în vasul emailat). Lângă ea/ se opreşte un trecător, 
o măsoară/ şi-i spune cu voce şoptită: minţi!/ ea se uită mirată: nu mint!/ trecătorul 
dispare, se întoarce în grabă/ cu un altul. Minte, îi spune el/ noului adus, arătând 
spre femeie./ acesta îi ţipă şi el: minţi!/ femeia îşi apără obrazul cu palmele:/ nu 
mint! trecătorii pleacă/ (apa dăduse de mult peste margini),/ se întorc amândoi cu 
alţi câţiva:/ minte, spuse primul celui de-al doilea,/ minte, spuse acesta următorului,/ 
minte, minte, minte…minţi!!!/ îi aruncă toţi deodată. femeia/ dă drumul mânerului, 
îi priveşte/ buimacă, se şterge maşinal/ de salivă: mint! – recunoaşte ea” (Amiază). 
Consider că versurile anterioare ilustrează perfect impactul nefast al cotidianul 
asupra eului. Parabola scriitoarei descrie tocmai minciuna generalizată, dar şi 
presiunea socialului asupra individului care, încolţit, afirmă ceea ce dogma vrea să 
afirme. 

Faţă de poezia cu o tonalitate foarte fermă a Magdei Cârneci şi Marianei Marin, 
poezia Marianei Codruţ este, aşa cum preciza Mircea A. Diaconu, o poezie bazată 
pe „discreţie”: „Discreţia insurgentă nu este doar o marcă a ţinutei intelectuale a 
Marianei Codruţ, ci şi a sensibilităţii ei, care se edifică nu numai din revoltă, 
dezgust şi dezamăgire, ci şi din singurătate şi conştiinţă a demnităţii umane, din 
fragilitate şi încredere în frumos”10.  

Dar, cu toată „discreţia”, se pot totuşi desprinde din textele primului volum, 
Măceşul din magazia de lemne, câteva atitudini definitorii ale eului. În primul rând, 
repetiţia aproape obsesivă a cuvântului criză, care se regăseşte în titlurile mai 
multor poezii ale volumului, oferă un prim indiciu asupra modului în care eul se 
percepe. Ce anume aruncă eu-l în criză? Pe de o parte, poate fi vorba de lumea 
exterioară, de impactul cotidianului, aşa cum reiese din versurile: „se lasă noaptea./ 
am senzaţia/ că ştiu pe de rost/ toate întâmplările lumii./ Şi senzaţia aceasta/ e una/ 
din întâmplările lumii” (Criză). Despre acest poem, Radu G. Țeposu făcea 
următoarele observaţii: „Simplitatea scenariului liric e calea cea mai directă către o 
poezie gravă, concisă, încărcată de premoniţii”11. 

Lumea aceasta care a devenit previzibilă, monotonă, pare că nu mai poate 
surprinde eul cu nimic. Pe de altă parte, eul poate fi în criză din cauza unui conflict 
interior, deoarece pare că nu-şi mai găseşte motivaţia, este descurajat. Faptul că 
individul nici măcar nu mai poate avea aspiraţia de a fi aşa cum este el cu adevărat, 
ci trebuie mereu să se supună aşteptărilor celorlalţi îl determină pe acesta să 
capituleze. Poezia Univers fără halou (V) este o parabolă despre deznădejdea de a 
mai încerca să fii cu adevărat cel care eşti: „şi s-ar putea continua/ dacă un scaun şi 
o umbrelă/ (între noi până acum era/ o adevărată prietenie) nu s-ar fi repezit la 
mine nervoşi/ şi neadmiţându-mi drept la/ replică: fii scaun, fii scaun,/ altfel…!  
Ba fii umbrelă, fii/ umbrelă, altfel…! Mi-au ţipat,/ descurajându-mă cu totul”. 
 

10 Mircea A. Diaconu, op. cit., p. 129. 
11 Radu G. Țeposu, op. cit., p. 111. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 15:24:28 UTC)
BDD-A32659 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



9 Nichita Danilov şi Mariana Codruţ. De la poezia esoterică la poezia etică 559

Replierea aceasta în sine generată de agresiunea cotidianului este semnificată şi 
prin metafora măceşului din magazia de lemne, metaforă care trimite spre izolare şi 
singurătate: „când în magazia de lemne/ măceşul suportă dogoarea întunericului”. 
Magazia de lemne poate fi echivalată cu imaginea cuştii din poezia Marianei Marin, 
ambele fiind spaţii ale captivităţii eului, ambele fiind echivalente ale societăţii 
închise totalitariste. 

În calitate de poet, subiectul se simte apartenent la o generaţie, aşa cum se 
întâmpla şi în cazul Magdei Cârneci, sau în cazul lui Romulus Bucur. Mărturie a 
acestei apartenenţe recunoscute stă poezia Lumina electrică: „lumina electrică/ 
înfigându-şi colţii în întuneric./ acum, tinerii mei camarazi/ scutură poezia/ ca pe 
un bolnav închipuit”. O altă imagine comună optzeciştilor este aceea a poetului 
decapitat, care instaurează un mit al sacrificiului personal pentru a obţine schimbarea. 
Chiar dacă imaginea surprinsă de Mariana Codruţ nu este la fel de terifiantă şi plină 
de revoltă ca cea surprinsă de Magda Cârneci în volumul ei, totuşi ideea rămâne 
aceeaşi, tonul fiind mai degrabă unul elegiac: „el trece fără cuvânt/ are aripile 
legate/ cu un fir subţire de aţă./ penele de jos zgârie în mers/ drumul: un norişor de 
praf/ în urma lui. am voie?/ îl întreb şi-mi scufund faţa/ cu ochii larg deschişi/ în 
vârtej. El se întoarce,/ îmi desprinde impasibil/ capul de trup şi se scutură/ praful 
adunat în cutele/ fine ale feţii. Fir cu fir// …cotorul zilei/ stă aruncat la picioare” – 
Poem despre dragoste (VIII). Poezia poate fi şi o preocupare periculoasă, de care 
Mariana Codruţ este conştientă, chiar dacă, în stilul caracteristic, ideea este 
exprimată mai voalat decât în cazul Marianei Marian, sau al Magdei Cârneci: „în 
plină lumină a zăpezii/ ba chiar şi altădată/ e de-a dreptul primejdios/ să ieşi cu faţa 
descoperită:/ o pasăre îţi poate înghiţi/ ochii ca pe un miez de nucă;/ frigul îţi poate 
arunca/ lătrăturile lui furioase; cineva/ îţi poate folosi epiderma/ strălucitoare drept 
ţintă/ pentru săgeţile lui;/ în totul riscul e prea mare/ pentru o bucurie efemeră…// 
doar poezia le suportă pe toate:/ în numele ei, îngheţ/ cu faţa lipită de metalul 
nopţii” (Doar poezia). 

În concluzie, cazul poeziei optzeciste este interesant mai ales prin faptul că 
permite coabitarea sub tutela aceleiaşi generaţii a unor formule literare nu doar 
diverse, ci chiar opuse uneori, cum este şi cazul lui Nichita Danilov şi al Marianei 
Codruţ. Ce uneşte, totuşi, aceşti poeţi care adoptă stiluri atât de diferite? Toţi simt 
că paradigma literară trebuie să se schimbe, deoarece nu mai exprimă spiritul 
veacului. Aşa cum preciza şi Mircea A. Diaconu în studiul său, „Poezia postmodernă”: 
„optzecismul ca atare e un concept destul de vag, el definind pentru unii o generaţie 
biologică – simpla simultaneitate temporală – însumând opţiuni artistice extrem de 
diferite, dar fiind pentru alţii expresia «noii sensibilităţi» postmoderne, reductibilă, 
însă, în mare măsură la poetica lunediştilor, falanga bucureşteană a Cenaclului de 
Luni condus de Nicolae Manolescu”12. Unii optzecişti se consideră responsabili 
faţă de realitatea istorică trăită, simt că trebuie să reacţioneze, că nu pot rămâne 
indiferenţi. Eclectismul poeziei/ literaturii generaţiei optzeciste este, de fapt, motivul 
 

12 Mircea A. Diaconu, Poezia postmodernă, Braşov, Editura Aula, 2002, p. 21. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 15:24:28 UTC)
BDD-A32659 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Anca-Elena Puha 10 560 

pentru care şi teoreticienii au întâmpinat dificultăţi în clasificările lor, şi de aici şi 
multitudinea de viziuni asupra aceluiaşi scriitor (aşa cum s-a putut observa şi în 
deschiderea studiului). Este drept că poeţii din nucleul lunedist vor fi cei care vor 
da tonul postmodernismului de mai târziu, cum este drept şi faptul că Nichita 
Danilov scrie o poezie ce se „abate” de la această direcţie, dar asta nu înseamnă că 
poezia bucovineanului este mai puţin importantă, chiar Mircea Cărtărescu recunoştea 
că neoexpresioniştii scriu o poezie valoroasă prin profunzimea mesajului ei, 
dincolo de orice program literar. Aşa cum preciza şi Mircea A. Diaconu: „În fine, 
pentru a surprinde, totuşi, voi spune că a vorbi despre poezia lui Nichita Danilov 
înseamnă a readuce în discuţie condiţia însăşi a poeziei şi, implicit, a proiecta actul 
poetic într-o anumită descendenţă, cu totul personală, care-i presupune pe 
Eminescu, Emil Botta, sau pe Nichita Stănescu, pe Gogol sau pe Samuel Beckett. 
Forţa acestui discurs poetic se întemeiază tocmai pe deconspirarea traiectului 
supraindividual şi suprageneraţionist, fără ca acest lucru să însemne în cele din 
urmă o transferare a crizei din planul existenţei în planul situării istorice”13. Aici 
drumul celor doi poeţi, Nichita Danilov şi Mariana Codruţ, se separă. Dacă Nichita 
Danilov este captiv în propria criză existenţială, în propriile frământări metafizice 
şi ontologice, Mariana Codruţ depăşeşte sfera personalului. De la particular, poeta 
reuşeşte să construiască un discurs cu puternice implicaţii istorice, politice, sociale. 
Poezia ei depăşeşte sfera frământărilor personale, iar acest fapt îl determina pe  
Mircea A. Diaconu să afirme: „Poemele ei se construiesc, în fond, pe acest echilibru 
între propria criză şi criza lumii. De aici şi întrebarea dacă propria identitate nu este 
cumva tocmai consecinţa situării în acest spaţiu uman degradat, spaţiu aparţinând 
istoriei”14. 

 
13 Mircea A. Diaconu, Biblioteca română de poezie postbelică, Suceava, Editura Universităţii 

„Ștefan cel Mare”, 2016, p. 179. 
14 Ibidem, p. 133. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 15:24:28 UTC)
BDD-A32659 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

