
 
Analele Bucovinei, XXVII, 1 (54), p. 195–210, Bucureşti, 2020 

MULTICULTURALITATE, GLOBALIZARE,  
IDENTITATE – ASPECTE  TEORETICE 

MARIA  EPATOV 

Multiculturality, Globalization, Identity – Theoretical Aspects 

(Abstract)* 

The research project aims to identify and analyze the identity marks of writers 
belonging to ethnic minorities, in the current context, dominated by multiculturalism, 
but also globalization, emphasizing the way in which the ethnical identity influences 
the integration into a well-defined and almost homogeneous cultural space, such as 
that of Romanian literature.  

The paper will discuss the functional character of the term globalization in the 
literary space, reviewing the way in which this concept has evolved and influenced the 
literary phenomenon, especially in the last hundred years. We will focus on identifying the 
forms of identity in the context of the last century in order to create a theoretical apparatus 
necessary to analyze the works of the writers belonging to ethnic minorities, given their 
special status, as members of a culture that lives inside another culture. 

 
Keywords: ethnic, globalization, identity marks, literary space. 

I. Globalizarea – context și perspective 

Globalizarea este înțeleasă, în general, drept un fenomen economic și social. 
Problema globalizării nu este însă apanajul secolului al XXI-lea. Folosirea în 1962 
de către Marshall McLuhan a conceptului de „sat global” marchează începutul 
discuțiilor la nivel teoretic despre globalizare, pentru ca în 1983 Theodore Levitt să 
propună termenul de „globalizare”, înțeles ca fenomen economic influențat de 
tehnologie. Discuțiile, într-o primă fază, se rezumă la domeniul economic, atingând 
probleme de ordin sociologic sau antropologic. Discursul globalizării pare să țină 
strict de rețeaua economică internațională, de integrarea tehnologiei și de aservirea 
acesteia față de factorul economic, de crearea unor legături internaționale ce au în 
centrul preocupărilor interese economice, astfel încât se propune o nouă realitate, 
care recreează lumea din perspectivă materială. 
 

* Traducere: Maria Epatov. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



196 Maria  Epatov 2 
 

Înainte de a propune aplicarea termenului de „globalizare” în spațiul literar, 
este nevoie să punem în discuție ideea de globalizare în plan economic. Thomas L. 
Friedman, în Pământul este plat, identifică trei ere ale globalizării: o primă eră 
între anii 1491 și 1800, luând ca punct de reper expedițiile lui Cristofor Columb, 
eră concentrată pe țări și pe dorința acestora de a-și extinde puterea; o a doua eră 
între 1800 și 2000, când are loc o extindere a puterii de la un continent la altul, 
extindere facilitată de apariția companiilor multinaționale, și o a treia eră din 2000 
până în epoca actuală, care se centrează pe puterea individului „de a colabora și de 
a concura pe plan global”1. 

În fond, ce este globalizarea? Ce se ascunde sub o denumire pretențioasă și 
potențial amenințătoare? „Globalizarea reprezintă destinul implacabil spre care se 
îndreaptă lumea, un proces ireversibil care ne afectează pe toți în egală măsură și în 
același mod”2, afirmă Zygmunt Bauman. Conținutul ei pluridimensional poate fi 
plasat „în centrul culturii moderne”3, afirmă John Tomlinson, care analizează 
relația dintre globalizare și modernitate, constatând totuși că „globalizarea, departe 
de a fi încununarea principiilor fundamentale ale modernității, reprezintă, de fapt, 
semnul central al depășirii acesteia”4. În opinia aceluiași autor, globalizarea 
prezintă două tendințe: una, prin care se dorește crearea unei singure lumi, prin 
„eliberarea de îngustimea culturală a localului”5, o a doua, care presupune teama de 
omogenizare, de uniformizare sub influența unei culturi dominante, care ar putea 
șterge identitatea celorlalte culturi. Din acest punct de vedere, ideii de globalizare i 
se asociază dihotomia învins – învingător, iar cultura globală devine o construcție 
artificială, nefiind rezultatul unei evoluții organice. Pentru Adrian Dinu Rachieru, 
globalizarea este un proces obiectiv, care duce la ștergerea diferențelor, creând un 
„numitor comun transnațional”6. Acesta, adept mai degrabă al unui spirit refractar, 
introduce sintagma „supermarket cultural global”7, care ar putea duce la dificultăți 
de asumare identitară, căci „mondializarea pune în pericol identitatea națională și 
ridică serioase semne de întrebare asupra eficienței guvernării (planetare)”8.  

Conceptul de globalizare e asociat unei serii de termeni precum „interna-
ționalizare, liberalizare, universalizare și occidentalizare”9, ceea ce lărgește sfera sa 
de semnificații. Aducând în discuție termenul ,,internaționalizare”, se ridică 
problema raportului cu națiunea, a identificării unui scriitor cu un cadru național. 
Înainte de a fi internațional, scriitorul este, în general, asociat unui spațiu național, 
 

1 Thomas L. Friedman, Pământul este plat, Iași, Editura Polirom, 2007, p. 26.  
2 Zygmunt Bauman, Globalizarea și efectele ei sociale, Oradea, Editura Antet, 1999, p. 5. 
3 John Tomlinson, Globalizare și cultură, Timișoara, Editura Amacord, 2002, p. 9. 
4 Ibidem, p. 67. 
5 Ibidem, p. 113. 
6 Adrian Dinu Rachieru, Globalizare și cultură media, Iași, Editura Institutul European, 2003, 

p. 115. 
7 Ibidem, p. 20. 
8 Ibidem, p. 13. 
9 Mălina Ciocea, Securitatea culturală. Dilema identității în lumea globală, București, Editura 

Tritonic, 2009, p. 14. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



3 Multiculturalitate, globalizare, identitate – aspecte teoretice  197 
 

pe care își propune să îl depășească pentru a deveni internațional. Spațiul național, 
concret sau imaginar, presupune o definire teritorială, or, globalizarea se remarcă 
tocmai prin transcenderea criteriului teritorial, prin propunerea unui cadru 
transnațional, prin extinderea geografiei teritoriale și sociale. Într-un sens, globalizarea 
este ateritorială, presupunând un permanent proces de deteritorializare și reteritoria-
lizare, ceea ce implică un grad înalt de mobilitate, determinată și de progresul 
tehnologic. Așadar, opoziția global – local, interpretată din perspectiva dihotomiei 
internațional – național, are legătură nu doar cu ideea de spațiu, ci și cu ideea de 
orizont/teritoriu cultural. Deteritorializarea presupune o extindere continuă a 
orizontului cultural, fiind definită de o slăbire, ba chiar de o întrerupere a legăturii 
cu planul local al culturii, constând în construirea unei noi identități, dat fiind 
faptul că unul dintre principalii factori identitari îl constituie teritoriul/locul. Prin 
urmare, instituirea unui proces de reteritorializare asigură o re-creare, o re-definire 
a identității. 

,,Teritorialitatea culturală” este definită de Monica Spiridon ca fiind un 
spațiu influențat de anumite convenții culturale. Se poate discuta, așadar, despre un 
„modelaj cultural”10, care presupune ideea de spațialitate din perspectiva raportului 
centru–periferie și, mai ales, a ecuației frontieră–identitate, în care granițele reale, 
geo-politice, sunt înlocuite de granițele intelectuale, ideologice. Fenomenul se 
petrece sau este observabil mai ales în perioada contemporană, perioadă definită de 
metisaj, de hibriditate culturală, de migrație. Hibriditatea culturală presupune și o 
liberalizare, o regândire, o reexaminare a ceea ce (mai) înseamnă literatura. „Cultura 
globală e o cultură hibridă”11; parafrazând, este literatura globală o literatură hibridă? 
Pornind de la distincția făcută de Renato Rosaldo, citat de John Tomlinson, 
conform căruia hibriditatea culturală cunoaște două aspecte: fie un amestec a două 
culturi pure, fie un continuu proces de transculturalitate, ne putem întreba ce se 
întâmplă la nivelul scriitorilor care aparțin unei etnii, alta decât cea majoritară. Sunt 
aceștia un exemplu de hibriditate culturală, transpusă în literatură? Exemplul lui 
Franz Kafka este concludent: etnic evreu, scriitor ceh de limbă germană. În ce 
măsură influențează hibriditatea culturală literatura exilului și a diasporei? Și, mai 
mult decât atât, este globalizarea responsabilă pentru dezvoltarea și extinderea 
literaturii diasporei? Într-o oarecare măsură, da. Ceea ce nu înseamnă că literatura 
diasporei este o consecință a globalizării. Și înainte de apariția termenului de 
globalizare a existat o literatură a exilului, care s-ar putea suprapune ideologic 
peste cea a diasporei. 

Mondializare, universalizare sau globalizare? Problema terminologiei se 
rezolvă prin evidențierea unor opoziții care ar putea ajuta la clarificarea 
conceptelor sus-menționate. Dacă termenii de mondializare și globalizare pot fi 
puși în opoziție cu termenul localizare, ideea de spațiu fiind cea dominantă, altfel 
 

10 Monica Spiridon, Cum poți să fii român? Variațiuni pe teme identitare, Craiova, Editura 
Scrisul Românesc, 2006, p. 24. 

11 John Tomlinson, op. cit., p. 211. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



198 Maria  Epatov 4 
 

stau lucrurile cu termenul universalizare, despre care Zygmunt Bauman afirmă că îl 
precede, conceptual, pe cel de globalizare. Universalizarea se opune indivi-
dualizării, introducând coordonata umană în ecuație, dincolo de ideea de spațiu și 
de specific. Cum afectează aceste concepte spațiul literar? Sunt ele o inovație în 
spațiul literar? Sau literatura a fost, dintotdeauna, globalizată/mondializată, 
devenind, astfel, universalizată? La nivel conceptual, temele și motivele literare 
sunt universale. Tema iubirii sau cea a timpului nu sunt apanajul unei singure opere 
literare sau al unui singur scriitor, fie el american, francez, român. Formulele și 
tehnicile literare, nemaivorbind de speciile literare, au devenit, în timp, universale. 
Conținutul ideatic este cel care face diferența, aici intervenind factori care îl 
ancorează pe scriitor în sfera localului, pe când forma îl circumscrie globalului. De 
altfel, încă din epoca iluminismului, termeni din sfera economiei sunt aplicați în 
literatură: Goethe vorbește despre o piață mondială a bunurilor intelectuale, 
introducând astfel o viziune pacifistă a literaturii și a lumii. Universalizarea 
literaturii este facilitată de dezvoltarea criticii literare, dar și a traductologiei, după 
cum notează Pascale Casanova: „criticul, ca și traducătorul, contribuie astfel la 
creșterea patrimoniului literar al națiunii”12. Afirmația poate fi extinsă, determinând 
o viziune a literaturii universale înțeleasă ca sumă a literaturilor naționale, întrucât 
„fiecare carte scrisă în lume și declarată literară nu este decât o părticică infimă din 
imensa «combinație» a întregii literaturi mondiale”13. De altfel, literatura internațională 
actuală este dependentă de traduceri, traducătorii fiind „principalii artizani ai 
universalului”14. Christian Moraru introduce un nou termen, cel de ,,ecosistem 
literar”15, care propune o nouă viziune în ceea ce privește abordarea fenomenului 
literar și a receptării acestuia, și care se referă la existența unei rețele literare care 
transcende granițele spațio-temporale, exemplul concludent fiind cel al rețelei 
kafkiene, ce include nume precum Max Blecher sau Mircea Cărtărescu, creând un 
„imaginar onto-ecologic al modernității”16, o structură antropocentrică în care 
umanul și non-umanul sunt analizate, judecate, criticate prin prisma rațiunii și a 
monopolului uman. În viziunea lui Christian Moraru, conceptul de ,,literatură 
universală” trebuie înlocuit cu cel de ,,literaturi”, tocmai pentru a contracara tendința 
de uniformizare, pentru a accepta ideea de diferență, de unitate în diversitate, pentru 
a sublinia faptul că lumea literară nu se reduce „la o singură literatură destinată unei 
audiențe globale”17. Teritoriul literar trebuie înțeles ca o țesătură intertextuală și 
geoculturală, în care scriitorii se pot întâlni peste timp și pot crea o rețea validă, care 
nu ține cont de constrângerile spațiale, politice, ideologice.   
 

12 Pascale Casanova, Republica Mondială a Literelor, București, Editura Curtea Veche, 2007, 
p. 35. 

13 Ibidem, p. 11. 
14 Ibidem, p. 183. 
15 Christian Moraru, ,,Literatura universală nu există. World Literature și recitirea literaturii române 

în secolul 21”, în ,,Observator cultural”, nr. 903–904 (645–646), 21 decembrie 2017 – 10 ianuarie 2018,  
p. 14.  

16 Ibidem.  
17 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



5 Multiculturalitate, globalizare, identitate – aspecte teoretice  199 
 

Dacă literatura este o formă de unificare a umanității, abordarea literaturii din 
perspectivă exclusiv națională nu mai este relevantă, datorită creșterii fenomenului de 
interdependență literară și, nu în cele din urmă, datorită repoziționării raportului 
dintre centru și periferie. Chiar dacă „câmpul literar mondial este alcătuit dintr-o 
serie de culturi naționale care folosesc standarde diferite”18, punctul comun îl 
reprezintă permanenta interferență, facilitată de dezvoltarea tehnologiei care ușurează 
accesul la informație, la inovație, la cultură, astfel încât nu mai există culturi izolate 
și nici literaturi izolate. De altfel, fenomenele sociale actuale, precum migrația, 
dezvoltarea diasporei, a bilingvismului transformă literatura într-un proces dinamic, 
care impune o abordare contextualizată a fenomenului literar. 

Pornind de la afirmația lui Pascale Casanova, conform căreia literatura este 
un „câmp internațional unificat”19, se pune problema dacă această unificare se 
referă la un aspect globalizant al literaturii. În acest caz, care ar fi definiția unui 
scriitor global? Unul dintre răspunsuri ar putea fi obținut prin asocierea dintre 
termenul ,,global”, cu sens de ,,mondial”, și cel de ,,spațiu”, în sensul de cunoaștere 
extinsă, dincolo de limitele spațiale ale unei națiuni, situație care generează un nou 
sinonim pentru termenul de ,,global”, și anume cel de ,,clasic”. Scriitorii clasici 
transcend granițele spațiale și temporale, ei nu mai aparțin unei singure țări/națiuni, 
ci devin un bun comun, la nivel global. Prin aceasta, ei capătă caracter atemporal și 
aspațial, valoarea, concept cu care se operează, fiind singurul criteriu de clasificare 
valabil. Este scriitor global cel care reușește unificarea spațiului literar printr-o 
serie de problematici istorice, politice, estetice care trec de granițele națiunii, atâta 
vreme cât există un reper comun? În acest caz, cine sunt aceia care stabilesc reperul 
comun, cine sunt „fabricanții de universal”20? Cine impune criteriile după care sunt 
judecați atât scriitorul, cât și opera? Poate fi criteriul valoric subsumat unui spațiu? 
Problema raportului centru – periferie încă nu a fost rezolvată de globalizare, în ciuda 
tehnologiei care topește ideea de spațiu fix. Andrei Terian propune o clasificare a 
formelor de dependență literară, identificând patru forme: literaturile minoritare, ca 
subsisteme în care limba de expresie aleasă nu coincide cu limba națională; literaturile 
marginale, cum ar fi cazul literaturii exilului; literaturile (post)coloniale, cele produse 
de populațiile indigene din teritoriile fostelor imperii, și literaturile mimetice, cele care 
imită literatura unor țări de care nu depind nici lingvistic, nici politic. Mircea A. 
Diaconu, în Language, Ethnicity, and Polyterritoriality of a Central-East European 
Literary System21, propune o terminologie nouă pentru clasificarea literaturii din punct 
de vedere teritorial, incluzând termenul de ,,microliteratură”, asociat determinanților 
intra-teritorial și extra-teritorial, argumentul principal fiind imposibila suprapunere a 
 

18 Andrei Terian, Critica de export. Teorii, contexte, ideologii, București, Editura Muzeul 
Literaturii Române, 2013, p. 22. 

19 Pascale Casanova, op. cit., p. 134. 
20 Ibidem, p. 209. 
21 Mircea A. Diaconu, ,,Language, Ethnicity, and Polyterritoriality of a Central-East European 

Literary System”, în Mircea Martin, Constantin Moraru, Andrei Terian (ed.), Romanian Literature as 
World Literature, New York, Bloomsbury Academic, 2017, pp. 135–156. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



200 Maria  Epatov 6 
 

granițelor fizice, administrative peste granițele etnice și lingvistice. Ceea ce putem 
constata este faptul că opoziția centru – periferie ține de o categorie relațională, 
indicând un punct de vedere politic-administrativ, și nu neapărat unul valoric. 
Crearea/identificarea, acolo unde deja există, a unei literaturi transnaționale ar 
relaxa perspectiva sumbră a globalizării, de multe ori înțeleasă drept topire sau 
dispariție a naționalului într-un model unic, general-valabil. Răspunsul față de 
această teamă este dat de revirimentul literaturilor indigene, accentul fiind pus în 
ultimii ani pe tot ceea ce ține de etnic, de minoritar, și nu doar în domeniul 
literaturii. Criteriul etnic și cel minoritar devin o formă de independență, de 
reafirmare a identității și, de ce nu, a originalității. Bilingvismul, etnicitatea, 
identificarea cu o anumită minoritate sunt mărci ale independenței identitare 
specifice secolului al XXI-lea.  

II. Forme ale identității 

II.1. Introducere 

Globalizarea schimbă modul de receptare a fenomenului literar. Sintagme 
precum ,,republica mondială a literelor”22, ,,literatură minoră”23, ,,microliteratură”24, 
,,literatură marginală”, ,,literatură postcolonială”25 lărgesc cadrul abordării și 
schimbă perspectiva în ceea ce privește analiza fenomenului literar. Criteriul 
istoriografic, analiza diacronică, inventarierea literaturii în funcție de curente și 
specii literare sunt înlocuite de viziuni care privesc fenomenul literar din punct de 
vedere integrator, pe de o parte, urmărind identificarea unor principii comune care 
să stabilească valoarea scrierilor, iar pe de altă parte, propunând un punct de vedere 
care diferențiază literatura în funcție de teritoriul cultural și spiritual, și nicidecum 
în funcție de teritoriul administrativ, dat fiind faptul că, în ultimii o sută de ani, 
granițele administrative, politice și chiar etnice nu se mai suprapun celor culturale.  

Orice demers care își propune analiza conceptului de identitate a scriitorilor 
aparținând unei etnii trebuie să pornească de la stabilirea criteriilor care definesc 
identitatea, în general. În primul rând, trebuie să admitem faptul că identitatea 
răspunde atât nevoii de unitate, cât și nevoii de diferență, fiind un raport de 
similitudine, de identificare cu membrii unei comunități. În același timp, ea poate fi 
definită și ca un raport de diferențiere între individ și ceilalți, fiind „o oscilare 
permanentă între alteritatea radicală și similaritatea totală”26. Așadar, identitatea 
este un proces complex, care presupune atât o generalizare, cât și o diferențiere. De 
asemenea, trebuie notat faptul că identitatea este, de multe ori, un concept fluid, 
 

22 Pascale Casanova, op. cit., p. 134. 
23 Gilles Deleuze, Felix Guattari, Kafka. Pentru o literatură minoră, București, Editura Art, 2007. 
24 Mircea A. Diaconu, op. cit., pp. 135–136. 
25 Andrei Terian, op. cit., p. 22. 
26 Viorica-Cristina Cormoș, Migrație și Identitate. Schimbări identitare, colective și individuale, ca 

urmare a migrației internaționale, Suceava, Editura Universității „Ștefan cel Mare”, 2011, p. 52. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



7 Multiculturalitate, globalizare, identitate – aspecte teoretice  201 
 

transformabil, în funcție de contextul istoric, social, profesional, personal. Astfel, 
același individ poate avea o multitudine de identități, eventual concentrice: 
identitate națională, una socială, una profesională și una personală, care nu se 
exclud, ci coexistă și se suprapun. 

Analiza conceptului de identitate este o sarcină tot mai grea, ținând cont de 
numeroasele schimbări din ultimii o sută de ani. Dacă la sfârșitul secolului  
al XIX-lea și în prima jumătate a secolului al XX-lea, lucrurile păreau să se fi 
așezat într-o rutină determinată de stabilirea concretă a unor spații culturale egale 
cu cele administrative, respectiv demarcația scriitorilor se făcea aproape exclusiv în 
funcție de țara de proveniență (evident, excepțiile există, cum ar fi cazurile lui 
Samuel Beckett, al lui James Joyce sau cel al lui Tristan Tzara), începând cu a doua 
jumătate a secolului al XX-lea este din ce în ce mai greu de încadrat un scriitor în 
rama sigură și infailibilă a unei țări sau a unei limbi care trimite la identificarea cu 
o anumită etnie. Contextul istorico-social determină apariția unor noi state, care se 
străduiesc să își (re)creeze identitatea. Un alt factor care contribuie la dificultatea 
analizei conceptului de identitate este creșterea migrației. Depășirea granițelor 
administrative înseamnă și depășirea granițelor culturale? Ce efecte are migrația 
asupra identității scriitorilor? Este posibilă integrarea lor totală în noul spațiu? Sau 
este vorba despre o identitate transculturală? Exemplul lui Beckett ne vine în 
minte. Irlandez, mai apoi francez, scrie în engleză, pentru ca apoi să-și traducă 
textul în franceză și, din nou, în engleză. Care este identitatea lui? Cât de relevantă 
și cât de funcțională este încadrarea lui, și a oricărui scriitor, într-o identitate 
națională, în contextul unui spațiu supranațional al literaturii? Un alt exemplu este 
cel al lui Eugen Ionescu, revendicat de literatura română, dar, în esență, scriitor de 
limbă franceză. Este limba de expresie un criteriu important și decisiv în definirea 
identității? Ce (mai) înseamnă identitatea în secolul al XXI-lea? Și unde îi 
încadrăm pe scriitorii aparținând unor etnii, dar care aleg drept limbă de expresie 
limba țării în care trăiesc? 

II.2. Identitate și alteritate 

Înțelegerea și funcționarea conceptului de identitate devine imposibilă în 
absența alterității. Autodefinirea, în cele mai multe cazuri, se face prin negare sau 
prin opoziție. Astfel, individul se definește prin negarea a ceea ce nu este sau prin 
opoziție cu ceva existent. Deci, un scriitor aparținând unei minorități se definește 
ca nefăcând/nefiind parte din sfera majorității și, totodată, prin opoziție cu 
majoritatea. În general, reprezentarea identității se face prin apelul la dihotomia 
similitudine/diferență. 

Opoziția ,,minor – major” joacă un rol important în definirea identității. Pornind 
de la dihotomia ,,identitate atribuită” – ,,identitate resimțită”, identitatea unui scriitor se 
construiește în funcție de raportul ce se stabilește între lumea exterioară (identitatea 
atribuită) și lumea interioară (identitatea resimțită). Cazul scriitorilor aparținând unei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



202 Maria  Epatov 8 
 

etnii minoritare este elocvent, în sensul în care există o permanentă pendulare între 
dorința de a fi la fel cu majoritatea, de a-și accepta identitatea atribuită, și dorința de a fi 
altfel, de a-și manifesta identitatea resimțită. Deteritorializarea teoretizată de Gilles 
Deleuze și Felix Guattari devine o formă de revoltă împotriva convențiilor majorității, 
de reafirmare a unicității, astfel încât  conceptul de ,,minor” devine sinonim cu ,,altfel 
decât majoritatea”, în acord cu ideile postulate de Guy Scarpetta, pentru care orice 
scriitor este minoritar, dezrădăcinat de la modelul majoritar, creându-și o identitate și o 
realitate proprie, în și prin care își exprimă unicitatea. 

În același timp, raportul Eu – Celălalt reflectă, de fapt, nevoia generală de 
Celălalt. Ștefan Aug. Doinaș remarcă faptul că „întâlnirea cu Celălalt este proba de 
foc a existenței noastre”27, astfel încât Eul nu există, nu se poate defini, în absența 
Celuilalt. Eul se afirmă prin diferențiere, atât față de Celălalt, cât și față de sine 
însuși, având în vedere faptul că ființa umană evoluează constant, astfel încât se 
dezvoltă o alteritate interioară, raportată la factorul devenirii în timp: Eu cel de azi 
nu sunt același cu cel de ieri sau, poate, cu cel de mâine, astfel încât definiția Eului 
nu este Unu, ci o sumă de Unu, o pluralitate; identitatea ființei se construiește din 
fragmente ale alterității interioare. Incapacitatea de a admite alteritatea interioară 
înseamnă neacceptarea evoluției, stagnare, suspendare identitară. „Conștiința de 
sine se formează prin impresia că fiecare dintre noi este altul și altfel decât 
celălalt”28, afirmă Ștefan Aug. Doinaș, subliniind complexitatea raportului cu 
alteritatea. Eu și Celălalt coexistă, specificul și diferența, de asemenea, fiind, de 
fapt, o afirmare a existenței ambilor. Astfel, identitatea este garantată de alteritate. 

II.3. Identitatea. Tipologii 

Identitatea reprezintă forma de adoptare și asimilare a unui miez valoric care 
constă în tradiții, aspirații, viziuni comune. De asemenea, identitatea se construiește 
pe baza memoriei și a istoriei comune, dar și a unui proiect de viitor asumat.  

Dincolo de definiții și accepțiuni ale termenului de identitate, acesta rămâne 
un concept fluid, „un continuum de situații intermediare”29, notează Solomon 
Marcus, care propune o imagine tripartită a identității. Astfel, există o ,,identitate 
materială”, alcătuită de suma a tot ceea ce posedăm, o ,,identitate structurală”, dată 
de apartenența la anumite grupuri, instituții, state, și o ,,identitate interactivă”, 
reflectată de interacțiunea cu alții. Pornind de la observațiile lui Solomon Marcus, 
se decelează prima binaritate a identității: cea individuală și cea de grup. Un 
individ se definește individual, prin raportare și diferențiere față de ceilalți, dar și în 
grup, când primează dorința de a fi acceptat în interiorul grupului, cu care 
împărtășește valori, credințe, idealuri. Identitatea de grup reflectă o dublă postură, 
 

27 Ștefan Augustin Doinaș, ,,Eu și celălalt”, în ,,Secolul 21”: Alteritate, nr. 1–7, 2002, p. 9. 
28 Idem, „Fragmente despre alteritate”, în „Secolul 21”: Alteritate, nr. 1–7, 2002, p. 23. 
29 Solomon Marcus, ,,Identitatea și alteritatea sunt de nedespărțit”, în ,,Secolul 21”: Alteritate, 

nr. 1–7, 2002, p. 88. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



9 Multiculturalitate, globalizare, identitate – aspecte teoretice  203 
 

devenită dilematică, a individului: cum să fie unic și, în același timp, acceptat? 
Altfel spus, cum să își păstreze caracterul individual și cel de grup în același timp.  

II.3.1. Identitatea națională 

Pornind de la etimologia latină a termenului ,,națiune”, în care natio înseamnă 
„popor”, „trib”, trebuie diferențiat, încă de la început, raportul dintre națiune și stat. 
Confuzia sinonimică a celor doi termeni este generată de asocierea involuntară (dar 
determinată istoric) între teritoriu/stat și națiune. Astfel, o ipoteză este ecuația un stat 
= o națiune, viziune care determină asocierea națiunii cu o ideologie care să susțină 
statul, concepție asociată cu mișcările revoluționare ale secolului al XIX-lea, însoțite 
de formarea unor noi state, care trebuie să își creeze națiunea. Așadar, națiunea este 
un concept modern, fiind „formula de solidaritate și de identitate proprie epocii 
moderne”30, iar „conștiința de sine etnică, respectiv națională, a unei societăți, a 
reprezentat motorul decisiv pentru identitatea colectivă, independent de faptul că 
această identitate colectivă se regăsește sau nu într-un stat constituit politic”31. Deci 
statul înseamnă națiune? Nicidecum. Ecuația frontieră–identitate departajează între 
granițele reale, geo-politice, și cele intelectuale, ideologice, simbolice. Punctul de 
vedere contemporan respinge această viziune unificatoare, a statului-națiune, ba 
chiar, mai mult, se ridică întrebarea în ce măsură mai sunt relevante semanticile 
naționale și etnice în contextul unei lumi globalizate, al unei piețe mondiale, al unei 
comunități internaționale.  

Care sunt factorii care generează sentimentul apartenenței la o națiune? 
Identitatea națională se construiește pe baza memoriei și a istoriei comune, precum 
și a existenței unor proiecte politice împărtășite32, dacă discutăm la modul general. 
Particularizând, Mălina Ciocea afirmă că națiunea este construită în jurul unui miez 
valoric, care cuprinde tradiții, aspirații, viziuni comune, având caracter etnic, 
lingvistic și teritorial. Să fie vorba despre identitate națională sau, de fapt, este 
vorba despre o identitate culturală? Tindem să credem că factorii enumerați sunt 
cei ce contribuie la stabilirea identității culturale, care transcende factorul național. 

II.3.2. Caracter național și caracter etnic. Majoritar versus minoritar 

Problema cea mai spinoasă este de a stabili ce înseamnă caracter național și 
caracter etnic. Cele mai multe păreri afirmă că identitatea națională este definită prin 
limbă, teritoriu și istorie comună. Ce este etnia? Lucian Boia o definește drept 
structură familială, economică, socială, cu  limbă și cultură comune33. În ce măsură 
sunt cele două concepte sinonime? Același Lucian Boia observă că „există o serie de 
 

30 Lucian Boia, Două secole de mitologie națională, București, Editura Humanitas, 2017, p. 11. 
31 Georg Weber, Renate Weber, „Identitatea etnică. Exemplu: sașii transilvăneni. Observații și 

argumente sociologice”, în Vasile Boari, Ștefan Borbely, Radu Murea (coord.), Identitatea românească 
în context european, Cluj-Napoca, Editura Risoprint, 2009, p. 169. 

32 Mălina Ciocea, op. cit., p. 14. 
33 Lucian Boia, op. cit., p. 17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



204 Maria  Epatov 10 
 

elemente pe care etniile le împărtășesc, într-o măsură variabilă, cu națiunile moderne: 
mituri fondatoare, amintiri istorice, valori culturale, o anume limbă, un teritoriu sau 
un nume”34. În ce constă diferența dintre națiune și etnie? Ființa umană aparține unei 
națiuni prin naștere sau prin opțiune, iar etnia este un concept care precede națiunea. 
Așadar, conceptul de ,,națiune” este unul modern, construit artificial, răspunzând 
nevoii de integrare, de asimilare cu un grup. Conceptul de ,,etnie” este premergător 
celui de națiune. Ambele au în comun o serie de trăsături, deja enumerate, fiind 
diferențiate de ideea de teritoriu și de raportul majoritate –minoritate.  

În Mii de platouri, dar mai ales în Kafka. Pentru o literatură minoră, G. Deleuze 
și F. Guattari ridică problema definirii conceptelor de ,,literatură minoră” și ,,literatură 
majoră”. Astfel, pentru cei doi, „o literatură minoră nu este cea scrisă într-o limbă 
minoră, ci mai curând cea pe care o minoritate o face într-o limbă majoră”35. Dacă 
literatura majoră este văzută ca o „afacere individuală”36, în literatura minoră factorul 
determinant este cel politic, în sensul în care în literatura minoră „totul capătă valoare 
colectivă”37, aceasta având „funcție de enunțare colectivă și chiar revoluționară”38. 
Literatura minoră, în viziunea lui G. Deleuze și a lui F. Guattari, prezintă trei 
caracteristici: deteritorializarea limbii, branșarea individului la imediatul politic și 
asamblajul colectiv de enunțare. Deteritorializarea limbii se referă la procesul suferit de 
o limbă atunci când discursul se îndepărtează de cel acceptat, de cel oficial (în cazul lui 
Kafka, Joyce sau Beckett, o maximă sobrietate a limbajului). Branșarea individului la 
imediatul politic are legătură cu funcția de exponent al colectivității, cu caracterul 
revoluționar al literaturii minore. Asamblajul colectiv de enunțare, idee introdusă de 
Deleuze și Guattari, este însăși definiția literaturii, în care nu subiectul contează, ci 
exprimarea colectivului; din această perspectivă, literatura devine „o mașină colectivă 
de expresie”39. 

,,Reteritorializarea” se referă la schimbarea perspectivei, la resemantizare, la 
(re)crearea unei noi identități. Exemplul oferit de Deleuze și Guattari se referă  
la situația din Imperiul Habsburgic: „descompunerea și prăbușirea imperiului 
dublează criza, accentuează pretutindeni mișcările de deteritorializare și provoacă 
reteritorializări complicate, arhaizante, mitice sau simboliste”40. 

,,Deteritorializarea”, creată prin sărăcirea limbajului, deci a formei, are drept 
etapă următoare ,,reteritorializarea”, care se concentrează asupra semnificației, deci 
a conținutului. 

,,Dispozitivul de înrădăcinare” este un concept introdus de Guy Scarpetta, 
care înțelege noțiunea de identitate, cu precădere etnică, drept fluidă, ca o „întreagă 
experiență intimă, secretă, a interdicției, a tensiunii și a traversării”41. Înrădăcinarea 
 

34 Ibidem, p. 17. 
35 Gilles Deleuze, Felix Guattari, op. cit., p. 27. 
36 Ibidem, p. 28. 
37 Ibidem, p. 29. 
38 Ibidem, p. 28. 
39 Ibidem, p. 32. 
40 Ibidem, p. 43. 
41 Guy Scarpetta, Elogiu cosmopolitismului, Iași, Editura Polirom, 1997, p. 20. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



11 Multiculturalitate, globalizare, identitate – aspecte teoretice  205 
 

este asociată de Scarpetta cu regimurile totalitariste, al căror scop este crearea unei 
identități unice, deci o prevalență a majorului, o disipare a minorului în marea masă 
a majorității, prin recurgerea la teme recurente, precum: rasa, națiunea, sângele și 
glia, păgânismul. În accepțiunea sa, nu există literatură minoră „decât pentru  
cine crede în comunitate, adică, de fapt, în inconștientul colectiv”42. Opoziția  
minor – major este reinterpretată de Scarpetta: „pe de o parte, nu există limbă (și 
teritoriu) decât a Stăpânului; pe de altă parte, a scrie înseamnă a deveni minoritarul 
oricărei minorități, răzvrătit împotriva tuturor unisonurilor, chiar împotriva celor 
ale «diferențelor» și «particularităților»”43. Așadar, pentru Scarpetta, orice scriitor 
este „minor” în sensul în care își creează propriul univers, fiind un dezrădăcinat 
prin excelență. Datorită naturii sale demiurgice, acesta se îndepărtează de modelul 
majoritar, afirmându-și individualitatea și unicitatea ca forme de răzvrătire 
împotriva unui model majoritar. Modernitatea este cea care repară ruptura dintre 
minor și major, cea care „tinde spre universal, dar nu pentru a întemeia «instalații», 
ci, dimpotrivă, pluralități și discontinuități, nomadisme și neidentificări”44. 

II.3.3. Identitatea teritorială 
Din punct de vedere conceptual, teritoriul trebuie diferențiat în: administrativ, 

cel supus rigorilor frontierelor, fie ele statale, fie regionale, și cultural, cel influențat de 
convențiile și preferințele culturale. Problema teritoriului, administrativ și cultural, și a 
influenței sale în spațiul literar este un subiect intens dezbătut în ultimii ani, mai ales 
din perspectiva dihotomiei minoritate – majoritate. Raportul dintre centru și periferie 
generează o serie de relații de interdependență, care își pun amprenta asupra 
fenomenului literar. Este acest raport unul care determină o diferențiere masivă sau, 
dimpotrivă, o hibridizare, un metisaj cultural, un puzzle numit „republica mondială a 
literelor”, ale cărui piese reprezintă „literaturile minore”, „minoritare”, „marginale”, 
„postcoloniale”, despre care vorbește Andrei Terian, „microliteraturile” despre care 
scrie Mircea A. Diaconu? Unde și care mai este locul literaturii majoritare? 

Ecuația sau, poate, tensiunea „frontieră – identitate” generează crearea unei 
dihotomii care are în vedere diferențierea dintre granițele reale, geo-politice și 
granițele intelectuale, de natură ideologică și simbolică. Astfel, un scriitor se 
revendică simbolic de la o comunitate care se poate afla în afara teritoriului său 
administrativ sau lingvistic. Literatura capătă, în acest caz, rol mediator în acest 
mixaj cultural, devenind calea de comunicare cea mai accesibilă și acceptată. 

II.3.4. Identitatea lingvistică a scriitorilor aparținând unor minorități 
Identitatea, în cazul scriitorilor aparținând minorităților, reprezintă o 

permanentă pendulare între limbi, „o întreagă experiență intimă, secretă, a tensiunii 
și a traversării”45. Dincolo de metisajul cultural interesant, obținut ca urmare a 
 

42 Ibidem. 
43 Ibidem. 
44 Ibidem, p. 163. 
45 Ibidem, p. 19.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



206 Maria  Epatov 12 
 

bilingvismului, care este locul literaturii scriitorilor aparținând minorităților? 
Aparține ea literaturii majore, fiind o parte care asigură originalitatea, prospețimea 
scrierilor, prin permanentă inovație? Creează o literatură „minoră”, și folosesc aici 
termenul cu sensul de „literatura mai puțin importantă”, diferită de canonul literaturii 
majore? Ce se întâmplă dacă scriitorii aparținând unui grup minoritar se exprimă în 
limba majorității? Putem considera limba un criteriu corect și complet de departajare? 
Sau teritoriul? Mircea A. Diaconu propune termenul de „microliteratură” pentru a 
desemna demersurile literare care se emancipează, se eliberează de structurile literaturii 
majore, diferențiind între literatura intra-teritorială și extra-teritorială, definite prin 
raportare fie la contextul majoritar, fie la centrul etnic, adăugând bilingvismul, 
înțeles ca opțiune a unui scriitor etnic de a alege drept limbă de expresie altă limbă 
decât cea maternă.  

Identitatea lingvistică este, în cele din urmă, o opțiune personală, determinată de 
factori socio-istorici sau emoționali, ținând de contextul cultural al fiecărui individ.  

II.3.5. Pentru cine scriu scriitorii aparținând minorităților? 

Pornind de la analiza făcută de Mircea A. Diaconu în articolul citat, una 
dintre principalele întrebări pe care le ridică literatura scriitorilor aparținând 
minorităților este pentru cine scriu aceștia? De aici, derivă o a doua întrebare: în ce 
măsură urmăresc aceștia integrarea în literatura majorității? Prin urmare, ce mai 
înseamnă literatura majorității în epoca globalizării? Și cum influențează 
fenomenul aculturației construirea identității scriitorilor care aparțin unei etnii 
minoritare? 

Vom începe prin a discuta fenomenul de aculturație, având în vedere faptul că 
aculturația este unul dintre factorii omniprezenți în spațiul cultural și social, influențând 
evoluția individuală și colectivă a societății umane. Aculturația, termen introdus încă 
din 1880, de J.W. Powel, se referă la schimbarea modelelor comportamentale și 
mentale ale unei culturi care interacționează cu o altă cultură și nu trebuie confundată 
cu asimilarea culturală. Aculturația înseamnă adaptare la noile modele societale și 
culturale, fiind, în cele în urmă, o formă de evoluție și de supraviețuire. Sabina Adina 
Luca46 identifică trei tipuri de aculturație: cea „spontană”, liberă, care se manifestă la 
contactul liber, firesc dintre două culturi; cea „organizată”, forțată, care se manifestă în 
cazul colonizărilor, și cea „planificată”, controlată, sistematică, care se manifestă pe 
termen lung, fiind o formă de impunere ce aduce în discuție o poziție de putere. 
Aculturația reprezintă un factor important de luat în calcul atunci când se discută 
raportului „minor – major”, intervenind în felul în care se construiește și se manifestă 
identitatea scriitorilor care aparțin unei etnii minoritare. Din punctul nostru de vedere, 
opțiunea scriitorilor de a se exprima în limba majorității este o consecință a aculturației. 
Dacă privim lucrurile din această perspectivă, este posibil ca ideea de multiculturalitate 
să nu mai primeze, ci să se manifeste, mai mult sau mai puțin direct, doar la nivelul 
 

46 Sabina-Adina Luca, Identitatea socioculturală a tinerilor, Iași, Editura Institutul European, 
2010. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



13 Multiculturalitate, globalizare, identitate – aspecte teoretice  207 
 

temelor și al motivelor abordate, prin mărci certe sau doar sugerate, care să sugereze 
apartenența la o etnie minoritară. În acest caz, rămâne să continuăm cercetarea și să 
aprofundăm ideea enunțată în partea din teza de doctorat dedicată analizei operei 
scriitorilor români de etnie armeană, care aleg ca formă de expresie limba majorității. 

Vom supune atenției, pentru exemplificare, cazul scriitorilor români de 
origine evreiască, în virtutea faptului că, pe de o parte, sunt mai cunoscuți în spațiul 
cultural românesc pentru identificarea asumată a etniei și, pe de altă parte, este mai 
cunoscut contextul social și istoric al comunității evreiești din România, în raport 
cu cea armeană, de care ne vom ocupa în teza de doctorat. Locul scriitorilor evrei 
este mai greu de definit în raport cu literatura majorității; identitatea acestora se 
construiește pe baza raportării la un spațiu mitic, altul decât cel al majorității. 
Condițiile istorice au creat o altă identitate, una aflată în permanentă căutare de 
rădăcini. 

Observația lui Carmen Mușat, referitoare la Mihail Sebastian: „înainte de a fi 
evreu sau român, scriitorul a fost un om conștient de unicitatea absolută a fiecărei 
ființe”47, poate fi extrapolată la cazul fiecărui creator din spațiul literar. Fiecare 
scriitor se (auto)definește prin raportare la Ceilalți, dar și la Sine, dovedind o 
profundă nevoie de confirmare, dar și de afirmare a caracterului său unic. Aceasta e 
marea dilemă: cum să fii ca ceilalți, integrat, și, în același timp, unic, mai ales în 
cazul unei situații istorice nefavorabile, precum cea a evreilor la începutul secolului 
al XX-lea? Ovidiu Morar, în Argumentul care deschide volumul Scriitori evrei din 
România, sintetizează situația scriitorilor aparținând etniei evreiești: „Să mai notăm 
că, din mulțimea scriitorilor români de origine evreiască, puțini au fost cu adevărat 
omologați de critica și istoria literară, însă niciunul n-a devenit până acum canonic, 
deși nume ca Max Blecher, Tristan Tzara, Benjamin Fondane (B. Fundoianu), 
Ilarie Voronca, Gherasim Luca, Norman Manea ș.a. sunt mult mai cunoscute în 
afara granițelor țării decât multe altele”48. Aceasta să fie soarta scriitorilor etnici, să 
scrie pentru alții decât pentru conaționalii lor? Nu e și cazul lui Norman Manea, 
care se bucură de receptare pozitivă în America. De altfel, trebuie remarcat faptul 
că literatura lui Max Blecher sau cea a lui Tristan Tzara sunt aliniate/sincronizate 
cu climatul european, nu neapărat cu cel românesc, încă supus canoanelor 
trecutului. Modernismul lor poate fi considerat o formă de revoltă, de afirmare a 
independenței față de literatura majorității.   

Asumarea identității etnice minoritare nu exclude integrarea în identitatea 
culturală românească, cea majoritară. Cazul lui Mihail Sebastian este unul relevant 
pentru analiza noastră, care urmărește felul în care se construiește identitatea unui 
scriitor aparținând unei etnii minoritare, în raport cu cea majoritară, cea română. 
Relevanța cazului Mihai Sebastian rezidă în felul în care scriitorul reușește să își 
păstreze identitatea etnică și, în același timp, să fie integrat în cultura majoritară, 
 

47 Carmen Mușat, „Mihail Sebastian și anxietatea identității”, în Romanița Constantinescu 
(coord.), Identitate de frontieră în Europa lărgită, Iași, Editura Polirom, 2008, p. 237. 

48 Ovidiu Morar, Scriitori evrei din România, București, Editura Hasefer, 2014, p. 15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



208 Maria  Epatov 14 
 

prin universalizarea traumelor pe care scrierile sale le reflectă. Durerea şi suferința 
care transpar din scrierile lui Mihai Sebastian țin de coordonata sa umană, nu doar 
de cea etnică: scriitorul reușește să transforme coordonata etnică în una culturală, 
profund umană, depășind criteriul etnic. 

Scriitorul Mihail Sebastian scrie „românește”. Operele sale nu sunt impregnate 
de un marcant sentiment care să reflecte viața evreiască, precum romanele lui I. 
Peltz, Ury Benador sau Ion Călugăru, despre care Camelia Crăciun notează: 
„Trecând de la descrierea monografică a vieții tradiționale dintr-un mic ștetl din 
nordul Moldovei, în romanul lui Ion Călugăru, la provocările vieții urbane din 
legendarul Cartier evreiesc bucureștean Văcărești-Dudești, imortalizat de I. Peltz, 
varietatea reprezentărilor literare a mediului socio-cultural s-a îmbogățit de 
asemenea, cu descrierea cartierului evreiesc din Brăila, oraș important din estul 
Munteniei, cu structură multietnică, semi-urban la periferia sa săracă și prezentat 
magistral în opera lui Benador”49. Romanele lui Mihail Sebastian acordă atenție 
altor aspecte, de natură universal-valabilă. Scrierile sale devin o armă de apărare 
împotriva vitregiei epocii; romanul De două mii de ani, dincolo de intenția tezistă, 
este și o formă de cunoaștere și autoanaliză, iar alături de Jurnal „are un rol 
preponderent terapeutic și testimonial, valoarea sa fiind, în principal, una de natură 
etică”50. În fond, viziunea lui Sebastian se află între cele două lumi care îi definesc 
orizontul ontologic: a fi român și a fi evreu. Sebastian se dovedește a fi cu mult 
înaintea epocii sale, propunând o perspectivă unificatoare și pacifistă, în care 
națiunea reprezintă „o realitate culturală”, și nu etnică și religioasă, ca la Nae 
Ionescu, maestrul său51. 

Pentru cine scriu scriitorii evrei din România? Atât pentru evrei, scrierile lor 
fiind impregnate de un sentiment al necesității păstrării tradițiilor și imaginilor 
evreiești, cât și pentru români sau, altfel spus, pentru cei care nu fac parte din 
comunitatea evreiască, care, din paginile lor, află din interior aspecte legate de ceea 
ce înseamnă să fii evreu, cum pot fi demontate prejudecățile și stereotipurile, cum 
poți fi diferit și, în același timp, integrat în viața majorității, dat fiind faptul că 
evreii din România au parcurs un proces de aculturație, creând un model particular 
de viață, adaptat climatului românesc, dar păstrând elemente ale identității 
evreiești. Așadar, „literatura scrisă în limba română și inspirată din lumea evreiască 
era articulată pe baze comune, capabile să faciliteze atât accesul cititorilor neevrei, 
cât și al maselor evreiești deja aculturate”52.  

Pentru cine scrie Herta Müller? Cazul scriitoarei este diferit. Herta Müller 
este scriitoare de limbă germană, de origine română, actualmente asimilată 
 

49 Camelia Crăciun, „Apariția unei «literaturi evreiești de limbă română». O abordare socio-
culturală”, în Camelia Crăciun (ed.), Lumea evreiască în literatura română, Iași, Editura Universității 
„Alexandru Ioan Cuza”, 2013, p. 69. 

50 Carmen Mușat, op. cit., p. 239. 
51 Marta Petreu, „Eliade, Sebastian, Ionescu, Cioran, «copiii din flori» ai României interbelice”, în 

Vasile Boari, Stefan Borbely, Radu Murea (coord.), op. cit.,  p. 339. 
52 Camelia Crăciun, op. cit., p. 76. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



15 Multiculturalitate, globalizare, identitate – aspecte teoretice  209 
 

literaturii germane. Herta Müller este născută în România, dar destinul său de 
scriitoare se dezvoltă după plecarea din România și stabilirea în Germania. „Patria 
sa lingvistică”, după cum afirmă Mircea A. Diaconu în articolul citat, este 
Germania, dar experiența sa de viață, transpusă în scrierile sale, o leagă mai mult 
de România, prin revolta împotriva unui sistem totalitarist. Vădita forță politică o 
leagă de teoria lui Gilles Deleuze și a lui Felix Guattari, conform cărora literatura 
minoră trebuie să fie un act politic, o forță revoluționară, cu un profund caracter 
social. Discursul literar al Hertei Müller problematizează istoria. Destinul 
individual al celor patru tineri din romanul Animalul inimii reprezintă, la scară 
redusă, destinul unei societăți aflate sub cizma grea a totalitarismului. Identitatea 
minoritară a celor patru personaje nu le scoate din masa majorității supuse 
opresiunii. Nu doar sașii, ci și șvabii au avut de suferit în perioada comunistă. Dar 
„falia identitară a cetățeanului aparținând «naționalității conlocuitoare»”53 este cea 
care deosebește destinul celor patru de destinul românilor, fiind elementul care 
imprimă un caracter aparte scrierii Hertei Müller. Integrarea scriitoarei în literatura 
germană își are limitele sale. Ceea ce Herta Müller scrie, simte, transmite se află la 
întretăierea dintre identitatea (lingvistică) germană și cea de șvab, în care se 
amestecă, involuntar, fărâme de suflet și simțire românești, prin particularitatea 
situațiilor pe care scriitoarea le transfigurează în cartea sa. Mircea A. Diaconu 
notează: „Negarea etnicității – scriitorul şvab nu mai vrea să păzească orizontul 
comunitar, fatalmente minoritar – și distrugerea oricărei tutele atrag după ele, în 
cele mai multe cazuri, renunțarea la scris. La polul opus, Herta Müller ia premiul 
Nobel”54, sintetizând atât esența scrierilor, cât și poziționarea sa ideologică.  

Destinul scriitorilor armeni din România pare a fi legat, istoric și conceptual, 
de cel al evreilor. Soarta le-a fost asemănătoare celor două națiuni; condițiile 
vitrege le-au imprimat un destin în care existența lor a fost circumscrisă între 
cruzime și adaptare. Ceea ce unește cele două popoare este sentimentul 
supraviețuirii prin diaspora, a cărei voce transpare în paginile scrierilor etnicilor 
evrei și armeni. Dar, în vreme ce evreii au ales să scrie în limba idiș sau în altă 
limbă, scriitorii armeni din România au scris și scriu exclusiv în română, în 
detrimentul limbii materne. 

Discursul literar, atât în cazul evreilor, cât și în cel al armenilor, este influențat 
de condiția lor veșnic rătăcitoare, în căutarea unui ,,acasă”. Monica Spiridon notează: 
„Armeanul este cel care a plătit polițele istoriei și își caută cu înfrigurare identitatea 
și rostul într-un spațiu îngust, unde certitudinile sunt mânate de dorință și de 
închipuire”55. Supus mereu unei alterități ostile, armeanul își creează un mecanism de 
apărare și de supraviețuire. În ce constau mărcile identității armenești, în cazul 
scriitorilor, în condițiile în care limba (factor de asumare a unei identități) de expresie 
aleasă este cea a majorității? Este suficientă abordarea unor teme și motive pentru a 
 

53 Florica Persăcel (Teodoriuc), „Analiză identitară și experiență lingvistică, în Regele  
se-nclină și ucide de Herta Müller”, în  ,,Meridian critic”, nr. 2 (vol. 23), 2014, p. 123. 

54 Mircea A. Diaconu, op. cit., p. 150.   
55 Monica Spiridon, op. cit., p. 71.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



210 Maria  Epatov 16 
 

încadra un scriitor într-o anume etnicitate? Cât de vizibile sunt mărcile identitare? În 
ce măsură sunt aceste mărci identitare asumate? Iată doar câteva întrebări cărora 
sperăm să le putem răspunde de-a lungul cercetării noastre. 

III. Concluzii 

Globalizarea este un concept funcțional în spațiul literaturii, influențând felul 
în care se construiește identitatea scriitorilor, nu doar a celor care aparțin unei etnii 
minoritare, ci și a celor care aparțin majorității. În urma cercetării noastre, 
observăm că, de fapt, globalizarea duce la dispariția mărcilor identitare evidente, 
discursul literar intrând pe un teren al identității sugerate și nu enunțate, asumate în 
mod direct. Problematica pusă în discuție, cea a identității scriitorilor etnici 
aparținând unei minorități, poate fi valabilă nu doar în cazul etnicilor evrei sau 
armeni, ci, în principiu, în cazul oricăror etnici minoritari.  

Un factor decisiv în construirea identității categoriei de scriitori avuți în 
vedere îl constituie aculturația, ţinând cont de faptul că acești scriitori aparțin unei 
culturi care trăiește și se manifestă în cadrul altei culturi. Rămâne de dezvoltat, pe 
parcursul tezei noastre de doctorat, felul în care se manifestă mărcile identitare, cu 
accent pe mărcile evidente, asumate și mărcile sugerate, posibil neobservate încă 
de critica literară. 

În ceea ce privește aspectul multicultural, ne întrebăm în ce măsură mai 
influențează acesta demersul nostru, dat fiind faptul că scriitorii avuți în vedere 
aleg drept formă de expresie limba majorității. Rămâne de cercetat concret, pe baza 
corpusului de texte, ce loc ocupă și cum se manifestă multiculturalitatea în cazul 
scriitorilor români de origine armeană. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:41 UTC)
BDD-A32639 © 2020 Institutul „Bucovina” al Academiei Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

