
SCL, LXXII, 2021, nr. 1, Bucureşti, p. 97–122 

DISCURSUL PRESEI CULTURALE.  
TERMINOLOGIA FILOSOFICĂ  

LILIANA HOINĂRESCU 

Institutul de Lingvistică al Academiei Române  
„Iorgu Iordan – Alexandru Rosetti” 

lilianahoinarescu@gmail.com 
 
 

Cuvinte-cheie: discurs, presă culturală, terminologie filosofică, ethos, elitism, 
obiectivare, ironie. 

Keywords: discourse, cultural journalism, philosophical terminology, ethos, elitism, 
objectiveness, irony. 

1. INTRODUCERE 

Ne propunem să evidenţiem un caz particular al relaţiei dintre lexicologie şi 
pragmatică, analizând valorile contextuale specifice pe care terminologia filosofică 
le capătă în discursul presei culturale. Prin presă culturală – sintagmă generică 
pentru o publicistică eterogenă, orientată spre fenomenul cultural în sens larg1 – 
vom desemna aici exclusiv acele dezbateri, editoriale şi articole de opinie, axate pe 
teme sociopolitice şi etice, scrise de oamenii de cultură. În mod semnificativ, 
jurnalismul de acest tip îşi restrânge aria de adresare nu prin subiectele pe care le 
supune analizei, ci prin modul de expresie, adesea livresc, elitist, cu termeni şi 
asocieri lingvistice insolite pentru publicul larg. Recursul la terminologia filosofică 
este un simptom al acestui elitism. Discursul presei culturale prezintă astfel trăsături 
mixte, situându-se între discursul publicistic şi cel filosofic-speculativ. Vom încerca 
să identificăm principalele strategii care asigură interferenţa şi fuzionarea acestor 
tipuri discursive într-un discurs mixt, coerent funcţional. Corpusul studiat cuprinde 
revistele culturale: Revista 22, Dilema Veche, platforma on-line Contributors.ro., 
din perioada 2012 până în prezent. 

2. PRELIMINARII 

2.1. FILOSOFIE, TEOLOGIE, ŞTIINŢĂ 

Statutul filosofiei este încă dificil de încadrat într-o paradigmă pozitivistă. 
Etimologic vorbind, termenul filosofie desemnează nu o ştiinţă sau o specializare 
anume, ci o predispoziţie intelectuală, filosoful fiind iubitorul de înţelepciune 

                                                 
1 Pentru o analiză a jurnalismului cultural, vezi Spano (2011).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 2 98 

(gr. φιλόσοφος). Cuvântul ar fi fost folosit pentru prima dată, după cum ne 
informează Diogenes Laertios (I, 12), de Pitagora; pentru acesta din urmă, filosoful 
era cel care „caută numai adevărul” (Diogenes Laertios VIII, 6). Aspiraţia spre 
cunoaşterea adevărului era privită în sensul cel mai înalt, presupunând o înţelegere 
a esenţei lucrurilor, a principiilor şi a ideilor. O cunoaştere eternă, de natură 
mistico-religioasă, pe care înţeleptul/filosoful antic şi-o însuşea pe cale iniţiatică. 
Aritmetica pitagoreică era o ştiinţă sacră, prin care se putea revela ordinea, armonia 
divină a universului. La origine, sensul atribuit termenului „filosofie” avea, aşadar, 
o puternică încărcătură religioasă şi etică (Peters 2007: 228, s.v. philosophía 
(φιλoσοφία)). 

Filosofia lui Platon, puternic influenţată de pitagorism, sau poate, mai bine 
spus, având aceeaşi sursă doctrinară, aduce în plus dialectica socratică şi maieutica, 
metoda de a afla adevărul prin dialog, pe cale discursivă. Adevărul putea fi aflat în 
mod raţional, prin investigarea unei cunoaşteri preexistente, pe care fiecare 
persoană o poartă cu sine. Adevărul putea fi re-descoperit, re-dezvăluit prin întrebări 
şi răspunsuri corecte. Pentru Platon, filosofia este o phronesis, o contemplaţie 
intelectuală şi, prin dialectică, „o abordare cognitivă a inteligibilelor” (Peters 2007: 
68, 228, 229, s.v dialektikḗ (διαλεκτική), philosophía (φιλoσοφία), phrόnēsis 
(φρόνησις))2.  

Trecând prin Platon, filosofia lui Aristotel, mai sistematică, în sensul modern 
al termenului, se adresa nu numai domeniului metafizic, ci şi unor domenii 
raţionale de descriere a lumii şi a omului3. Sensul pe care Aristotel îl atribuie 
filosofiei este de episteme, o cunoaştere a cauzelor prime, un corp organizat de 
cunoştinţe raţionale. În Metafizica (1025b–1026a)4, această cunoaştere filosofică 
(opusă doxei, cunoaşterii bazate pe opinie) se divide în ştiinţe (episteme) practice, 
acţionale (praktike), aplicate sau productive (poietike [techne]) şi teoretice 
(theoretike). Etica şi politica erau ştiinţe practice, care au drept scop binele vizat de 
acţiune (praxis); artele, meşteşugurile erau ştiinţe aplicate, în timp ce matematica, 
fizica5 şi teologia (numită mai târziu „metafizică”) erau considerate ştiinţe teoretice 
(theoria „contemplaţie”) (vezi Peters 2007: 97, s.v. epistḗmē (ἐπιστήμη))6.  

                                                 
2 Pentru fluenţa lecturii, am utilizat modul de transcriere a termenilor greceşti din Peters 

(2007): în text, cuvintele greceşti sunt redate cu litere latine, fără accente şi diacritice, în timp ce, la 
indicarea sursei, am transcris cuvântul titlu în forma latină/grecească exactă. 

3 Vezi listele de lucrări ale filosofilor, în Diogenes Laertios, care se referă la discipline foarte 
diverse, de exemplu la Aristotel (Diogenes Laertios V, 12).  

4 Şi alte tratate, precum Etica Nicomahică (I 1094), prefigurează aceste distincţii.  
5 Este de remarcat că aceste noţiuni aveau un alt sens pentru antici decât pentru moderni. 

Traducătorul român al Metafizicii atrage atenţia asupra acestor mutaţii semantice: «Traduc φυσική 
prin „fizică” aici, punând în parateză filozofia naturii, pentru a indica faptul că pentru Aristotel, spre 
deosebire de moderni, nu exista nicio deosebire între ştiinţă teoretică şi filosofie.» (Aristotel, 
Metafizica, nota. 5, pag. 242).  

6 După Diogenes Laertios (V, 13), Aristotel includea în partea teoretică a filosofiei fizica şi 
logica „deşi logica nu e o ştiinţă independentă, ci este concepută ca un instrument de cercetare pentru 
celelalte ştiinţe.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



3 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  99 

În Antichitate, matematica, fizica, astronomia, etica, logica, retorica sunt domenii 
circumscrise filosofiei şi vor rămâne astfel până în pragul epocii moderne, când 
paradigma raţionalistă izolează discipline distincte, specializate, cu un obiect de 
investigaţie propriu şi cu o metodă şi o terminologie specifice. În secolul al XVII-lea, 
filosofia încă subsuma orice formă de cunoaştere ştiinţifică. Descartes, într-o celebră 
definiţie, reprezenta filosofia ca un copac, ale cărui rădăcini sunt metafizica, iar 
trunchiul fizica (ştiinţele naturii). Ramurile copacului erau celelalte discipline, 
subordonate, la rândul lor, unor ştiinţe principale, anume medicina, mecanica şi 
morala7. Aşadar, dacă la origine şi secole după aceea filosofia era sursa celorlalte 
domenii de cunoaştere, astăzi există tendinţa contrară de a subsuma filosofia 
domeniului ştiinţific8. O tendinţă totuşi fundamental reducţionistă, pentru că 
filosofia, definită în sens larg9, nu şi-a propus să demonstreze experimental existenţa 
principiilor generale sau a ipotezelor/modelelor teoretice pe care le avansează10, 
în ciuda faptului că a utilizat, încă de la începuturi, instrumente asociate azi 
discursului ştiinţific: categorii, definiţii, tehnică de argumentare şi explicare şi chiar 
raţionamente matematice11.  

Pentru a rezuma, la origine, filosofia desemna o ştiinţă sacră, o predispoziţie 
şi o metodă intelectuală de a accede la cunoaşterea esenţelor, o cunoaştere raţională 
în sens larg, dar nu o ştiinţă în sensul modern al termenului. Se consideră că ea are 
filiaţii profunde cu discursul teologic, cu care s-a suprapus, în Occident, din 
Antichitate şi perioada medievală până în pragul modernităţii (în filosofia orientală, 
metafizica şi religia sunt şi astăzi strâns îmbinate12). Filosofia este înrudită cu 
teologia prin scop: cunoaşterea principiilor eterne, a adevărului13 (care, la Platon 

                                                 
7 Descartes, „Les principes de la philosophie”, «Lettre préface», în Œuvres de Descartes, IX–2, 

Paris, 1989, CNRS-Vrin, p. 14, comentat în Vaqueo (2009). Prima ediţie a tratatului, scris în latină, 
Principia philosophiae, a apărut în 1644.  

8 Această perspectivă a fost favorizată, în general, de orientarea pozitivistă a filosofiei 
(pozitivismul logic) şi consacrată, în unele culturi particulare, date fiind condiţiile istorice şi politice, 
de doctrina marxistă. 

9 Philosophy, (from Greek, by way of Latin, philosophia, “love of wisdom”) the rational, 
abstract, and methodical consideration of reality as a whole or of fundamental dimensions of human 
existence and experience. Philosophical inquiry is a central element in the intellectual history of many 
civilizations. (Encyclopedia Britannica s.v. phylosophy) 

10 Vezi şi Kant (1987: 57), despre specificitatea cunoaşterii metafizice: „În ceea ce priveşte 
mai întâi sursele unei cunoaşteri metafizice, rezultă deja din însuşi conceptul unei astfel de cunoaşteri 
că ele nu pot fi empirice. [...] La temelia cunoaşterii metafizice nu va sta, aşadar, nici experienţa 
externă, care reprezintă sursa fizicii propriu-zise, nici experienţa internă, care constituie baza 
psihologiei empirice. Ea este deci o cunoaştere a priori, izvorâtă din intelectul pur şi din raţiunea 
pură.” Din secolul al XIX-lea ştiinţele au nevoie de o bază empirică, prin urmare metafizica nu mai 
este privită ca o ştiinţă.  

11 Unii logicieni moderni, între care Gottlob Frege, Charles Peirce, Alfred Tarski, Bertrand 
Russel, Kurt Gödel, au fost matematicieni şi au utilizat raţionamentele şi simbolurile matematice 
pentru a defini anumite noţiuni (de exemplu, Tarski – noţiunea de adevăr).  

12 Mai ales în budism şi hinduism, vezi Guénon (1939). 
13 Hegel (2005: 14), în prelegerile de filosofie inaugurate în 1816, consideră filosofia o 

„doctrină a adevărului absolut”; în acelaşi timp, notează că esenţa, „conţinutul creştinismului” este adevărul.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 4 100 

sau neoplatonicieni, exact ca în doctrinele teologice, înseamnă o cunoaştere prin  
şi cu ajutorul divin sau o formă de cunoaştere nemediată, direct intuitivă,  
a divinităţii). Din epoca iluministă însă, pe măsură ce se impunea ideea că ştiinţa 
nu poate porni de la premisa unui univers incomprehensibil, „o metafizică pe baze 
ştiinţifice” a început să fie considerată o contradicţie în termeni (vezi şi Maxwell 
2017: 143–144)14. 

Pe de altă parte, prin rigoare analitică, observaţie metodică şi tehnici de 
raţionament, filosofia a ajuns să genereze şi să fundamenteze discursul ştiinţific 
modern. Orientarea pozitivistă a filosofiei (hermeneutică, epistemologie) astăzi şi 
tendinţa firească spre interdisciplinaritate au permis întrepătrunderea filosofiei cu 
domeniul ştiinţific propriu-zis, fără ca suprapunerea lor să fie completă. Ştiinţa 
filosofiei, în sensul modern al termenului, defineşte, încă de la Hegel, istoria 
filosofiei, disciplina concretă, care se ocupă de prezentarea diferitelor direcţii şi 
şcoli filosofice. Deşi, de multe ori, istoria filosofiei implică o componentă 
metacritică, acest tip de discurs, riguros, obiectiv, bazat pe date istorice, nu se 
confundă cu discursul filosofic (aşa cum istoria religiilor are alt obiect şi formă 
faţă de discursul religios). În aceeaşi măsură, filosofia ştiinţei este astăzi o 
metadisciplină, care se ocupă cu investigarea critică a ipotezelor, a conceptelor şi a 
metodelor ştiinţifice. 

Discursul filosofic se separă însă atât de discursul teologic, cât şi de discursul 
ştiinţific prin refuzul de a adopta o ipostază autoritară şi dogmatică. Discursul 
teologic instituţionalizat presupune recunoaşterea autorităţii necondiţionate a unor 
texte, care devin dogmatice, dar şi discursul ştiinţific modern manifestă o tendinţă 
clară de a crea modele autorizate de explicare a lumii, impuse prin sistemul de 
învăţământ (teoria evoluţionistă în biologie, diverse teorii din fizică etc.).  

2.2. DISCURS FILOSOFIC, DISCURS LITERAR 

O altă direcţie consideră discursul filosofic asimilabil, în varianta sa 
eseistic-speculativă, discursului literar15. Merită să ne oprim asupra acestei ultime 
încadrări. S-a observat cu justeţe că, deşi există legături strânse între filosofie, 
religie şi artă (literatură), „cele trei forme suverane ale culturii omeneşti îşi 
urmează căile lor felurite şi ţintesc către finalităţile lor proprii” (Vianu 1978: 363). 
Literatura are un scop estetic, deşi nu exclude reflecţia filosofică: de exemplu, 
romanul filosofic al iluminiştilor francezi (Voltaire, Montesquieu, Diderot), 

                                                 
14 Accentul pus pe componenta empirică, experimentală şi practică a ştiinţelor moderne a 

coborât sau chiar discreditat prestigiul filosofiei ca speculaţie, contemplaţie pură. Problema naturii 
cercetării ştiinţifice şi a demarcaţiei clare dintre ştiinţă şi non-ştiinţă (pseudo-ştiinţe şi metafizică) a 
fost larg dezbătută de Karl Popper (1959). Câtă vreme tezele metafizice nu pot fi respinse ca false pe 
baze empirice sau logice, ele nu pot fi considerate teorii ştiinţifice. Totuşi, anumite teorii metafizice, 
deşi nu corespund acestui criteriul de falsicabilitate [engl. falsifiability], pot genera teorii ştiinţifice 
(Popper 1959, comentat de Maxwell 2017: 13–15; 143–144). 

15 Vezi şi discutarea acestei direcţii în Ene (2004: 22–27). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



5 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  101

romanul de idei modern (Dostoievski, Thomas Mann, Hermann Hesse). De fapt, 
filosofia, definită în sens larg drept o metodă reflexivă sau o critică imanentă16, 
poate adopta orice formă de expresie, fie literară, accesibilă şi literaturizată, fie mai 
formalizată. Pentru a ilustra acest caracter polimorf al discursului filosofic, se pot 
aminti dialogurile filosofice (practicate în Antichitate şi preluate apoi de Iluminism, 
ca modele formale), naraţiunile (romanele şi povestirile filosofice ale lui Voltaire şi 
Montesquieu, de exemplu), eseurile (inaugurate ca gen de Michel de Montaigne), 
poezia (la origine, genurile se întrepătrund în poemele teologico-filosofice ale lui 
Homer şi Hesiod), maximele, aforismele (maximele atribuite unui filosof sunt 
colecţionate încă din Antichitate şi înregistrate de doxografi17, ulterior devenind un 
gen cultivat ca atare, printre alţii de La Rochefoucauld). În contrast cu acestea, 
tratatele filosofico-teologice antice (neoplatonismul lui Plotin, în Enneade), 
medievale (Toma de Aquino, în Summa Theologiae) sau moderne (sistemele filosofice 
ale lui Kant, Hegel, care fundamentează filosofia modernă) sunt mai condensate, mai 
tehnice şi mai greu accesibile celor neiniţiaţi. Dată fiind această indiferenţă funciară a 
discursului filosofic în raport cu o anumită formă şi încadrare generică, nu putem vorbi, 
în niciun caz, de un stil filosofic, ci de mai multe stiluri. A vorbi de individualitatea 
discursului filosofic din perspectivă formală implică o premisă greşită, iar a încerca să-l 
descrii prin prisma stilurilor funcţionale este o întreprindere cel mult discutabilă. 
Noţiunea de stil funcţional este ea însăşi revolută, analiza discursului preluând pe baze 
mai solide metodologic tipologia stilistică şi integrând-o în tipologia discursurilor. 
Încadrarea filosofiei între literatură şi ştiinţă, pe care o susţin alţi teoreticieni 
români18, este, din punctul nostru de vedere, contraintuitivă, dată fiind polarizarea 
celor două stiluri: ştiinţific şi beletristic, în concepţia stilisticii funcţionale. Nu 
trebuie uitat că discursul filosofico-teologic se află la originea celorlalte două 
tipuri, literar şi ştiinţific, prin urmare nu poate fi subsumat decât printr-o logică 
pozitivistă defectuoasă acestora din urmă19.  

Deşi a influenţat major atât literatura, cât şi ştiinţa, discursul filosofic rămâne 
o formă specifică de expresie şi de manifestare a cunoaşterii umane, alături de 
literatură şi ştiinţe, critică, arte etc. Prin urmare, opţiunea noastră categorială este 
pentru o încadrare autonomă a discursului filosofic ca gen20. Prin scopul, obiectul 
şi mijloacele sale de expresie, discursul filosofic îşi revendică individualitatea. 
Filosofia a fost şi rămâne un domeniu distinct, destinat reflecţiei generale şi 
descoperirii adevărului, orice modalitate de expresie care se adresează direct 
intelectului şi este universal comprehensibilă putând fi adoptată: naraţiuni, mituri, 
                                                 

16 Definiţia urmează o linie hegeliană. Vezi, printre alţii, Becker (2020).  
17 De exemplu, în doxografia lui Diogenes Laertios, anecdotele şi aforismele atribuite lui 

Pitagora, Socrate, Aristotel, Epicur şi alţii. 
18 Vezi şi discutarea acestei direcţii în Ene (2004: 27–31). 
19 Pentru o discuţie mai amplă, privind legătura filosofiei cu literatura (poezia), vezi şi Vianu 

(1978: 358–384). 
20 Pentru argumente în sprijinul acestei direcţii, vezi şi Granger (1988), comentat în Ene (2004: 

31–39). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 6 102 

parabole, dialoguri, aforisme. Apropierea funcţională a discursului filosofic de 
discursul argumentativ (Perelman şi Olbrechts-Tyteca [1958]/2008; Perelman 1988) 
este însă firească, dialectica, privită ca formă de cunoaştere discursivă pe cale 
raţională, fiind teoretizată şi sistematizată de Platon şi Aristotel. 

Aceste precizări sunt importante, pentru că indică o anumită versatilitate 
stilistico-funcţională a discursului filosofic şi, prin urmare, calitatea sa de a se 
integra în discursul jurnalistic.  

2.3. TERMINOLOGIA FILOSOFICĂ 

Corelativ cu dificultatea de a defini filosofia ca disciplină în epistema 
modernă, pozitivistă, terminologia filosofică presupune probleme speciale faţă de 
cea a altor discipline. Retorica filosofică se defineşte prin frontierele subtile ale 
termenilor-concept, accentul pus pe specificitatea/specializarea lexicală fixând un 
criteriu intern pentru a afirma caracterul filosofic al unei producţii textuale (cf. Rey 
1990: 781, apud Brownlie 2002: 295). Vom prezenta, în continuare, câteva aspecte 
care diferenţiază terminologia filosofică de terminologiile ştiinţifice. 
 

2.3.1. Interferenţa vocabularului comun cu vocabularul specializat. Contrar 
altor limbaje de specialitate, terminologia filosofică preia cuvinte din vocabularul 
curent, cărora le dă accepţii şi sensuri particulare, le adaugă o densitate conceptuală. 
Noţiuni precum adevăr, bine, cunoaştere, eu, sine, minciună au sensuri comune, dar 
fac obiectul unor investigaţii filosofice (vezi Hansson 2007: 45). Discursul filosofic are 
tendinţa de a îmbogăţi sensurile comune, de a le da valenţe metafizice şi transcendente. 
Transferul are un caracter dinamic şi ambivalent: intrate în discursul filosofic, cuvintele 
fixează un anumit sens, apoi tind să se reîntoarcă în limbajul cult, literar, termenul 
filosofic devenind un cuvânt livresc. Condiţia actuală a filosofiei, ca discurs reflexiv, 
eseistic şi speculativ, stimulează un astfel de transfer şi circulaţie a sensurilor. Desigur, 
a existat şi există încă o tendinţă de formalizare a vocabularului filosofic, dar aceasta 
nu a fost niciodată considerată o condiţie obligatorie. Aşa cum s-a constatat din 
anumite studii particulare, reflecţia filosofică se poate aparent dispensa de o 
terminologie şi poate utiliza numai cuvinte comune, chiar vulgare, înnobilându-le 
şi conferindu-le complexitate conceptuală.  
 

2.3.2. Imprecizia termenilor, greu de circumscris şi explicat. Termenul 
filosofic acoperă o sferă conceptuală complexă, care în fond este cu totul opusă 
termenului ştiinţific, creat tocmai pentru a evita polisemia, pentru a desemna precis 
şi univoc o noţiune, un unic refent. Termenii filosofici păstrează un grad înalt de 
ambiguitate (de exemplu, ideea la Platon; vezi Adorno 1976: 40). Literatura 
metacritică, de explicitare a termenilor şi a sensurilor speciale pe care le capătă, 
este în sine o subdisciplină filosofică. Filosofia are printre obiectele de studiu chiar 
limbajul; de aceea, fixarea unor sensuri precise, univoce şi formalizarea, fără să fie 
excluse, nu sunt obligatorii, aşa cum se întâmplă în cazul disciplinelor pozitiviste, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



7 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  103

care au terminologii distincte, adesea constituite într-un metalimbaj paralel cu cel 
comun (medicina, dreptul)21. Reflecţia asupra limbajului e intrinsecă filosofiei şi nu 
se limitează la un subomeniu strict22; pentru Adorno, o introducere în terminologia 
filosofică echivalează cu o introducere în filosofie, problemele filosofice fiind în 
mare măsură probleme ale limbajului filosofic (Adorno 1976: 7). Exigenţa de a 
defini termenii filosofici a fost caracterizată drept implicând o atitudine precritică, 
în măsura în care pune în evidenţă relaţia conceptelor şi a termenilor cu realitatea 
(cf. Adorno 1976: 18).  
 

2.3.3. În relaţie cu tendinţa filosofiei de a-şi face obiect de cercetare 
limbajul însuşi se află lipsa de unitate, sensurile particulare pe care un termen le 
capătă în cadrul unui curent, şcoli, autor. Este o tendinţă contrară celei a 
terminologiei propriu-zise, care încearcă, dimpotrivă, să reducă polisemia şi să 
fixeze un unic sens pentru o noţiune. Diogenes Laertios remarca, în Antichitate, 
sensurile distincte pe care le capătă anumite concepte la diferiţi filosofi: de 
exemplu, ideea la Platon, logosul, psyche la platonicieni şi neoplatonicieni. 
Glosarele şi dicţionarele de termeni filosofici explică accepţiunile pe care un 
termen le preia în cadrul diferitelor şcoli (dialectică în Antichitate vs. dialectica 
hegeliană vs. dialectica marxistă). O istorie a terminologiei filosofice devine 
astfel o istorie a filosofiei înseşi (cf. Adorno 1976: 46). Pentru filosof, crearea 
unui vocabular personalizat constituie un criteriu esenţial de legitimare intelectuală 
(Lamont 1987: 592). Ansamblul de termeni distinctivi constituie o „marcă teoretică”, 
permiţând atribuirea unui anumit statut operei filosofice şi recunoaşterea originalităţii 
unui filosof în mediile intelectuale (Lamont 1987: 592). După crearea lor, termenii 
intră în circulaţie, fiind reluaţi şi consacraţi în vocabularul metacritic de comentatori, 
hermeneuţi, didacticieni, lexicografi (Rey 1990: 781). 
 

2.3.4. Dată fiind plaja întinsă a disciplinelor care îşi au originea în filosofie – 
estetica, etica, logica, retorica, filosofia limbajului (critica textuală, hermeneutica), 
epistemologia, filosofia politică, ştiinţele sociale – terminologia filosofică are 
valenţe intrinsec interdisciplinare. Mulţi termeni, care, la origine, au fost utilizaţi 
de filosofi, sunt astăzi incluşi în câmpul terminologic al altor discipline. Este greu 
de decelat un termen exclusiv filosofic, iar atunci când i se atribuie acest statut este 
vorba de o circumscriere contextuală, în cadrul unei şcoli sau al operei unui autor 
particular. Noţiuni diverse şi specializate astăzi, precum apriorism, aparenţă, 
dialectică, idee, esenţă, substanţă, teorie, transcendenţă, au fost la origine noţiuni 
strict filosofice şi trebuie identificate contextual ca atare. Un glosar minimal de 
bază al termenilor filosofici23 va revela valenţa interdisciplinară a acestora. 

                                                 
21 Pentru o perspectivă deopotrivă teoretică şi aplicativă asupra terminologiei, vezi Cabré 

(1998), Bidu-Vrănceanu (2010; 2012), Briu (2011; 2012). 
22 Pentru o prezentare a principalelor direcţii în filosofia limbajului în secolul trecut, vezi, de 

exemplu, sinteza lui Marconi (1997).  
23 Selectăm din: Glossary of philosophical terms, Oxford University.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 8 104 

Reproducem parţial lista literei A: Abducţie; Absolut; Abstracţie; Absurd; Accident; 
Acţiune; Activitate; Agnosticism; Alienare; Alternativă; Amoral/imoral; Analogie; 
Anarhie; Argument; Autotelic. Se observă că doar agnosticism şi autotelic pot fi 
recunoscuţi eventual ca termeni exclusiv filosofici.  
 

2.3.5. Termenii filosofici tind să desemneze concepte fundamentale pentru 
orice demers explicativ sau interpretativ. Ca instrumente ale reflecţiei pure, termenii 
filosofici devin o marcă şi un simptom al unei predispoziţii intelectuale, creând 
substanţă şi prestigiu prin însăşi cunoaşterea şi utilizarea lor fluentă. Naturaleţea cu 
care acest aparat terminologic este apropriat de cineva îl recomandă ca membru al 
unei comunităţi de elită. O gândire profundă nu este strict legată de formă. Reflecţia 
filosofică (metafizică) autentică poate fi comunicată într-un limbaj simplu, prin 
metafore sau analogii (Dialogurile lui Platon, dar şi teologia transmisă prin corpusul 
neotestamentar sunt exemplele cele mai clare). Tentaţia de formalizare este însă 
inerentă reflecţiei moderne, care are nevoie de o legitimizare instituţională, de un 
cod discursiv validat de membrii unei comunităţi intelectuale. 

În consecinţă, termenii filosofici sunt intrinsec legaţi de discursul filosofic. 
Simultan, semnalează şi instaurează acest tip discursiv. Integraţi în alt tipar 
discursiv, unii termeni îşi pot pierde specificitatea, spre deosebire de cei ai altor 
limbaje specializate, care, utilizaţi în contexte diferite, trimit fără echivoc la o 
disciplină anume (medicină, drept, arhitectură). Prin urmare, o discuţie despre 
terminologie antrenează, în mod necesar, o discuţie despre strategiile discursului 
filosofic. Este o observaţie pe care vom încerca să o demonstrăm în cursul analizei 
contextuale din următoarea secţiune. 

3. TERMINOLOGIA FILOSOFICĂ ÎN DISCURSUL PRESEI CULTURALE  

Aşa cum a fost subliniat mai sus, reflecţia asupra limbajului şi crearea unei 
terminologii proprii pe baza vocabularului comun constituie, într-o anumită 
măsură, chiar obiectul filosofiei. Termenii filosofici sunt intrinsec legaţi de 
discursul filosofic (vezi supra 2.3.5.). În consecinţă, în secţiunea de faţă, vom 
discuta, de fapt, despre strategii ale discursului filosofic integrate în discursul 
publicistic, despre modul în care această interferenţă creează un gen hibrid, situat 
între publicistică şi speculaţie filosofică. Pe de o parte, termenii filosofici 
consacraţi induc o dimensiune speculativă textului jurnalistic, pe de altă parte, 
operaţiile de redefinire speculativă a unor termeni comuni configurează o tendinţă 
a discursului filosofic. În plus, migrarea termenului filosofic spre registrul livresc 
face ca identificarea sensului său specializat să fie dificilă, în absenţa recunoaşterii 
unor strategii de încadrare discursivă specifice.  

Analiza noastră nu poate fi exhaustivă, ci diagnostică, stabilind anumite 
tendinţe pe baza unor eşantioane considerate reprezentative. Selecţia articolelor 
este, dincolo de obiectivitatea analizei, pur subiectivă. Date fiind condiţionările de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



9 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  105

spaţiu tipografic şi contextele mai largi necesare pentru ilustrarea unor tendinţe, nu 
am putut selecta la fiecare categorie mai mult de unul sau două exemple, care ni  
s-au părut mai sugestive decât altele. O anumită experienţă de lectură a presei 
culturale, dar şi anumite preferinţe este posibil să ne fi ghidat spre anumiţi autori 
sau publicaţii.  
 

3.1. O primă funcţie strategică pentru care discursul publicistic (editoriale, 
articole de opinie) recurge la termenii filosofici se referă la construcţia ethosului, a 
imaginii discursive. Selecţia lexicală recomandă autorul ca fiind obişnuit cu 
speculaţia filosofică, cea mai înaltă formă de reflecţie intelectuală, şi contribuie la 
legitimarea lui ca membru al unei elite. Limbajul conferă autoritate vocii 
auctoriale, iar discursul capătă o forţă de convingere intrinsecă, chiar dacă nu 
întotdeauna satisface o condiţie de coerenţă. Este însă evident că utilizarea unor 
concepte filosofice nu este accesibilă oricărui comentator; de aceea, turnura 
filosofică a discursului apare, de obicei, la publiciştii care sunt filosofi sau eseişti. 
Exemplele de mai jos relevă un mixaj interesant între stilul publicistic, 
argumentativ, dar puternic colocvial, şi stilul filosofic, speculativ. 
 
 
(1) Andrei Pleşu, Entropie, relativism, formativ 
 Când mă declar speriat de reînvierea „activistului“ neîndurător, nu vreau deloc să 
spun că nu mai e loc pentru „convingeri“, pentru slujirea cauzelor în care crezi, pentru 
efortul de a mijloci dialogul cu cei de altă părere. Nu pledez pentru relativisme 
„postmoderne“, pentru resemnarea placidă dinaintea „trend“-urilor de tot soiul care hrănesc 
pofta mondială de egalizare „principială“ a tuturor diferenţelor, culorilor, portretelor, 
orientărilor, valorilor, ideilor. Mie, unuia, îmi plac diversitatea lumii, împestriţarea ei, 
ierarhiile ei, dramele opţionale care ne modelează şi chiar rătăcirile ei formative. Nu-mi 
plac lumile „omogene“, entropia ideologiilor şi a moravurilor, după modelul Hitler şi 
Stalin. Dar cer ca dialogul dintre „combatanţii“ diverselor tabere să se facă prin seducţie 
logică, adică prin argumente atrăgătoare sau măcar creatoare de tensiune interioară. Nu prin 
bâtă, ameninţare, suficienţă sufletească şi mentală. Nu prin înregimentare isterică de o parte 
sau de alta, ci prin adeziune lucidă, însoţită de bunătatea inimii. Când „războiul nevăzut“ 
devine agresiv vizibil, adevărurile pălesc şi „războinicii“ nu se mai bat decât pentru ei 
înşişi… (Cu italice în original) (Dilema veche, nr. 765, 18–24.10.2018) https://dilemaveche.ro/ 
sectiune/situatiunea/articol/dupa-referendum-2 
 

În fragmentul citat, densitatea terminologică (entropie, relativism, formativ, 
ideologii, principial, valori), însoţită de sublinierea grafică a unor concepte 
(relativisme, resemnare, bunătatea inimii), specifică discursului filosofic, au un rol 
argumentativ şi retoric. De remarcat cum efectul grafic atribuie imediat cuvintelor 
puse în evidenţă o greutate conceptuală, chiar dacă unele sunt lexeme comune 
(resemnare, bunătate). Cititorul este invitat astfel să reflecteze asupra 
semnificaţiilor profunde ale acestor noţiuni, banalizate de uz. Tema susţinută în 
articol este necesitatea unui dialog într-un cadru diversificat şi plurimorf; 
conceptele diverselor direcţii şi şcoli sunt citate, „menţionate” polifonic, pentru ca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 10 106 

autorul, enumerându-le, să convoace în discurs şi spectrul lor ideologic. Este 
binecunoscut, simpla numire a unei noţiuni, entităţi într-un context poate avea 
valenţe argumentative (vezi Kerbrat-Orecchioni 2005: 134–135). Ca procedee 
discursive, citarea şi enumerarea sunt asociate cu o atitudine de distanţare critică 
sau ironică24, asigurând obiectivitatea perspectivei. Efectul enumerării este întotdeauna 
non-discriminitiv, non-ierarhic, în cadrul ei unităţile fiind aparent permutabile, 
astfel încât se creează senzaţia că pledoaria autorului pentru diversitate este susţinută 
textual. În plus, ideea de ambivalenţă cooperantă, de cordialitate divergentă este 
accentuată stilistic prin amestecul registrelor, în care formalismul, tehnicitatea 
termenilor se îmbină armonios cu concreteţea metaforică („război nevăzut”, 
„războinicii se bat”, „bâtă”, ultimul traducând plastic, în context, sofismul  
ad baculum). Dezacordul este conceptualizat metaforic ca un război, imagine care 
atenuează rigiditatea abstractă a termenilor filosofico-ideologici. 

Vom comenta mai jos un alt exemplu, care pune în evidenţă interferenţa 
registrelor comunicative: 
 
(2)  Adela Toplean, Speranţe şi iluzii stropite cu salivă. Despre colapsul valorilor civice  
 S-o spunem pe şleau: profesat cu metodă, adică din considerente ideologice, relativismul 
e destabilizant pentru orice om care se străduieşte să-şi folosească onest raţiunea. Relativism 
axiologic înseamnă respingerea oricărei valori absolute. Când nu mai distingi între ceea ce 
e valoros în mod obiectiv şi propriul punct de vedere, aluneci lesne în cinism. Şi la fel de 
lesne în sentimentalism. Joci ba o carte, ba cealaltă. Eşti destul de conştient că propriile 
emoţii nu-ţi sunt niciodată de-ajuns. În realitate, încrederea în propriul joc şi în jocurile 
celorlalţi scade cu rapiditate. Şi totuşi, absolut nimeni nu-şi mai poate imagina astăzi viaţa 
publică şi politică în lipsa relativismului moral. [...] 

 Revocabilitatea unor criterii de evaluare pe motive absolut imprevizibile nu se face, 
însă, fără costuri psihologice. Ne trezim mimând dezinteresul pentru propriile ataşamente 
valorice. Apare, în timp, şi o neputinţă generală de a lua asupra noastră propriile preocupări. 
Ce înseamnă asta, de fapt? Neputinţa de a mai antrena propriile motivaţii profunde în 
deliberările noastre. 
 De fapt, ideologia relativismului, impusă de toate programele academice şi promovată 
masiv în mass media şi social media, nu poate lucra în lume decât de-motivând. Deşi 
nimeni nu îndrăzneşte să o spună pe şleau, psihologia şi politica se învârt efectiv în gol 
atunci când oamenii nu-şi mai permit să-şi ia în serios credinţele şi ataşamentele cele mai 
profunde. 

 Nu e acum momentul să explic cititorilor cum aş aborda eu problema schimbării şi 
raporturile sale cu dreapta şi stânga politică. Poate [o] s-o fac cu altă ocazie. Acum aş spune 

                                                 
24 Pentru ironia ca menţiune, vezi Sperber, Wilson (1981), pentru efectele ironice ale enumerării 

într-un tipar narativ, vezi Hamon (1996: 90–91): „L’énumération, procédé quantitatif par excellence, 
donc voyant, est un un signal privilégié et efficace de l’ironie. [...] Lieu et trace d’une insistance de 
l’écriture, d’une jubilation à accumuler les mots, elle este par essence «suspecte». Sorte de kyste 
lexical inassimilable et perturbateur (les éléments qui la constituent paraissent à la première vue 
redondants et permutables) [...], [l’énumération] peut prendre des dimensions variables.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



11 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  107

totuşi că suntem excesiv de orientaţi spre schimbare şi pentru că ne aflăm mereu în căutarea 
unor edificii valorice care să ne conţină, în cele din urmă, pe toţi, cu profunzimi cu tot. 
Căutare zadarnică fiindcă relativismul dizolvă simţul comun a cărui importanţă epistemologică 
e uriaşă atât pentru realizarea interacţiunilor cotidiene cotidiene, cât şi pentru deliberarea – 
să-i spunem, superficial, raţională – pe probleme publice. [...] 
 Există nu doar grade de libertate, există, să nu uităm, şi o dimensiune calitativă a 
libertăţii. Există, aşadar, infinite modalităţi de a-ţi folosi prost libertatea pe care ţi-o asigură 
legea. Poţi alege, de pildă, să nu te duci dimineaţa la serviciu. Sau poţi să-ţi exprimi opinia 
într-o şedinţă de redacţie, înfruntând linia editorială impusă de patronul publicaţiei. Din 
poziţia celui care n-are oricum chef sau curaj să acţioneze, ţi-e la îndemână să-ţi 
supraestimezi libertatea. Din poziţia celui care ţine neapărat să acţioneze, a folosi prost 
libertatea e tot o formă de ne-libertate – e profilul lui Gică-contra – eternul non-conformist 
compulsiv; sau profilul lui Gigi-durul, pentru care libertatea e acelaşi lucru cu contondenţa. 
[...] (Cu italice şi aldine cursive în original) (Contributors.ro., 20.03.2020).  
 https://www.contributors.ro/speran%c8%9be-%c8%99i-iluzii-stropite-cu-saliva-despre-
colapsul-valorilor-civice/ 
 

În fragmentul de mai sus, termenii filosofici consacraţi: relativism, raţiune, 
axiologic, valoare, absolut, ideologie, epistemologic, descompunerea emfatică a 
unor lexeme: de-motivare, ne-libertate, specifică terminologiei filosofice (Munteanu 
2003: 188), precum şi sublinierea grafică, prin cursive, a unor pasaje indică fără 
echivoc orientarea speculativă a discursului. Densitatea termenilor filosofici afectează 
şi celelalte componente lexicale, care, integrate în alt context, nu ar fi avut neapărat 
o încărcătură filosofică, ci doar livrescă. De exemplu, cuvintele deliberare, dimensiune, 
libertate, lume, înscrise într-o direcţie hermeneutică, capătă profilul unor noţiuni 
ontologice. Inserarea unor expresii colocviale: „să o spună pe şleau”, „e profilul lui 
Gică-contra – eternul non-conformist compulsiv; sau profilul lui Gigi-durul”, e menită 
să contrabalanseze nota elitistă, în spiritul stilului publicistic. Totuşi, mixajul este 
neomogen, elementele colocviale rămânând izolate şi sunând strident în retorica 
afectată a discursului. Autoarea nu dă senzaţia că doreşte să argumenteze o idee, ci 
să divagheze, într-o manieră deconstructivistă (Derrida) asupra unor concepte. 
Discursul rămâne monologic, neancorat interdiscursiv; prin urmare, colocvialitea 
sună artificial şi forţat. Chiar din titlul Speranţe şi iluzii stropite cu salivă. Despre 
colapsul valorilor civice observăm această incompatibilitate stilistică, între un 
registru abstract şi altul colocvial, concret-metaforic. 

Cele două discursuri, filosofic şi publicistic, nu se exclud reciproc, dată fiind 
orientarea lor argumentativă. Este nevoie însă de o bună practică şi de o exersare a 
lor, pentru ca tonul să-şi piadă preţiozitatea, iar stilurile să se întrepătrundă firesc.  
 

3.2. Termenii filosofici creează un efect de obiectivare şi ironică distanţare, 
atunci când sunt folosiţi în descrierea sau analiza unor evenimente din viaţa publică, 
în special politice. Cu cât subiectul este mai trivial, cu atât linia de separaţie dintre 
autor şi obiectul discursului său este mai netă, în termeni morali.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 12 108 

(3) Vlad Zografi, Prostia USL  
PS La Realitatea TV l-am ascultat pe dl Emil Hurezeanu – pe care nu-l pot bănui nici 
o clipă de neinteligenţă. Domnia sa a spus că mai importantă decât discursul ţinut de 
Băsescu în Parlament a fost atitudinea în care asculta discursul dlui Greblă. Mai mult, 
dl Hurezeanu a asemănat acea atitudine cu gesturile lui Ceauşescu din 21 decembrie 
1989. Recunosc că sunt stupefiat de fineţea hermeneutică a dlui Hurezeanu. Oricât 
mi-aş tortura imaginaţia, mi-e imposibil să-l urmez în această subtilă paralelă. Eu 
unul n-am văzut la Traian Băsescu altceva decât un uşor plictis în acele atât de 
expresive momente – după dl Hurezeanu – în care a tăcut. 

PPS E o ironie oribilă a vremurilor în care trăim faptul că vestea descoperirii bosonului 
Higgs – un eveniment excepţional pentru cunoaşterea umană – este înghiţită în 
bruiajul mitocănesc al aşa-zisei politici. 

 (Contributors.ro, 05.07.2012) 
 https://www.contributors.ro/prostia-usl/ 

 
Termenul „hermeneutic” pentru „interpretativ” este preţios în context, dar 

această afectare stilistică are un rol discursiv precis, subliniind ironic o atitudine 
inadecvată, o acribie analitică acolo unde realitatea banală nu o impunea. Eleganţa cu 
care este respinsă interpretarea discutată, prin evitarea negaţiei şi insistenţa pe 
incapacitatea vorbitorului de a înţelege: „Oricât mi-aş tortura imaginaţia, mi-e imposibil 
să-l urmez în această subtilă paralelă”, augmentează efectul unei ironii subtile şi 
rafinate. Ironia este produsă aici prin supralicitarea principiului politeţii, asumarea 
eşecului comunicativ exprimând deferenţa. Un comportament politicos, prea evident 
politicos, declanşează, prin încălcarea ostentativă a principiului cooperativ, ironia25.  

În exemplul (4), un fapt divers cotidian este prezentat drept esenţa unei 
distopii, a unui univers fundamental rău, distorsionat: 

 
(4) Stela Giurgeanu, O distopie românească  

La mitingul de anul acesta al Diasporei două pancarte mi-au atras atenţia. Pe una 
scria „Fără mici şi bere, PSD-ul piere”, iar pe cealaltă „Neam vîndut pe 2 mici”. În 
spatele hazului de necaz, mesajul este, în fapt, unul grotesc, căci este esenţa distopiei 
pe care o trăim. 

                                                 
25 După Leech (1983), recurgerea la ironie în situaţii în care se doreşte exprimarea unei 

judecăţi defavorabile este într-un grad înalt socializată, astfel încât se poate vorbi despre un principiu 
al ironiei (PI), care se alătură principiului cooperativ (PC) şi celui al politeţii (PP). Acesta este un 
principiu de al doilea rang (a second-order principle), funcţionarea sa neputând fi explicată decât prin 
raportare la celelalte două principii (PC şi PP). Conform PI, un enunţ exprimând un punct de vedere 
ofensator trebuie să fie structurat astfel încât să respecte PP, dar, totodată, să permită receptorului 
sesizarea în mod indirect, printr-o implicatură, a conţinutului său agresiv („If you must cause offence, 
at least do so in a way which doesn't overtly conflict with the PP, but allows the hearer to arrive at the 
offensive point of your remark indirectly, by way of implicature“ (Leech 1983: 82)). Forma tipică a 
ironiei este un comportament verbal politicos, prea evident politicos; încălcarea unei maxime a PC 
reprezintă o formă de supraevaluare a PP. Forţa ironică a unui enunţ este semnalată fie prin exagerare 
(violarea maximei calităţii), fie prin atenuare (violarea maximei cantităţii). Intensitatea acestei forţe 
variază de la ironia comică, la ironia agresivă, apropiată de sarcasm (Leech 1983: 143–144).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



13 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  109

Dar nu e vorba despre o distopie „clasică”, una literară, în care acţiunea se petrece, 
de cele mai multe ori, în viitor, într-o societate sumbră, închisă, oprimată de un Stat 
atotputernic, o societate de oameni hipnotizaţi, care cred cu tărie că trăiesc într-o lume 
perfectă, care nu se revoltă şi care nu crâcnesc, nici măcar între patru pereţi. 
România a inventat o nouă formă de anti-utopie, o combinaţie între Caragiale şi 
Ionesco, între superficialitate şi disperare. Ea nu se petrece în viitor, ci în prezent. 
Culorile ei de suprafaţă nu sunt sumbre, ci aparţin, mai degrabă, unei atmosfere de 
bâlci, în care predomină culorile ţopeniei. Dar, deşi prezentăm toate simptomele 
acelui „loc rău” – un Stat care nu pune pe primul plan siguranţa şi bunăstarea 
cetăţenilor, ci cultul propriei personalităţi, o elită politică care clămpăne până la 
exasperare folosind acel teribil mioritic „o să facem / o să dregem”, fără a face şi fără 
a drege mai nimic, diferenţa majoră a distopiei noastre mioritice constă, de fapt, în 
oameni. 
(Dilema veche, 11.08.2019) 
https://www.dilemaveche.ro/sectiune/dilemablog/articol/o-distopie-romaneasca 

  
Analogia dezvoltată în fragmentul reprodus este exagerată, orice distopie 

(termenul opus utopiei) fiind un construct teoretic, greu de raportat la o realitate 
democratică (oricât de originală sau „mioritică” ar fi aceasta). O realitate grotescă 
sau comică nu înseamnă o realitate fundamental rea, aşa cum autoarea încearcă să 
argumenteze. „Micii şi berea”, care sunt legaţi, în mentalitatea colectivă românească, 
de lumea descrisă în schiţele lui Caragiale, nu pot, în niciun caz, să susţină ideea de 
distopie (înfricoşătoare în sine), ci de societate veselă, ignorantă, poate gregară 
(cum, de fapt, este un mare procent al umanităţii). Prin alegerea termenului, autoarea 
nu numai că dezvăluie un anumit tip de rigiditate intelectuală şi afectivă, care o 
împiedică să descrie obiectiv realitatea, dar se şi plasează în ipostaza de neinvidiat 
a unui judecător nedrept. 
  

3.3. Înscrisă în retorica textului publicistic, terminologia filosofică are funcţia 
de a declanşa un discurs speculativ. Evenimentul politic analizat prin filtrul raţional 
al discursului filosofic devine astfel un pretext pentru reflecţia generală. Introducerea 
unor fragmente pur speculative mai ample este destul de neobişnuită pentru profilul, 
în general, descriptiv-informativ al textului jurnalistic. În acest cadru, judecăţile de 
valoare sunt exprimate clar şi succint, astfel încât publicului să-i fie indusă o opinie 
fermă despre evenimentul concret, nu despre valoarea lui exemplară, abstractizantă. 
Este nevoie de o virtuozitate stilistică specială şi un simţ al adecvării la context 
pentru a realiza o fuziune discursivă armonioasă între partea de ancoraj referenţial 
(stabilirea contactulului cu cititorul, indicarea evenimentului) şi inserţia speculativă, 
aşa cum putem observa în exemplele (5) şi (6):  
 
(5) Gabriel Liiceanu, Răul României de azi: o mafie camuflată în partid  
 Ştiu, îndepărtarea unui personaj atât de nociv ne-ar smulge un oftat de uşurare.  
Ne-am trage oleacă sufletul, ne-am ostoi după o vreme umilinţele înghiţite în acest an şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 14 110 

jumătate, am reuşi poate să uităm cu timpul ruşinea de a fi fost conduşi de un personaj 
subaltern carent în vorbire, care confundă potlogăria cu afacerea şi vătăfia de judeţ cu 
cariera de om de stat. Dar după toate astea, puroiul la vârf s-ar reface negreşit, generat de 
alt microb născut din aceeaşi plămadă a răului. [...] 
 Mă pregăteam să scriu rândurile acestea, când un comentariu, semnat Josef Svejk, la 
un text pe care l-am publicat în urmă cu câteva zile pe Contributors, mi-a formulat întocmai 
gândul: „Până la urmă problema nu e atât Dragnea, cât PSD-ul în sine. Persoana lui 
Dragnea şi soarta sa sunt lipsite de relevanţă. Şi dacă îl trăzneşte fulgerul mâine, nimic nu 
se va schimba în bine”. Ideea că răul se află în structură, şi nu în accidentul persoanei 
pe care aceasta o generează, e de altfel în mintea multor români. 
 
 Voi face acum o digresiune despre ceea ce am numit cu altă ocazie „fiara 
lăcomiei”. Spuneam atunci că fiara lăcomiei, care se ascunde în viscerele fiinţei umane 
chinuind-o în cele mai hidoase chipuri, e veche de când lumea. Ea nu poate fi domesticită 
cu vorbe frumoase, cu precepte de morală sau religie, cu aluzii la ruşine şi cu trimiteri la 
cantitatea de suferinţă existentă pe lume. Fiara lăcomiei se trezeşte în mai toţi oamenii care 
vin în contact cu locurile unde apar banii. Fiara lăcomiei nu poate fi ţinută în frâu decât de 
reguli, legi şi justiţie. Trebuia cumva controlată şi supravegheată natura umană muşcată, 
imediat după „izgonirea din rai” – când fluviul istoriei a început să alerge vesel printre 
măceluri, jafuri şi urgii de tot soiul – de fiara lăcomiei. Din această pricină s-a născut în 
societăţile moderne „statul de drept”. Din cauza asta Uniunea Europeană ţipă întruna înspre 
câteva ţări din Estul Europei „justiţie, justiţie, justiţie!”. (Cu aldine, subl. n.) (Revista 22, 
30.06.2018)  
 https://revista22.ro/opinii/gabriel-liiceanu/rul-romniei-de-azi-o-mafie-camuflat-n-partid 
 
(6) Vlad Zografi, Negaţionalismul  
  Încep să pricep ceva-ceva din discursul pesediştilor şi al aparatului de propagandă. 
Dar înainte să-i dau o interpretare logică, se cuvine să fac o observaţie elementară, ca 
un mic bemol pus peste tot ce urmează: în sfera umanului nimic nu-i absolut, aşa cum cer 
rigorile logicii, nu există alb pur şi negru pur. Din punct de vedere practic, problema care se 
pune în societate nu e lichidarea completă a neajunsurilor, ci crearea unor mecanisme care 
să le poată corija – o reacţie la disfuncţie, care s-o reducă permanent şi să dea încredere în 
funcţionarea rezonabil de bună a societăţii, în perfectibilitatea ei. În fond, despre gradul de 
încredere e vorba aici.  
 Spuneam că încep să pricep. Da, există într-adevăr un stat paralel, ba mai mult, există 
un univers paralel. Să-i zicem Universul N. El a fost creat prin eforturile liderilor PSD şi ale 
aparatului lor de propagandă. Tot ce există în universul nostru îşi are un corespondent în 
Universul N, având însă un mare N în faţă. De pildă, există şi acolo politicieni, mai bine zis 
N-politicieni, cum sunt doamna Dăncilă sau domnul Daea, N-specialişti, ca domnul Vâlcov, 
e plin de N-jurnalişti care populează Antena 3 şi RTV, avem mari N-victime (corespondenţi 
ai foştilor deţinuţi politici), ca domnii Adrian Năstase şi Sebastian Ghiţă, sau doamna Elena 
Udrea, se organizează N-mitinguri, există până şi N-ONG-uri, şi N-intelectuali, cum sunt 
domnii Răzvan Theodorescu sau Eugen Simion, recent nobelizabil. Sub aspectul formei, 
Universul N seamănă bine cu universul normal. Şi e la fel de coerent, ba chiar mai. (Cu 
aldine, subl. n.) (Contributors.ro, 15.02.2019)  
https://www.contributors.ro/nega%c8%9bionalismul/ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



15 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  111

Deşi tehnica de raţionament este asemănătoare, cei doi autori o folosesc 
diferit. La Liiceanu, reflecţia morală despre esenţa lăcomiei este declanşată de 
sensul filosofic al sintagmei accidentul persoanei26. Interpretarea capătă, prin 
trimiterile intertextuale la „fiara“ din Apocalipsa lui Ioan, o notă gravă, deopotrivă 
escatologică şi revelatoare (< gr. apokálypsis „revelaţie”). Interferenţele conceptuale 
şi stilistice cu textul teologic conferă textului jurnalistic un neobişnuit caracter 
verdictiv şi inexorabil. Este un tip de afectare livrescă, neconcordantă cu fluenţa, 
informativitatea şi colocvialitatea stilului jurnalistic, şi ca atare textul este greu de 
asimilat altfel decât ca un discurs elitist şi intelectualizant.  

În articolul lui Vlad Zografi, seriozitatea reflecţiei generale, care respinge o 
viziune maniheistă a lumii, este deturnată ironic. Conceptului „Statul paralel”, 
vehiculat în sfera politică românească, îi este contrapus cel de univers paralel din fizica 
cuantică. Analogia, deopotrivă ştiinţifică şi filosofică (semiotică – „lumile posibile”), 
este un prilej de a enumera câteva dintre figurile care populează spaţiul public şi care 
asigură „coerenţa” grotescă a acestor universuri. Parodierea stilului filosofico-ştiinţific 
(reflecţia generală caută o rezolvare logică) are ţinte satirice, iar satira a constituit, de la 
originea presei, una dintre formele preferate de critică (se poate aminti aici activitatea 
jurnalistică şi pamfletară a lui Jonathan Swift sau Daniel Defoe).27 Registrul serios 
devine doar un cadru pe care se grefează ironia (despre raporturile serios-ironic vezi 
Hamon 1996: 60 şi urm.). Ironia/satira (prin satiră înţelegem o ironie cu viză socială) 
rămân mijloace rafinate, dar şi universal comprehensibile, de critică socială, atunci 
când autorul reuşeşte să ridice particularul la general. 

Cele două exemple diferă prin modul în care utilizează digresiunea speculativă: 
în exemplul (5), reflecţia porneşte de la un caz particular, dar are valoare în sine, 
independentă de cadrul comunicativ, în timp ce, în exemplul (6) devierea speculativă 
serveşte unei linii argumentative (ironia are funcţia unui argument cvasilogic28, 
punând în evidenţă o contradicţie) şi este astfel mai bine integrată în retorica 
textului publicistic.  

  

3.4. Tendinţa de a explica un concept este proprie discursului filosofic. Aşa 
cum Adorno nota, reflecţia asupra limbajului şi asupra sensurilor cuvintelor 
constituie în bună măsură chiar obiectul filosofiei (Adorno 1976: 7). Multe articole 
din presa culturală au ca obiect chiar o redefinire (filosofică) a unor cuvinte, o 
reinterpretare. Scopul articolului este reflecţia filosofică, şi nu informarea. Definiţia 
speculativă, spre deosebire de definiţia lexicală şi de definiţia argumentativă, are ca 
scop aprofundarea sensurilor unui concept, descoperirea valenţelor interne şi a 

                                                 
26 accident s.n. (Fil.) Însuşire trecătoare, neesenţială a unui lucru [DEX]. „Accidental and 

Essential A property is essential for an object if the object must have the property to exist and be the 
kind of thing that it is. A property is accidental if the object has the property, but doesn’t have to have 
it to exist or be the kind of thing that it is. (Glossary of philosophical terms, Oxford University). 

27 Pentru o istorie a presei, vezi Jeanneney (1997). 
28 Pentru tipologia argumentelor cvasilogice, vezi Perelman, Olbrechts-Tyteca (2008/[1958]: 

259–350). Pentru o perspectivă aplicativă asupra acestor argumente, vezi Hoinărescu (2018). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 16 112 

esenţei acestuia. Acest gen de discurs investighează relaţia dintre cuvinte şi social, 
sensurile contextuale, istorice şi culturale ale conceptelor. De multe ori, cum este 
cazul în exemplul (7), autorul propune o interpretare nouă. Parcurgerea (selectivă) 
a istoriei cuvântului „libertate” generează o dezbatere a ideilor pe care conceptul 
respectiv le-a suscitat în diverse spaţii culturale. Definiţia termenilor este mult mai 
problematică în filosofie decât în ştiinţele exacte, pozitive (Adorno 1976: 17). Spre 
deosebire de lexicografie, al cărei scop este formularea unei definiţii univoce şi 
stabile a unui cuvânt sau noţiuni, definiţia filosofică are tendinţa de a explica, de a 
dezvolta toate posibilităţile empirice ale conceptului.29 Un concept empiric, adică 
un concept care derivă din experienţă, afirmă Adorno, citându-l pe Kant, nu poate fi în 
niciun chip definit, ci numai explicat (Adorno 1976: 19). Termenii filosofici nu au o 
semnificaţie constantă, ci se modifică la fiecare autor. Reflecţia filosofică disturbă 
percepţia spontană asupra semnificaţiei cuvintelor, induce un efect de înstrăinare, de 
obiectivare, care le complică sensurile obişnuite (cf. Adorno 1976: 28). 
 
(7) Andrei Vieru, Libertatea ca anomalie. O apologie a gândirii occidentale 
 De-a lungul istoriei sale, Rusia a cunoscut trei momente de libertate. Vroiam să spun 
„mari şi late” deşi mai potrivit ar fi „puţine şi scurte”. Prima orânduire cu caracter 
democratic din Europa pre-modernă, Republica de la Novgorod, se întindea, din secolul XII 
până în secolul XV, pe un teritoriu mult mai restrâns decât cel al Rusiei de azi. Cât despre 
perioada de libertate începută la câtva timp după revoluţia din 1917, ea era prin 1923 sau 
1924 deja încheiată. Nici libertarianismului lui Gorbaciov şi al lui Elţîn din prima jumătate 
a anilor 1990 nu i-a fost dat să dureze… 

 Libertatea e un bun extrem de precar, fie că e vorba de libertate politică, fie că e 
vorba de libertate de gândire. În cele ce urmează, voi arăta de ce nu poate fi niciodată altfel. 
Mai exact, voi arăta de ce libertatea, oricare ar fi ea, nu poate reprezenta niciodată regula, ci 
doar, într-un sens precis, excepţia. Iar dacă într-adevăr libertatea constituie o excepţie, şi 
încă fragilă, atunci ea trebuie apărată cu orice preţ, fiindcă regulile şi legile naturii se mai 
apără şi singure [...].  
 Nu pot lărgi definiţia domeniului libertăţii nici la întreg domeniul facultativului 
pentru că, de pildă, e facultativ să încerc să pătrund pe serverele private ale lui Hillary 
Clinton, dar, dacă m-ar fi chemat Guccifer 2.0., aş fi aflat pe pielea mea că era nu doar 
opţional, ci şi interzis: opţiune indisponibilă. 
 Ceea ce, într-o societate, este în acelaşi timp permis şi facultativ se află între 
obligatoriu şi interzis – adică la mijloc, simetric faţă de amândouă, la fel de străin şi de 
ceea ce este „musai” şi de ceea ce e „poprit”. (Cu italice în original) (Contributors.ro, 
19.10.2016)  
 https://www.contributors.ro/libertatea-ca-anomalie-o-apologie-a-gandirii-occidentale/ 

                                                 
29 În filosofie, acest tip de definiţii care caută să surprindă esenţa unui concept, se numesc 

definiţii reale în opoziţie cu cele nominale (sau semantice). Vezi Schiappa (2003: 6): „[…] anytime 
someone posits a question of the form “What is X?” or attempts to offer a definition based on what he 
or she believes X really or truly is, the result is an effort toward a fact of essence, or what also is 
called a “real” definition”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



17 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  113

În exemplul (7), cuvântul „libertate”, care a avut mereu o dimensiune 
conceptual-filosofică, este redefinit pornind de la un eveniment istoric, sociopolitic. 
Prezentarea cadrului istoric are o valoare argumentativă30, configurând şi susţinând 
totodată semnificaţia pe care autorul doreşte să o confere termenului analizat. Astfel 
de articole care îmbină documentarea istorică cu reflecţia conceptuală şi analiza 
sociopolitică ajută, în general, cititorul să contextualizeze un eveniment, să-i 
recunoască funcţia exemplificatoare şi să descopere sensurile ascunse, neexplorate 
ale unor noţiuni devenite comune. 

Aceeaşi tendinţă de redefinire şi explicare a conceptelor, pentru a putea înţelege 
un eveniment sau o serie de evenimente, este surprinsă în exemplul următor: 
 
(8) Vlad Zografi, Este PSD-ul comunist?  
 La mitingurile anti-PSD dinaintea alegerilor prezidenţiale s-a strigat „Jos 
comunismul!”, la fel şi la manifestaţia din seara zilei de 16 noiembrie, care sărbătorea 
victoria lui Klaus Iohannis. Apoi, una dintre explicaţiile date de liderii PSD pentru 
înfrângerea lui Victor Ponta a fost asocierea acestuia şi a partidului său cu comunismul, pe 
filiera Ion Iliescu. S-a spus, şi nu numai de către PSD-işti, că asocierea e falsă, anacronică, 
odată ce regimul Ceauşescu a căzut acum 25 de ani, iar vârsta lui Victor Ponta şi a multor 
apropiaţi ai lui i-a împiedicat să fie membri PCR. Destui analişti fini au găsit acuzaţia 
ridicolă şi, punând-o pe seama sloganurilor de campanie care prind la public, au ignorat-o. 
În cele ce urmează, voi încerca să răspund pe-ndelete la întrebarea din titlu. 
 Ce trebuie făcut din capul locului e lămurirea sensurilor unui cuvânt delicat – 
„comunismul”. E delicat pentru că are două accepţiuni: una manifestă şi univocă, cealaltă 
obscură şi polimorfă. Prima ţine de ideologie, a doua de practică. De regulă, comentatorii o 
iau în calcul doar pe prima, fiindcă e mult mai uşor de operat cu ea şi se supune, docilă, 
regulilor clişeului, emblema cu secera şi ciocanul se aplică automat pe ea. 
 În plan strict ideologic, comunismul a fost şi continuă să fie tentant, odată ce, fiind 
orientat spre societate şi răspunzând nevoilor fireşti ale celor defavorizaţi, pare să fie 
contraponderea la efectele inacceptabile ale darwinismului economic. Că este utopic se 
vede după o analiză atentă a premiselor lui, dar, mai simplu şi mai limpede, după ce ai 
perspectiva istorică asupra rezultatelor la care a condus. Societăţile moderne din lumea 
civilizată au sfârşit prin a-l aşeza la periferia vieţii politice, înţelegând că răspunsul corect la 
problemele pe care pretinde că le rezolvă este social-democraţia. 
 Dar cine a trăit comunismul pe pielea lui ştie foarte bine că tratatele de marxism-
leninism şi socialism ştiinţific, cu toate lozincile şi afirmaţiile mirobolante din ele, n-au 
nicio legătură cu experienţa directă. Dincolo de ideologie, există un manual de uz intern 
pentru punerea în practică a comunismului, niciodată tipărit ca atare, dar aplicat cu stricteţe 
de aparatul de conducere din ţările unde s-a instalat comunismul. Mi s-a întâmplat de multe 
ori să fiu întrebat de tineri de ce n-a fost regimul comunist răsturnat mai devreme, cum de 
am putut noi, ăştia bătrâni, să-l suportăm atâta timp – dându-mi-se să înţeleg că ei s-ar fi 
revoltat, ar fi dat de pământ cu activiştii şi securiştii, aşa încât ţara ar fi câştigat decenii 
bune de viaţă democratică. Răspund mereu la întrebarea asta încercând să desluşesc ce scrie 

                                                 
30 Argumentele de cadraj presupun dispunerea informaţiilor de fundal în aşa fel încât teza 

susţinută să fie mai bine pusă în valoare (vezi Breton 2003: 45; 79–85). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 18 114 

în acel tratat de uz intern pentru aplicarea comunismului, unde sunt trecute forţele care au 
făcut cu putinţă perpetuarea îndelungată a sistemului. 
 (Revista 22, 07.12.2014) https://revista22.ro/opinii/vlad-zografi/este-psd-ul-comunist 
 

Structura articolului este interesantă. Primul pasaj este o contextualizare 
sociopolitică, urmată de un paragraf metacomunicativ, unde autorul motivează 
necesitatea de a redefini conceptul de comunism. Introdus în cadrul flexibil al 
speculaţiei filosofice, „comunismul” nu este văzut doar în dimensiunea sa politico-
ideologică şi istoristă („În plan strict ideologic, comunismul a fost şi continuă să fie 
tentant...”), ci şi ca un model de fiinţare, o condiţionare ontologică a individului 
(„Dar cine a trăit comunismul pe pielea lui ştie foarte bine ...”). După rigoarea 
teoretică iniţială, prezentarea se narativizează, devine subiectivă şi mai expresivă 
stilistic. Argumentul prin definiţie, prin natura sa, abstract, este susţinut de 
argumente bazate pe realitate (experienţa personală)31. În retorica textului 
publicistic, este firească tendinţa de a combina mijloacele de convingere axate pe 
raţionamente (de tipul definiţiilor) cu tehnici de persuasiune având o componentă 
mai expresivă, care să suscite emoţia şi empatia cititorului. Aceasta nu afectează 
ţinuta eseistică şi reflexivă a textului; după cum se poate observa, orice cuvânt 
poate căpăta, în fond, o greutate conceptuală, atunci când face obiectul unei 
investigaţii metodice. 
  

3.5. Un simptom al glisării stilului publicistic spre speculaţia filosofică este 
modul de utilizare a intertextualităţii. Intertextualitatea nu îşi are sursa numai în 
vulgata culturală, formată din clişee literare, formule vehiculate de şcoală şi media, 
inclusiv platformele social media, ca în presa obişnuită, ci este mai degrabă obscură, 
accesibilă numai unor oameni instruiţi. Scopul nu este recunoaşterea sursei, ci, 
uneori, ocultarea ei. În textul lui Andrei Pleşu remarcăm însă şi tendinţa enunţată mai 
sus de a generaliza, pornind de la un eveniment cotidian din viaţa publică. 
 
(9) Andrei Pleşu, Metamorfoze  
 Am cunoscut o sumedenie de inşi, de toate vârstele, trecuţi din viaţa „civilă” în viaţa 
politică sau, pur şi simplu, din postura de „simplu cetăţean” într-o funcţie publică de conducere. 
Am trăit eu însumi o asemenea „schimbare la faţă”, aşa că ştiu despre ce vorbesc. În 90% 
din cazuri apar severe tulburări de personalitate, modificări radicale ale modului de a gândi, 
de a vorbi, de a te raporta la ceilalţi. Din adâncul noului „promovat” iese la lumină o 
dihanie bălţată, despre care el însuşi nu ştia nimic înainte să urce în grad. A deveni şef, lider 
de opinie sau de partid, vedetă de televiziune, ministru, mă rog, VIP de o specie oarecare, 
echivalează mai întotdeauna cu o mică – sau mare – sminteală. Ar fi la îndemână să vorbim 
de „rinocerizare”, dacă n-am fi în ţara lui Caragiale, „o ţară tristă, plină de umor”, aşezată 
definitiv la „porţile Orientului, unde totul se ia în uşor”. Rinocerizarea e dramatică, sumbră, 
când nu e direct sângeroasă. Sminteala autohtonă e şi ea toxică, dar are un „ce” ridicol: 

                                                 
31 Argumentul prin exemplu este inventariat printre argumentele bazate pe structura realului de 

către Perelman şi Olbrechts-Tyteca ([1957]/2008: 351; 471). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



19 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  115

stârneşte mai curând deriziune decât teamă. Nu impresionează prin ferocitate, ci prin 
penibil. E uluitor să constaţi ce poate face, dintr-un om până mai ieri „normal”, instalarea 
într-un fotoliu, într-o demnitate publică, într-un nor pufos de notorietate. Ideal vorbind, ar 
trebui să trecem toţi, o dată în viaţă, printr-o asemenea provocare: am avea ocazia să ne 
întâlnim cu străinul din noi, cu limitele umanităţii noastre, cu chipul nostru adevărat. 
(Dilema veche, nr. 857, 10-16.09.2020)  
 https://dilemaveche.ro/sectiune/situatiunea/articol/metamorfoze 

Fragmentul de mai sus este construit ca un colaj de surse nedeclarate – aluzii 
livreşti – şi totodată o pastişă a genului, trimiteri la anumite stiluri şi genuri 
discursive. Titlul, care activează o referinţă textuală binecunoscută (Metamorfozele 
lui Ovidiu), semnalează metadiscursiv procedeul. Ghilimelele sunt semnalul grafic 
al plurivocităţii, dar şi al distanţării de aceste surse. Cuvintele „civil”, „simplu 
cetăţean” prin care se reproduce polifonic platitudinea stilului juridic-administrativ, 
dar care trimit aluziv şi la Caragiale, sunt contracarate imediat de conotaţiile 
metafizice ale termenilor teologici „schimbarea la faţă”, „sminteală”32. Interpretările 
metafizice creează o tensiune ontologică, afirmaţia finală „am avea ocazia să ne 
întâlnim cu străinul din noi, cu limitele umanităţii noastre, cu chipul nostru adevărat” 
introducând deja o interogaţie filosofică, universal-valabilă. Interferenţa registrelor 
permite discursului să fie colocvial şi sobru în acelaşi timp, aparenta accesibilitate 
formală neafectând profunzimea reflecţiei. 
 

3.6. Prevalenţa argumentaţiei cvasilogice într-un articol de presă este o marcă 
a unei culturi filosofice solide şi a unei deprinderi de analiză obiectivă, raţională, 
care se execită indiferent de agenda publică, supusă adesea unor tendinţe şi direcţii 
dominante (engl. mainstream). Discursul publicistic, înclusiv în varianta sa elitistă, 
se acomodează uşor la manipularea cognitivă sau emoţională, în funcţie de 
contextul sociocultural, putând trece, în regimurile totalitare, la forme absolute de 
propangandă. O tentativă de analiză riguroasă, bazată pe premise logice, a unui 
subiect puternic ideologizat este semnul unei gândiri independente şi critice: 

(10) Andrei Vieru, Lecţia corectitudinii politice 
 O veche butadă din timpul comunismului suna aşa: „Nu poţi fi în acelaşi timp cinstit, 
inteligent şi membru de partid. Cinstit cu tine însuţi şi treaz la minte, da – dar atunci n-ai 
cum să fii membru de partid. Treaz la minte şi membru de partid? Foarte posibil – dar în 
cazul ăsta n-ai cum să fii onest. Eşti dintr-o bucată şi în acelaşi timp membru de partid?  
De-acord, însă în cazul ăsta nu poţi fi decât un nătărău.” 

Reacţia celui căruia i-o spuneai verde în faţă avea darul să-i trădeze apartenenţa la 
una dintre cele trei categorii. Prima categorie se amuza, cei din a doua se enervau. În fine, 
membrii de partid cinstiţi rămâneau nedumeriţi ca viţeii la poarta nouă. 

                                                 
32 În versiunile neotestamentare româneşti, „sminteală” traduce gr. skandalon (σκάνδαλον), iar 

„a sminti” este echivalentul gr. skandalizo (σκανδαλίζω). „Ca şi substantivul skandalon, şi verbul 
[skandalizo] este greu de acoperit semantic prin traducere. [...] El înseamnă şi „a scandaliza”, şi „a fi 
pricină de păcat” sau „a duce la păcat”, şi „a provoca un rău cuiva” (Bădiliţă 2015: 334).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 20 116 

 Am mai aşternut cândva pe hârtie butada de mai sus [1]. Atunci de ce mai pomenesc 
de ea acum? Fiindcă mi se pare limpede că ea nu şi-a pierdut nici o iotă din tâlc. Devine din 
ce în ce mai clar că, presupunând că şi l-ar fi pierdut vreodată, în prezent şi l-a redobândit. 
Butada căzuse în desuetudine doar în răstimpul dintre momentul căderii comunismului şi 
11 septembrie 2001, perioadă în care ideologiile însele au putut părea definitiv depăşite. 
Din păcate, acestei dulci iluzii nu i-a fost dat să dureze. 

 [...] Americanizarea Teleormanului şi teleormanizarea Americii 
 Cultul Diversităţii şi obsesia antirasismului sunt propovăduite astăzi de adepţii 
„corectitudinii” politice în numele metisajului generalizat – adică al Uniformizării generale 
gândite în termeni rasiali. S-o recunoaştem: două contradicţii dintr-o singură aruncătură de 
mătură! 
 Pot lesne înşira multe alte incoerenţe atât ale aşa-numitei doctrine a „corectitudini 
politice” cât şi ale aplicării ei în practică: 
 – Cultul intoleranţei în numele toleranţei… 
 – Negarea şi, uneori, înfierarea creştinismului în numele libertăţii religioase… 
 – Sabotarea libertăţii religioase în numele laicităţii cu dublu standard… 
 – Sabotarea principiului laicităţii în numele libertăţii religioase (tot cu dublu standard)… 
 – Încurajarea (de cele mai multe ori indirectă, dar nu totdeauna) a antisemitismului 
islamic în numele antirasismului… 
 – Apartheidul dintre femei şi bărbaţi instituit în numele desfiinţării apartheidului… 
(În numeroase spaţii publice din Occident a devenit demult o realitate.) 
 – „Discriminarea pozitivă” practicată în numele luptei împotriva discriminărilor… – 
Cenzura şi autocenzura propovăduite în numele libertăţii de exprimare şi al drepturilor 
individului… 
 – Violarea constituţiei SUA în numele constituţiei SUA… (Aşa şi trebuie: într-o 
Curte Constituţională merită să şadă doar jurişti competenţi – în stare să arate cât e 
Constituţia de neconstituţională.) 
 – Reducerea interlocutorului la tăcere şi la hitlerum în numele dialogului şi al dezbaterii 
libere a ideilor. 
 – Ura în numele iubirii universale… Ura profesională împotriva urii, fobia „fobiilor” de 
tot soiul, practicată de funcţionarii ONG-urilor anti-hatred – împotriva, bineînţeles, a tuturor 
celor care, prin simpla lor existenţă, le justifică salariile şi le încurajează zelul… 
 – Insulta la adresa inteligenţei tuturor, practicată în numele menajării unora. (Exemple 
ar fi cu duiumul; de dragul conciziei, le las pe seama cititorului.) 
 Ar mai fi multe de enumerat: în primul rând că, de pildă, cultura franceză (aşa cum 
bine o spune noul preşedinte al Franţei) nici nu există. În al doilea rând că această cultură s-a 
făcut vinovată de crime împotriva umanităţii. Şi în al treilea rând că această cultură e menită să 
dispară. (Vorba binecunoscută: în primul rând n-am împrumutat de la dumneata nicio cratiţă, 
în al doilea rând că era găurită şi, în al treilea rând, ţi-am dat-o demult înapoi.) (Cu italice şi 
aldine în original) (Contributors.ro., 24.05.2017) https://www.contributors.ro/lectia-corectitudinii-
politice/  

 În descrierea făcută de Perelman şi Olbrechts-Tyteca ([1958]/2008: 259–350), 
care se raportează la logica lui Aristotel, argumentaţia cvasilogică este modelul cel 
mai apropiat de demonstraţia ştiinţifică sau de dialectica pură. Sub această denominaţie 
se înscriu raţionamentele formale, logice sau matematice, care formează nucleul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



21 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  117

argumentaţiei valide, opuse celei falacioase. Printre argumentele cvasilogice, se află 
cele bazate pe contradicţie – contradicţia logică sau incompatibilitatea. Adesea, 
inclusă în stilurile mai colocviale sau mai retorice (discursul publicistic sau cel 
politic), contradicţia este evidenţiată prin recursul la ironie, care devine astfel o 
tehnică argumentativă. Este cazul articolului lui Andrei Vieru, din care am citat un 
fragment. Articolul debutează într-o notă colocvial-ironică, pentru ca, ajungând la 
esenţa problemei supuse analizei, să o argumenteze în termenii cei mai riguroşi, 
prin identificarea unei serii de contradicţii logice. O asemenea critică exactă, 
precisă ca o demonstraţie, este puţin frecventă în discursul publicistic, dată fiind 
diversitatea publicului vizat, unde se pot presupune largi incongruenţe privind 
nivelul sau tipul de instrucţie. Aşa cum am precizat într-o altă prezentare, 
„argumentele cvasilogice sunt puţin susceptibile să antreneze emoţii şi adeziuni de 
tip afectiv; ele se adresează intelectului şi judecăţii riguroase. Sunt întâlnite cu 
precădere în discursul ştiinţific, şi mai puţin în acele tipuri de discurs public care 
vizează adeziunea afectivă, cum ar fi discursul politic sau cel mediatic” 
(Hoinărescu 2018: 248). Nu este vorba aici numai de gradul de cultură. Din 
observaţiile noastre empirice, indivizii cu o formaţie pur umanistă sunt, în mod 
surprinzător, mai puţin apţi să înţeleagă o dialectică pură, apropiată de logica 
matematică, faţă de indivizii care operează cu simboluri numerice (matematicieni, 
fizicieni sau informaticieni). Desigur, intervine aici şi lipsa culturii argumentative, 
a dezbaterii de idei, din modelul educativ românesc, dar şi conformismul intelectual, 
comoditatea de a accepta necritic o direcţie cultural-ideologică dominantă. 

 

3.7. Elitismul pe care terminologia filosofică îl implică poate fi utilizat retoric, 
ca mod de persuasiune indirectă sau de intimidare intelectuală. Autorii afiliaţi 
presei culturale sunt, de obicei, formatori de opinie. Articolele lor sunt menite să 
impună o anumită idee, o conduită în spaţiul public sau să respingă altele, considerate 
nocive. Spaţiul democratic nu este lipsit de o persuasiune dirijată (altfel spus, de 
propagandă, definită în sensul neutru33) pentru a induce şi a impune anumite 
tendinţe publice, anumite reprezentări corecte politic. Presa răspunde astfel unor 
comandamente sociale.  

 
(11) Ioan F. Pop, Recluziune şi anamneză 
 1. Prostia ticăloşită şi decerebrată se foloseşte de orice dezastre, chiar şi de pandemie, 
pentru a părea atractivă şi frecventabilă, pentru a se insinua în creierele ignare, avide de un 
senzaţionalism găunos. Aceasta reduce cu brutalitate totul la ceea ce ştie crezând, pe baza 
solemnei sale ignoranţe şi frivolităţi, că ştie totul. Ea se agaţă de orice anormalitate ca de un 
colac de salvare, adulmecă orice anomalie sau grozăvie pentru a ieşi, pe baza lor, în prim-planul 
scabrosului. Pentru a colporta informaţii apocaliptice nu e nevoie de cultură sau de talent, 

                                                 
33 Termenul “propagandă” este înţeles ca o formă de persuasiune organizată şi controlată, al 

cărei scop este să modifice opiniile publicului şi, în ultimă instanţă, să-l convingă să acţioneze într-un 
anumit fel. Totuşi, propaganda este legată de manipulare, implicând uneori tehnici sofistice şi non-
etice (vezi Walton 1997; Jowett and O’Donnell 2006, 1–16). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 22 118 

ci doar de propensiunea patologică a unui catastrofism spectacular, de o colapsologie 
delirantă şi de o insaţiabilitate scatofagă. O cohortă de practicanţi ai unei imagologii a 
deşertăciunii îşi expun fără nicio jenă precaritatea minţii, oferind zilnic un spectacol 
macabru şi grotesc. Tot soiul de ciocli vocali ieşiţi din ceţurile ratării, din tenebrele 
manipulărilor, dau lecţii ex cathedra unei societăţi abulice, anesteziată de acest interminabil 
spectacol de balamuc. Epicentrul acestei fanfaronade şi anomii informaţionale este deţinut 
de te(mbe)leviziunile vulgare şi abrutizante, populate cu ipochimeni dezinhibaţi, gregari şi 
aroganţi, extraşi din bolgiile umanului. Prostia e mereu trează, la datorie, cu toate urmările 
ei funeste. Ea nu poate fi doborâtă de nimic, de nici un antidot. Toţi flecarii ştiu ce trebuie 
făcut, ce trebuie evitat, ce va fi după trecerea acestui flagel, anunţând apodictic că nimic nu 
va mai fi la fel. Nu mai dai peste un neştiutor agreabil, curios şi receptiv, ci doar peste nişte 
clevetitori ai infernului. Suntem doctori în catastrofe, specialişti în apocalipsă, meşteri în a 
propaga prăpăstiosul. Raţiunea a devenit un balast inutil, aşa că putem să ne adâncim în 
somnul ei. Prostia patibulară, incultura crasă, imoralitatea deşănţată se aliază pentru a-şi 
exhiba neantul mentalitar, dejecţiile sufleteşti. Prostia atotcunoscătoare – cel mai pervers 
mod de a susţine cea ce nu înţelegi, de a face ceea ce nu ştii. 
 2. În momentul în care era gata-gata să ajungem supraoameni (în multe cazuri pe 
bază de supraprostie şi infatuare) – nemaivorbind de cei care se cred pur şi simplu zei –, 
transferându-ne intenţiile belicoase chiar şi în cosmos, iată că un coronavirus ne aruncă 
într-un război intempestiv şi perfid, ne pune o piedică existenţială aproape fatală, arătându-ne 
cât de slabi şi de neputincioşi suntem în faţa pericolelor incontrolabile ale vieţii terestre. 
O omenire care se pregăteşte să zboare pe Marte, care sparge toate barierele cunoaşterii 
micro- şi macrocosmice se vede îngenunchiată de un virus invadent care îmbracă forma 
înfricoşătoare a unei pandemii, aruncându-ne brusc în cavernele nesiguranţei şi ale spaimei 
atavice. […] (Cu italice în original) 
 (Contributors.ro, 30.12.2020) 
 https://www.contributors.ro/recluziune-si-anamneza/ 
  

Fragmentul de mai sus este o parte a unui articol care, în ansamblu, se 
prezintă ca o reflecţie asupra existenţei umane, mereu ameninţate de moarte, a 
reacţiilor diverşilor indivizi în faţa pericolului şi, nu în ultimă instanţă, o reflecţie 
asupra prostiei, dintr-o perspectivă sociologică şi filosofică. Articolul schimbă mai 
multe registre retorice, dar debutează ca o diatribă (paragraful 1 reprodus), unde 
livrescul maschează agresivitatea limbajului. Ţinta acesteia sunt acele grupuri de 
indivizi, neinstruiţi sau mai puţin instruiţi, care, pe fondul pandemiei, creează 
panică, propagând diverse scenarii nefaste. Fără îndoială, autorul doreşte să 
denunţe aceste tendinţe, servind indirect unor cauze sociale şi unei direcţii 
mediatice de formare a opiniei publice. Lexicul filozofic (anomie, apodictic) se 
inserează într-un vocabular livresc, aproape inaccesibil unui vorbitor obişnuit, care 
atenuează efectul unei dezlănţuiri retorice de invective: prostia ticăloşită şi 
decerebrată, ignar, imoralitate deşănţată, prostie patibulară, neant mentalitar, 
dejecţii sufleteşti. Spectrul conceptual/imaginarul eminamente negativ intersectează 
trei domenii: escatologicul (apocaliptic, apocalipsă, catastrofă, catastrofism, 
colapsologie), funebrul (prostia văzută ca moarte a spiritului şi a umanităţii: infern, 
bolgie, ciocli, tenebre, funest, macabru) şi scatologicul (prostia văzută ca murdărie – 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



23 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  119

scabros, scatofag, dejecţii). Retorica este neconvingătoare totuşi, printr-un abuz de 
limbaj şi imagini violente, tot atât de iraţionale ca stupiditatea pe care o denunţă. 
Textul suscită emoţii negative: ostilitate, dispreţ, chiar ură (patibular = care merită 
să fie spânzurat [DEX]). Terminologia filosofică, livrescă, cvasi-ezoterică, creează 
prin ea însăşi o segregaţie între două presupuse caste: elite şi ignoranţi, obligând 
inconştient receptorul să adopte opinia susţinută de autor. Este o poziţie mai 
degrabă de intimidare, decât una de seducţie logică. 

4. CONCLUZII 

Articolul de faţă a propus o analiză contextuală a terminologiei filosofice, 
într-o abordare interdisciplinară, lexicologică, pragmatică şi argumentativă. Ne-am 
situat astfel în cadrul integrator al analizei discursului, disciplină care reuneşte şi 
valorifică diverse orientări teoretice, pentru a pune în evidenţă limbajul ca uz, ca 
mijloc de comunicare şi interacţiune socială. 

Observarea utilizării terminologiei filosofice în discursul publicistic a relevat 
câteva aspecte funcţionale interesante. 

Terminologia filosofică este indisolubil legată de contextul ei de enunţare. Pe 
de o parte, termenii filosofici consacraţi induc o dimensiune speculativă textului, 
pe de altă parte, operaţiile de redefinire speculativă a unor termeni comuni 
actualizează unele strategii caracteristice discursului filosofic. Terminologia 
filosofică nu poate fi analizată în absenţa recunoaşterii unor strategii discursive 
specifice. 

Discursul filosofic, prin versatilitatea sa formală şi respingerea funciară a 
dogmatismului ideatic, prin componenta sa argumentativ-analitică şi explicativă, 
poate fi integrat cu uşurinţă în discursul presei culturale. Pentru a fi însă adecvat 
funcţional, se creează un gen mixt, unde se intersectează colocvialitatea, 
intersubiectivitatea, interactivitatea discursului publicistic cu elitismul conceptual, 
formalismul terminologic şi rigoarea discursului filosofic. Aşa cum am încercat să 
demonstrăm, fuzionarea lor într-un registru coerent nu este întotdeauna facilă. Este 
nevoie ca autorul să stăpânească bine ambele registre, altminteri discursul devine 
artificial şi preţios în context. Publicistica este strâns legată de considerente 
financiare: vizibilitatea, succesul de imagine şi implicit comercial al autorului sunt 
foarte importante. Prin urmare, tendinţa prea accentuat speculativă, preţiozitatea 
termenilor, incapacitatea de a crea o legătură cu cititorul sunt tot atâtea mărci de 
inadecvare comunicativă, de inadaptare a autorului la un anumit context comunicativ.  

Termenii filosofici desemnează concepte fundamentale, indispensabile oricărui 
demers explicativ sau interpretativ. În consecinţă, ei devin o marcă, un simptom al 
unei predispoziţii intelectuale şi reflexive, creând substanţă şi prestigiu prin însăşi 
cunoaşterea şi utilizarea lor fluentă. Naturaleţea cu care acest aparat terminologic 
este apropriat de cineva îl recomandă ca membru al unei comunităţi de elită. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 24 120 

Tentaţia de formalizare este inerentă reflecţiei moderne, care are nevoie de o 
legitimizare instituţională, de un cod discursiv validat de membrii comunităţii 
intelectuale. Prin urmare, acest aparat conceptual elitist conturează un ethos intelectual 
autorului. Ethosul sau imaginea discursivă creată astfel are evident valenţe 
argumentative şi persuasive, conferind autoritate vocii auctoriale, ale cărei efecte 
retorice se pot întinde pe o scală de influenţă de la seducţia logică la intimidare. 

Încă de la originea presei, articolele de analiză politică, adesea având o 
componentă satirică şi pamfletară, au fost difuzate în spaţiul public de scriitori ca 
Jonathan Swift sau Daniel Defoe, la noi – de Eminescu şi Caragiale. O publicistică 
practicată de scriitori având o cultură filosofică, date fiind valenţele interdisciplinare ale 
acesteia, reprezintă, din punctul nostru de vedere, cea mai înaltă expresie (retorico-
stilistică, nu neapărat etică sau obiectivă) a jurnalismului militant. Recursul la termenii 
livreşti, nobili, aplicaţi pe o materie adesea trivială, care face obiectul presei de 
informare şi analiză, poate genera efecte discursive interesante şi variate, de la efectul 
de obiectivare, propriu discursului filosofic, la modalităţi subiective şi estetice (literare) 
de a transmite o percepţie negativă, precum ironia şi ridiculizarea. 

SURSE 

Contributors.ro. https://www.contributors.ro/ 
Revista 22 https://revista22.ro/ 
Dilema veche https://dilemaveche.ro/ 

 
 

BIBLIOGRAFIE 

 
Adorno, Theodor W., 1976, Terminología filosόfica [Título original: Philosophische Terminologie. 

Zur Einleitung], Tomo I, Versión española de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, revisada por 
Jesús Aguirre, Ediciόn de Rudolf zur Lippe, Madrid, Taurus Ediciones, S. A. 

Aristotel, [1988], Etica nicomahică, Traducere, studiu introductiv, comentarii şi index de Stella 
Petecel, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 

Aristotel, [2007], Metafizica, Traducere, comentariu şi note de Andrei Cornea, Ediţia a II-a revăzută 
şi adăugită, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Bădiliţă, Cristian, 2015, „Comentariu la Evanghelia după Matei”, în Noul Testament. Evanghelia 
după Matei. Ediţie bilingvă. Introduceri, traducere, comentariu şi note patristice de Cristian 
Bădiliţă, Bucureşti, Editura Vremea. 

Becker, Michael A., „On Immanent Critique in Hegel’s Phenomenology”, Hegel Bulletin 41, 2,  
p. 224–246. https://philpapers.org/rec/BECOIC 

Bidu-Vrănceanu, Angela (coord.), 2010, Terminologii I, Bucuresti, Editura Universităţii din Bucureşti. 
Bidu-Vrănceanu, Angela (coord.), 2012. Terminologii II, Bucuresti, Editura Universităţii din Bucureşti. 
Breton, Philippe, 2003, L’argumentation dans la communication, Paris, La Découverte. 
Briu, Jean-Jacques (ed.), 2011, Terminologie I: Analyser les termes et les concepts, Peter Lang, Bern. 
Briu, Jean-Jacques (ed.), 2012, Terminologie II: Comparaisons, transferts, (in)traductions, Peter 

Lang, Bern. 
Brownlie, Siobhan, 2002, „La traduction de la terminologie philosophique”, Meta: journal des 

traducteurs / Meta: Translators' Journal, 47, 3, p. 296–310. https://id.erudit.org/iderudit/008017ar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



25 Discursul presei culturale. Terminologia filosofică  121

Cabré, Maria Teresa, 1998, La terminologie. Théorie, methode et applications, Paris, Presses Universitaires 
d’Ottawa et Armand Colin. 

Descartes, [1989], „Les principes de la philosophie”, «Lettre préface», în Œuvres de Descartes, IX-2, 
Paris, CNRS-Vrin. 

* * * Dicţionarul explicativ al limbii române [DEX]. 2016. Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic. 
Diogenes Laertios, [1997], Despre vieţile şi doctrinele filosofilor, Traducere de C. I. Balmuş, Iaşi, 

Polirom. 
* * * Encyclopaedia Britannica s.v. philosophy https://www.britannica.com/topic/philosophy 
Ene, Claudia, 2004, Forme ale intersubiectivităţii în limbajul filozofic românesc, Bucureşti, Editura 

Universităţii din Bucureşti. 
* * * Glossary of philosophical terms, Oxford University. https://global.oup.com/us/companion.websites/ 

9780199812998/studentresources/pdf/perry_glossary.pdf 
Granger, Gilles-Gaston, 1988, Pour la connaissance philosophique, Paris, Editions Odile Jacob. 
Guénon, René, 1939, La métaphysique orientale, Paris, Les Éditions Traditionnelles. http://classiques.uqac.ca/ 
Hamon, Philippe, 1996, L 'ironie litteraire. Essai sur les formes de l’écriture oblique, Paris, Hachette 

Superieur. 
Hansson, Sven Ove, 2007, „La formalizaciόn en la filosofía”, Astrolabio. Revista internacional de 

filosofía, Traducciόn española de Alonso R. Zela Torres y Omar Hildebrando Vásquez Dávila, 
4, p. 42–60.  

Hegel, Georg W.F., 2005. Prelegeri de istorie a filosofiei, Vol. I, Traducere de D. D. Roşca, Bucureşti, 
Editura Academiei. 

Hoinărescu, Liliana, 2018, „Argumentele cvasilogice”, în Liliana Ionescu-Ruxăndoiu, Mihaela-Viorica 
Constantinescu (ed.), Discursul parlamentar românesc (1866-1938). O perspectivă pragma-
retorică, Bucureşti, Editura Universităţii din Bucureşti, p. 247–269.  

Jeanneney, Jean-Nöel, 1997, O istorie a mijloacelor de comunicare. De la origini până astăzi, 
Traducere de Mihaela Calcan, Iaşi, Institutul European. 

Jowett, Garth S., Victoria O’Donnell, 2006, Propaganda and Persuasion, London, Sage Publications Ltd. 
Kant, Immanuel, 1987, Prolegomene la orice metafizică viitoare care se va putea înfăţişa drept ştiinţă, 

Traducere de Mircea Flonta şi Thomas Kleininger, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 
Kerbrat-Orecchioni, Catherine, 2005, Le discours en interaction, Paris, Armand Colin. 
Lamont, Michel, 1987, „How to become a dominant French philosopher: The case of Jacques 

Derrida”, American Journal of Sociology, 93, 2, p. 584–622. 
Leech, Geoffrey N., 1983, Principles of Pragmatics, Londra – New York, Longman.  
Marconi, Diego, 1997, La philosophie du langage au XXéme siécle, Traduit de l’italien par Michel 

Valensi, Éditions de l’Éclat, Paris. http://www.lyber-eclat.net/lyber/marconi/langage.html 
Maxwell, Nicholas, 2017, Karl Popper, Science and Enlightenment, London, UCL Press. https:// 

discovery.ucl.ac.uk/ 
Munteanu, Eugen, 2003, „Aspecte ale creativităţii lexicale în terminologia filosofică actuală”, în 

Ofelia Ichim, Florin-Teodor Olariu (ed.), Limba şi literatura română în spaţiul etnocultural 
dacoromânesc şi în diaspora, Editura Trinitas, Iaşi, p. 182–213. 

Perelman, Chaïm, 1988, L’Émpire rhétorique, Paris, Vrin.  
Perelman, Chaïm, Lucie Olbrechts-Tyteca, [1958]/2008, La nouvelle rhétorique, Traité de l’argumentation, 

Bruxelles, Éditions de l’Université de Bruxelles. 
Peters, Francis E., 2007, Termenii filosofiei greceşti, Traducere de Dragan Stoianovici, ediţia a III-a 

revăzută, Bucureşti, Humanitas. 
Popper, Carl, 1959, The Logic of Scientific Discovery, [Translation from the German of Logik der 

Forschung with additional footnotes and appendices], London: Hutchinson, New York, Basic 
Books. 

Rey, Alain, 1990, „Lexico-logiques, discours, lexiques et terminologies «philosophiques»”, in 
Encyclopédie philosophique universelle, tome 2, Les notions, Paris, PUF. 

Schiappa. Edward, 2003, Defining Reality: Definitions and the Politics of Meaning, Carbondale and 
Edwardsville, Southern Illinois University Press.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei



 Liliana Hoinărescu 26 122 

Spano, William, 2011, „La culture comme spécialité journalistique”, Le temps des médias, 2, 17,  
p. 164–182. https://www.cairn.info/revue-le-temps-des-medias-2011-2-page-164.htm 

Sperber, Dan, and Deirdre Wilson. 1981. “Irony and the Use – Mention Distinction”, in Peter Cole 
(ed.), Radical Pragmatics, New York, Academic Press, p. 295–318. 

Vaquero, Stéphan, 2009, „L’Unité de la philosophie chez Descartes: metaphysique et topologie 
morale.” Revue Philosophique de la France et de l’Étranger, T. 199, no. 4, L’homme et la 
nature, p. 471-484. https://www.jstor.org/stable/41100508?seq=1 

Vianu, Tudor, 1978, Filosofie şi poezie, în Opere VII, Studii de estetică, Bucureşti, Editura Minerva, 
358-416.  

Walton, Douglas, 1997, “What is propaganda, and what exactly is wrong with it?”, Public Affairs 
Quarterly, 11, 4, p. 383–413. 

 

 
THE DISCOURSE OF CULTURAL JOURNALISM.  

THE PHILOSOPHICAL TERMINOLOGY 
 

Abstract 
 

The paper aims to bring forward a particular case of the relationship between lexicology and 
pragmatics, by analyzing the specific contextual values of the philosophical terminology in the 
discourse of cultural journalism. By cultural journalism – a generic denomination for heterogeneous 
media genres focused on the cultural phenomena in a broad sense – we designated exclusively the 
articles, debates, editorials on social, political, and ethical issues written by cultural personalities. 
Significantly, this kind of journalism limits its audience not by the subjects on the scrutiny, but by its 
elitist linguistic and conceptual expression. The appeal to philosophical terminology is a symptom of 
this elitism. Thus, the discourse of cultural journalism displays mixed features, combining the accessibility, 
colloquiality of journalistic style with the reflexive, speculative orientation of philosophical or essayistic 
discourse.  

The analysis revealed some interesting functional aspects. The stylistic and rhetorical merger 
between the journalistic and the philosophical discourse is not always easy. The author needs to 
master both registers quite well otherwise the discourse becomes artificial and precious, i. e. contextually 
inappropriate. The use of philosophical terminology enhances the author’s ethos and gives him a 
formal mask of objectivity. Accordingly, the force to influence the readers and to impose a certain 
opinion in the public sphere increases too. The persuasive value of cultural journalistic discourse can 
range on the rhetorical scale from logical conviction to intimidation. The elitist terminology applied 
to an often trivial socio-political matter can contextually generate various and subtle discursive forms 
of criticism, from the reflexive, abstract, and impartial analysis of the philosophical discourse to the 
allusive, intertextual, and ironical expression of the literary one. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:53 UTC)
BDD-A32493 © 2021 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

