
17 

 

ENTRETIEN 
 

Muguraş CONSTANTINESCU1 avec Marie-Therese MÄDER2 
 
Marie-Therese Mäder est la plus jeune chercheuse invitée dans la rubrique 
« Entretien » de notre revue. Comme on le sait bien, la valeur n’attend pas le 
nombre des années et les nombreuses activités et initiatives de notre collègue le 
montrent pleinement. 
Leur brève présentation s’impose. Elle est diplômée du lycée français de Berlin 
et d’un master en langue et littérature françaises, allemand et ethnologie à 
l’Université Martin Luther de Halle-Wittenberg. De 2010 à 2017, elle est 
assistante de recherche en études culturelles françaises et espagnoles à l’Institut 
d’études romanes de l’Université Martin Luther Halle-Wittenberg. Pendant ce 
temps, elle assure l’organisation de colloques et de journées d’études sur la 
Première Guerre mondiale et ses représentations mémorielles, sur l’échange 
culturel franco-allemand et sur l’orientation théorico-méthodologique des 
études culturelles. Elle y dispense des cours sur les thèmes de la mémoire 
collective, des transferts culturels et de l’histoire culturelle de la France. En 
2017, Marie-Therese Mäder soutient sa thèse de doctorat sur les Idéologues et 
leur rôle joué dans la « formation de la raison » des élites françaises à la fin du 
XVIIIe siècle (à paraître chez Königshausen & Neumann). Depuis 2018, elle 
co-dirige la revue SYMPOSIUM CULTURE@KULTUR qui se donne pour objectif 
de problématiser les transferts culturels de concepts scientifiques et d’analyser 
le rapprochement entre Kulturwissenschaften, d’une part, et études culturelles/ 
histoire culturelle, d’autre part. Marie-Therese Mäder est actuellement 
postdoctorante à l’Université de Brême. 
En 2019, elle lance avec la professeure Gisela Febel de l’Université de Brême 
un appel à communications pour un colloque portant sur le thème « Nature, 
environnement et écocritique dans les littératures et cultures francophones », 
censé avoir lieu dans le cadre du 12e congrès de l’Association des 
francoromanistes allemands du 23 au 26 septembre 2020 à l’Université de 
Vienne. C’est à propos de ce colloque que nous lui avons adressé quelques 
questions, auxquelles notre jeune consœur a eu la gentillesse de répondre. 
M.C. : Chère collègue, je vous remercie, tout d’abord, d’avoir accepté cet entretien pour la 
revue Atelier de traduction. Je voudrais savoir qui a eu l’idée de choisir cette thématique 
autant généreuse qu’actuelle – « Nature, environnement et écocritique dans les littératures et 
cultures francophones » – comme axe transversal du 12e congrès de l’Association des 
francoromanistes allemands : vous ou la professeure Gisela Febel ? 

M.-T.M. : Merci à la revue Atelier de traduction d’avoir rendu possible cet 
entretien et les réflexions qui en découlent. Car c’est bien cela un entretien, il 
permet d’approfondir des questions particulières et invite à repenser les choses 

                                                           

1 Université « Ştefan cel Mare » de Suceava, Roumanie, mugurasc@gmail.com. 
2 Université de Brême, Allemagne, marie.maeder@gmx.de  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:16 UTC)
BDD-A32392 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



18 

 

d’un autre point de vue. Dans le cas présent, l’idée et le thème du colloque sont 
étroitement liés à mon projet de recherche actuel qui est dirigée par la 
professeure Gisela Febel. J’y analyse dans une perspective diachronique, de 
l’époque coloniale à nos jours en passant par les Lumières, les discours 
littéraires et culturels sur la nature dans les Caraïbes françaises, prenant comme 
point de départ les discours écocritiques et écopoétiques contemporains. 
Lorsque l’Association des francoromanistes allemands annonçait que le 
prochain congrès porterait sur l’image du « carrefour » conçu comme espace de 
rencontres multiples, le sujet me paraissait bienvenu pour discuter mon projet 
avec un public plus large. Parallèlement, j’animais un séminaire avec Gisela 
Febel où il était question d’examiner de près les relations entre nature, 
environnement et humains dans la littérature antillaise francophone. L’un de 
nos cours portait sur la littérature et l’engagement écologistes chez Raphaël 
Confiant et Louis Boutrin face au scandale du chlordécone ; le chlordécone 
étant un pesticide utilisé dans les Antilles françaises et dans le monde 
Atlantique francophone pendant plus de vingt ans, de 1972 à 1993, contre le 
charançon du bananier et d’autres insectes attaquant les bananiers malgré son 
interdiction en France depuis 1990. Il est donc difficile de dire qui a finalement 
eu l’idée de soumettre la thématique aux organisateurs du congrès. Je dirais 
plutôt que le colloque est le fruit de nos recherches mutuelles. 
M.C. : Jusqu’en 2019, vos axes de recherche prioritaires concernent surtout la circulation des 
savoirs et les fondements épistémologiques des études culturelles avec une attention particulière 
à ses impulsions dans la « romanistique » allemande. Qu’est-ce qui a déterminé l’ouverture 
envers ce nouvel axe de l’écocritique et l’écopoétique ? 

M.-T.M. : En 2018, j’ai eu la chance de rejoindre l’équipe de recherche de 
Gisela Febel à l’Université de Brême pour travailler dans le cadre d’un projet 
sur « La circulation et la transformation transatlantiques des idées des 
Lumières », mené conjointement avec Natascha Ueckmann et Ralph Ludwig à 
l’Université Martin Luther de Halle-Wittenberg et avec le soutien de la 
Fondation allemande pour la recherche (Deutsche Forschungsgemeinschaft/ 
DFG). Le projet partait de l’hypothèse que les Lumières ont été, depuis le 
début, un mouvement global, et que les idées circulaient au-delà de l’Atlantique, 
imprégnant les Caraïbes de manière décisive. Une autre hypothèse a été que les 
différentes valeurs et les différents concepts des Lumières ne furent pas 
seulement réemployés, adaptés et transformés, mais qu’une partie essentielle de 
leur message est en effet due à l’échange avec les Amériques et l’Afrique. C’est 
dans ce contexte que j’ai commencé à m’interroger sur la manière dont les 
particularités historiques, sociales et géographiques des espaces caribéens 
donnent forme à une expérience singulière de la nature, et donc à une 
« écopoétique » spécifiquement caribéenne. 
M.C. : Dans l’appel à communications du colloque, signé par la professeure Febel et par 
vous, j’ai retenu la précision « La section se focalise surtout sur des questions littéraires et 
culturelles ». Je vous prie de développer un peu cette idée et d’expliquer quelles sont, selon 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:16 UTC)
BDD-A32392 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



19 

 

vous, selon l’équipe de recherche dont vous faites partie, les rapports entre nature et culture, 
qu’on voit souvent en rapport d’opposition. 

M.-T.M. : Dans la pensée philosophique européenne, le dualisme entre 
« nature » et « culture » constitue l’un des fondements de l’épistémologie 
moderne. Aujourd’hui, nous savons que ces notions sont des catégories 
historiquement construites. Depuis le début des années 1960, époque où le 
culturalisme triomphait, de nombreuses recherches en anthropologie et en 
ethnologie ont conduit, non seulement à des redéfinitions du partage entre 
nature et culture, mais même à une remise en cause du paradigme lui-même. 
C’est notamment le cas des travaux engagés par Philippe Descola. Dans son 
étude monumentale Par-delà nature et culture (2004) il propose un nouveau cadre 
conceptuel quant au fonctionnement de l’esprit humain et montre que d’autres 
cultures que celle dite « occidentale » ne connaissent pas cette dichotomie et 
n’ont pas besoin d’elle pour élaborer une compréhension de l’homme dans le 
monde. Or, la distinction classique entre nature et culture ne semble nulle part 
moins opérante que dans l’archipel caribéen, pour en revenir à notre terrain 
d’exploration. Plus qu’ailleurs, la nature est liée à l’histoire, à la question 
coloniale, et cela à bien des égards. Que ce soit au regard des multiples 
transplantations botaniques ou au vu des déboisements systématiques pour 
remplacer les forêts par des plantations de tabac, de canne à sucre et de coton. 
La plantation coloniale étant par ailleurs un exemple emblématique qui montre 
que l’exploitation de la nature et l’exploitation de l’humain sont indissociables, 
puisque c’est pour tirer profit de l’agriculture caribéenne que furent mis en 
place la traite négrière et le système de l’esclavage. Prise dans cette histoire, la 
nature n’est donc pas et ne peut pas être un simple arrière-plan. Elle est le lieu 
où s’ancrent les identités caribéennes dans toute leur complexité. En revanche, 
une étude écocritique des paysages littéraires et culturels des Caraïbes, telle que 
nous la poursuivons dans notre projet de recherche et telle que nous la 
proposons dans notre appel à communications, passe nécessairement par une 
réarticulation des oppositions binaires entre nature et culture. 
M.C. : Dans le même appel, vous, les initiatrices et organisatrices du colloque, proposez une 
riche problématique qui touche à la fois aux études postcoloniales, à l’imaginaire dystopique, 
assez copieux ces derniers temps, pour atteindre également les théories relatives à la diaspora, 
l’expulsion, l’hybridité. Ce dernier aspect me semble particulièrement intéressant et je vous prie 
de nous présenter votre opinion relative à ce sujet. 

M.-T.M. : L’historiographie traditionnelle a longtemps véhiculé la thèse que la 
diffusion des savoirs se serait uniquement effectuée depuis l’Europe vers le 
monde. Or, cette représentation de l’histoire qui repose sur la reproduction 
d’un schéma eurocentrique valorisant le « centre » au détriment de la 
« périphérie » est de plus en plus remise en question. On peut ainsi observer 
que, sous l’impulsion des études postcoloniales et de l’histoire croisée, l’accent 
est mis sur des modèles plus complexes qui pensent le monde en termes de 
circulation, d’histoires connectées et enchevêtrées. L’image de l’archipel, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:16 UTC)
BDD-A32392 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



20 

 

confortée par l’auteur martiniquais Édouard Glissant, traduit d’ailleurs très bien 
cette idée selon laquelle nous vivons dans un monde polycentrique qui n’est pas 
constitué de « centres » mais de « réseaux ». Même si certaines de ces approches 
présentent elles aussi de nombreuses limites théoriques et idéologiques, elles 
apportent une nouvelle dimension, invitant à réfléchir sur l’héritage colonial 
dans les mondes francophones et au-delà. 
M.C. : Un autre thème qui m’a semblé très stimulant dans votre appel était « le potentiel 
des approches écocritiques dans les littératures francophones anciennes et contemporaines ». 
Quelles étaient vos attentes d’initiatrices et organisatrices de colloque dans ce sens ? Et, quand 
vous évoquez les littératures anciennes, vous allez jusqu’où ? Au XVIIe siècle, plus loin 
encore dans le temps ? 

M.-T.M. : J’admets que nous nous sommes inspirées de cette formule chez 
Stéphanie Posthumus, figure clé dans la recherche contemporaine. L’idée 
majeure est que l’écocritique, bien que fondée sur une préoccupation pour les 
problèmes environnementaux mondiaux, ne peut pas être « transférée » d’une 
culture à l’autre. Rappelons rapidement que l’écocritique est née au début des 
années 1990 dans les milieux universitaires anglo-saxons et qu’elle a fait son 
apparition dans l’Hexagone et dans l’espace francophone il y a seulement une 
dizaine d’années. Je ne reviendrai pas sur les raisons de ce décalage temporel, 
mais il est crucial de les prendre en considération parce qu’elles renvoient à 
différents positionnements épistémologiques. Or, en parlant du « potentiel des 
approches écocritiques » au pluriel, nous avons voulu adopter une perspective 
plus large, prenant en considération les diverses orientations de la recherche, les 
spécificités liées aux traditions disciplinaires mais aussi les enjeux socio-
politiques et les nombreux débats encore ouverts. Il s’agit donc de bien plus 
que de simples nuances sémantiques. Dans cette même logique, il nous a 
semblé fructueux d’ouvrir la réflexion à des textes de tout genre, de toute 
provenance et de toute époque. 
M.C. : Pour ce qui est du plan spatial, on remarque un intérêt particulier pour les 
littératures caribéennes, subsahariennes, canadiennes et latino-américaines. Qu’est-ce qui 
motive, explique cet intérêt ? 

M.-T.M. : Je préciserais que nous avons cité les littératures caribéennes, 
subsahariennes, canadiennes et latino-américaines dans une double perspective. 
D’une part, pour souligner que l’échelle géographique de l’enquête écocritique 
s’est considérablement élargie ces dernières années. D’autre part, pour mettre 
en lumière le rapprochement qui s’est opéré entrel’écocritique et les théories 
postcoloniales, permettant de réfléchir à la crise écologique mondiale en 
abordant des thèmes tels que la déforestation, la désertification, l’exploitation 
des ressources naturelles, les catastrophes naturelles ou encore le tourisme de 
masse. 
M.C. : En ce qui concerne les « histoires naturelles », on évoque surtout des relations de 
voyage dans des régions moins connues à l’époque, or ce genre littéraire est un peu plus vaste. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:16 UTC)
BDD-A32392 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



21 

 

Je dois comprendre que c’est ce qui vous intéresse particulièrement par rapport à votre 
thématique ? 

M.-T.M. : C’est vrai qu’il y a un intérêt spécifique pour la littérature de voyage 
et que cet intérêt émane de la thématique de notre projet de recherche. En 
effet, le genre viatique se prête particulièrement bien pour une étude 
diachronique des discours écocritiques dans les littératures caribéennes parce 
qu’il permet de retracer les représentations de la nature à l’époque des 
premières expéditions coloniales et de reconstituer les échos de cet héritage 
épistémologique dans la littérature contemporaine. Ainsi, le XVIIe siècle voit 
apparaître les premières « histoires naturelles », textes transgénériques qui 
recèlent récits d’aventures, réflexions personnelles, descriptions 
anthropologiques et traités botaniques, où la nature y est classée, nommée et 
analysée de même qu’elle y est célébrée comme un paradis retrouvé. Pour les 
écrivains des Caraïbes, le défi consiste à repenser la tradition de ces récits pour 
établir un rapport non colonial avec les natures archipéliques. 
M.C. : En regardant le programme du colloque, annulé malheureusement à cause des 
conditions sanitaires mais « converti » heureusement en volume collectif, j’ai vu une très riche 
et stimulante palette de propositions, en jugeant, selon les titres. C’est également votre 
sentiment et celui de la professeure Febel, en tant qu’organisatrices et, par la suite, directrices 
d’ouvrage à la lecture des articles ? 

M.-T.M. : Nous avons en effet été surprises par le nombre de suggestions 
reçues et la variété des sujets proposés, tant sur le plan générique que sur le 
plan thématique. Bien qu’un travail de synthèse reste encore à faire, quelques 
observations peuvent être faites. Ainsi, il est intéressant de remarquer que le 
corpus des textes étudiés couvre un vaste spectre de productions littéraires 
englobant des genres et sous-genres tels que le roman, le théâtre, la poésie, la 
chanson, l’utopie et le conte. Des genres comme la littérature de voyage ou la 
science-fiction n’ont pas été considérés. Aussi, les intervenants n’ont pas suivi 
notre invitation à se pencher sur des textes anciens et d’entreprendre des 
(re)lectures écocritiques d’œuvres « classiques » ou « méconnues » dont les 
enjeux écologiques n’ont pas encore été mis à jour. En revanche, l’accent a été 
mis sur la littérature contemporaine et le roman, seules trois contributions ont 
choisi le XIXe siècle comme terrain de prédilection. Du reste, on constate une 
forte concentration sur les littératures maghrébine et subsaharienne, suivie par 
les littératures caribéenne, française et québécoise. Signalons aussi que l’œuvre 
de J. M. G. Le Clézio est de loin celle qui a été choisie le plus fréquemment. 
Somme toute, nous avons reçu plus d’une trentaine de propositions 
passionnantes dont la plupart viennent de chercheurs rattachés à diverses 
universités françaises et étrangères, dépassant largement les aires francophones 
puisque nous avons également reçu des propositions issues de chercheurs 
travaillant au Royaume-Uni, en Iran, en Serbie et en Croatie. Cela semble 
affirmer que l’écocritique se porte bien à l’échelle mondiale. Notons toutefois 
que la réaction de la part de nos collègues germanophones a été plutôt faible, ce 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:16 UTC)
BDD-A32392 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



22 

 

qui est étonnant si l’on considère que le colloque a été envisagé dans le cadre 
du congrès de l’Association des francoromanistes allemands. Il serait 
intéressant de s’interroger sur les raisons de ce « silence », tout en jetant un 
regard sur les évolutions dans les philologies voisines, notamment dans la 
germanistique et les études anglophones et espagnoles qui semblent déjà bel et 
bien avoir intégré les approches écocritiques dans leurs programmes 
universitaires. 
M.C. : Comme notre revue s’intéresse particulièrement à la traduction, je voudrais savoir si 
la problématique du passage d’une langue-culture à l’autre a été touchée, traitée par quelques 
contributeurs ? 

M.-T.M. : En fait, chère collègue, vous êtes la seule auteure à avoir traité les 
enjeux liés à la traduction et il est vrai que nous avons accordé peu d’attention à 
cette problématique dans notre appel à communications. Elle nous a tout de 
même occupé et elle ne cesse de nous occuper dans la mesure où la 
« romanistique » allemande est avant tout une discipline philologique. Nous 
avons été confrontées au double défi d’esquisser le cadre de notre réflexion en 
fonction de la terminologie française et de trouver les équivalences en 
allemand. Pour des raisons pratiques, nous avons finalement décidé de choisir 
le français comme langue unique du colloque. Il serait toutefois souhaitable 
d’approfondir ces questions et de réfléchir à la manière dont des concepts-clés 
tels que l’« écocritique » et l’« écopoétique », qui renvoient à des contextes 
idéologiques spécifiques, sont transférés d’une langue-culture à l’autre. 
M.C. : Chère collègue, je vous remercie infiniment de vos réponses ! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:16 UTC)
BDD-A32392 © 2020 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

