
BJ VII (2019-2020) 

 
 
 

CÂTEVA CONSIDERAŢII DESPRE GENEZA 
TETRAEVANGHELULUI BILINGV SLAVO-ROMÂN  

DE LA SIBIU (1551-1553)*1 
 

Levente NAGY 
Université Eötvös Loránd, Budapest 

nagy.levente@btk.elte.hu 
 

Résumé Ioan-Florin Florescu a évoqué récemment de sérieux arguments philologiques 
en faveur du thèse que le texte roumain du Tétraévangile de Sibiu présente des concor-
dances textuelles avec les traductions tchèques (notamment Bible Olomoucká, 1417, et 
Bible Drážďanská, 1360) et allemandes du XVe siècle (les versions de l’édition de Johann 
Mentelin, 1466). Selon les recherches de László Hadrovics, il semble que les traducteurs 
du Codex de Munich (l’évangéliaire le plus ancien en langue hongroise faisant partie de 
ladite Bible hussite) ont utilisé également les Bibles de Dresde et d’Olomouc, ainsi que la 
Bible allemande de Johannes Viler (1434-1435). De plus, on connaît bien que le Codex 
de Munich a été copié en Moldavie en 1466 et que le texte roumain du Tétraévangile de 
Sibiu présente quelques caractéristiques du dialecte de la Moldavie du Nord. Ces données 
constituent la base de l’hypothèse selon laquelle la genèse du Tétraévangile de Sibiu a égale-
ment eu lieu dans un contexte hussite par analogie avec la Bible hussite hongroise. Dans 
mon étude, j’ai essayé de prouver que le Tétraévangile de Sibiu a été traduit quelque part en 
Maramureş et dans le nord de la Moldavie dans une zone multiethnique et multilingue, le 
texte roumain étant transcrit plus tard dans le sud de la Transylvanie (Banat-Hunedoara). 
Les analogies philologiques entre le texte roumain et entre le texte tchèque de Bible 
Drážďanská et de Bible Olomoucká et le texte allemand de la Bible de Mentelin ne semblent 
pas être le resultat de l’utilisation directe de ces sources par les traducteurs/éditeurs 
roumains, mais plutôt de l’existence d’un lexique religieux (biblique) commun oral multi-
lingue utilisé réciproquement et alternativement par des prêtres plus éduqués, qui vivaient 
dans un tel environnement multiculturel.  
Mots-clés : Tétraévangile de Sibiu, roumain, traduction de la Bible, hussitisme, multi-
linguisme.  

1. Introducere 

Între anii 1544-1553 au apărut la Sibiu trei tipărituri chirilice: un catehism în limba 
română (1544), un tetraevanghel slavon (1546) şi un tetraevanghel slavo-român 
(1551-1553). Figura editorului acestor publicaţii, Filip Moldoveanul (Philippus Mahler 
sau Philippus Pictor), este bine cunoscută în istoriografia românească, aşa că nu voi 

 
* Quelques considérations sur la genèse du Tétraévangile bilingue slavo-roumain de Sibiu (1551-1553). 
1 Studiul de faţă a fost scris în cadrul grantului NKFIH 128 151. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 64                                                                                                              Levente NAGY  
 

 

insista asupra lui2. În studiul de faţă voi vorbi doar despre Tetraevanghelul slavo-român 
de la Sibiu (TSR) Până acum s-au formulat două ipoteze privind geneza acestuia. 1. 
Ipoteza lui Demény Lajos: TSR a fost tradus în Moldova (există un strat dialectal 
moldovenesc în textul românesc) şi este identic cu acel tetraevanghel care a fost dus 
de către un bătrân erudit moldovean (Filip Moldoveanul?) în 1532 la Wittenberg 
pentru tipărire3. Această traducere moldovenească înainte de tipărire a fost revizuită 
de către maestrul Filip (care era un sas din Moldova) la Sibiu pe baza Bibliei lui Luther 
(Demény 1971: 96-98). 2. Ipoteza Gheţie-Mareş: traducerea românească conţine 
„o serie de trăsături bănăţene-hunedorene, mai numeroase şi mai importante decât 
cele localizabile în Moldova”, deci TSR se datorează unei mişcări timpurii protestante 
din Banat şi Hunedoara, fiind tradus tot aici „şi pus sub tipar, după ce a fost revizuit 
de Filip Moldoveanul” (Gheţie 1977: 190-191; vezi şi Gheţie 1966: 76-78, Mareş 
1966, Mareş 1967: 65-77, Mareş 1982: 184-192). 

Contribuţia cea mai valoroasă din ultimii ani adusă la geneza TSR este, fără îndoială, 
cea a lui Ioan-Florin Florescu (Florescu 2010, Florescu 2015: 167-202). Dânsul a adus 
câteva exemple filologice convingătoare în sprijinul ipotezei conform căreia tradu-
cătorii TSR s-au folosit şi de două biblii cehe, cel mai probabil Biblia de la Drezda 
(Biblia Drážďanská, scrisă în jurul anului 1360) şi cea de la Olmütz (Biblia Olomoucká, 
1417), precum şi de Biblia germană a lui Johannes Mentelin, publicată în anul 1466. 
Un argument forte al lui Florescu este acela că noţiunea ‘farisei’ din Mat. 5:20 este 
redată în textul românesc prin duhovnic. În afară de Biblia Olomoucká – židovskych 
duchovnikov (Mat. 3:7); duhovnici židovšti (Mat. 22:41), în nicio altă traducere a textului 
biblic de până la 1550 nu este redat ‘fariseu’ cu duhovnic4. După această demonstraţie 
filologică frapantă, Florescu ajunge la concluzia următoare: 

Ipoteza mea este că echivalentul duhovnic, prin care sunt desemnaţi fariseii, provine dintr-o 
traducere românească mai veche, revizuită la Sibiu după Biblia lui Luther (sunt multe 
indicii în paginile Tetraevanghelului care conduc la presupunerea unei versiuni româneşti 

 
2 Cel mai important studiu despre Filip Moldoveanu este până azi Huttman/ Binder (1968). 

Vezi şi Monok et al. (2008: 49-51). 
3 Vezi scrisoarea din 11 martie 1532 al lui Nicolaus Pfluger: „Un învăţat bogat din Moldova, 

bărbat în vârstă, care nu vorbeşte nemţeşte, ci latineşte şi polonă, a sosit la Wittenberg ca 
să-l vadă şi să-l audieze pe Martin Luther şi vrea să se îngrijească de tipărirea celor patru 
Evanghelii şi a Epistolelor lui Pavel în limba română, polonă şi germană, ca şi când în 
Universitatea din Cracovia n-ar exista învăţaţi atât de erudiţi. Mă mir cum un învăţat 
bătrân s-a lăsat într-atât ademenit de seducătorul acela şi s-a dus atât de departe, din 
provincia lui, la Wittenberg” (Acta Tomiciana, XIV, Posnan, 1952, 203). Citez în traducerea 
lui Benga (2003: 87). 

4 Vezi, de exemplu, la Mat. 5:20: „De nu va fi dereptate vostra mai mare necăt cărtularilor şi 
duhovnicilor, nu vreţi întra în împaraţia cerului” (TSR: 131). Vezi şi: Florescu (2015: 168, 
171, 175-176). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Câteva consideraţii despre geneza Tetraevanghelului bilingv...  65 
 

 

primitive). În cursul operaţiunii de revizuire, făcută în grabă şi cu numeroase greşeli, unii 
echivalenţi din versiunea primitivă au trecut în textul final, ca transpuneri alternative alături 
de opţiunile revizorului sibian. Este şi cazul alternanţei duhovnic–fariseu, pe care revizorul 
o tolerează în versiunea finală, considerând, probabil, primul termen o adaptare culturală 
acceptabilă. Cât despre utilizarea echivalentului duhovnic în versiunea românească primitivă, 
este posibil ca acesta să fi fost sugerat traducătorului fie de către un izvor cehesc consul-
tat (de exemplu, o copie după Biblia Olomoucká), fie de un vocabular latin-german dintre 
aşa-numitele vocabularii ex quo, foarte răspândite în secolul al XV-lea, în care lat. pharisaeus 
este echivalat eyn geystlich judde, ain gaistlich iud etc. Ambele ipoteze ne conduc la un timp al 
acestei traduceri primitive anterior apariţiei Noului Testament al lui Luther (1522) 
(Florescu 2015: 176-177). 

La prima vedere, sunt convingătoare şi celelalte exemple aduse de către Florescu 
în sprijinul ipotezei sale. Astfel, de exemplu, redarea termenului slavon korvanø (corvan 
‘vistier’) prin comóră, sau a termenului skopici ‘castraţi’ prin curaţi, sau a lui vr™tiwi 
‘sac’ prin saci de păr se explică prin textul german al lui Mentelin: schatz, keúsch, herin 
(vezi Florescu 2010: 48-49, Florescu 2015: 197-198). Forma Ozzia (numele lui Iosif) 
în Mat. 13:55, în textul slavon fiind Ûosii, ne trimite la Biblia de la Drezda, în care 
găsim Oziep, Ozia, Yozias (Florescu 2015: 196). Traducerea greşită a termenului geenna 
(redat în textul românesc în general cu iad) în versetul Mat. 5:22 prin vopaia focului 
(geenn™ ogn´n™i) este explicată de către Florescu (2010: 66) tot prin textul Bibliei 
Drážďanská, unde noţiunea ‘gheena’ este tradusă cu plamen ohnyewim (‘văpaia, flacăra 
focului’). În Biblia Olomoucká, în acest verset găsim ohně pekelného („focul iadului”). 

2. Husitismul şi Tetraevanghelul de la Sibiu 

Pe baza acestor concordanţe filologice existente între textul românesc şi bibliile cehe, 
Florescu (2015: 200) a emis ipoteza că traducerea TSR s-a făcut într-un mediu husit. 
O analogie în sprijinul aceste teorii ar fi geneza Bibliei Husite maghiare:  

Se ştie că Biblia maghiară husită s-a tradus în Moldova, sursele germane şi ceheşti fiind 
consultate ca versiuni auxiliare, iar la 1466 Evanghelia husită era copiată de un sas, la 
Trotuş, lângă Bacău (Müncheni Kódex). Dar convertiri la husitism nu au existat doar 
printre maghiari şi saşi (o marotă a istoriografiei româneşti), ci şi printre catolicii români 
din Moldova şi din Transilvania. O traducere românească a Evangheliei putea fi iniţiată 
într-un astfel de mediu. Ultima migraţie husită în Moldova, cea a Fraţilor bohemi expul-
zaţi din Moravia şi din Ungaria, a avut loc în jurul anului 1481. O parte dintre husiţi se 
vor întoarce în patrie după 1492, dar o comunitate importantă va  continua să locuiască 
în Moldova de-a lungul secolului al XVI-lea, până când va fi absorbită de catolicism. 
Husiţii din Transilvania (printre care se aflau şi români) vor adera la mişcarea reformată. 
Traducerea românească a Evangheliilor sub influenţă husită putea fi întreprinsă fie în 
Transilvania, fie în Moldova de către refugiaţi husiţi transilvăneni, ceea ce, în ambele cazuri, 
ar explica prezenţa în textul românesc al Tetraevanghelului a unui strat de limbă bănă-
ţenesc-hunedorean, pentru care Ion Gheţie a adus mai multe argumente (Florescu 
2015: 200-201). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 66                                                                                                              Levente NAGY  
 

 

Aş avea două observaţii la această concepţie. În primul rând, ideea că textul biblic 
trebuie tradus în limbile vernaculare şi că oricine are dreptul să-l citească şi să-l inter-
preteze liber nu este o concepţie pur protestantă şi nici husită, ci o împărtăşeau şi 
umaniştii catolici, în frunte cu reprezentantul lor principal, Erasmus din Rotterdam. 
Datorită acestui fapt, primele traduceri vernaculare ale Bibliei, şi în primul rând ale 
Noului Testament, au apărut atât în mediile catolice, cât şi în cele protestante. Astfel, 
de exemplu, primul Nou Testament maghiar publicat în anul 1536 la Viena a fost 
tradus de către Pesti Gábor, un erasmist fervent, care a rămas, ca şi maestrul său, tot 
timpul vieţii sale catolic, ba chiar era în relaţii bune cu cercul umaniştilor vienezi 
catolici antiluterani (Udalricus Fabri, Wolfgangus Lazius, Johannes Fabri, Johannes 
Alexander Brassicanus)5. Aşadar, ceea ce putem afirma cu siguranţă este doar atât: 
că apariţia TSR stă sub egida influenţelor curentelor umaniste occidentale care vizau 
citirea şi interpretarea liberă a textului biblic, o concepţie care la vremea respectivă 
era total străină de toată Biserica Orientală, deci şi de cea românească. 

În al doilea rând, cred că analogia între traducerea TSR şi cea a Bibliei Husite 
(Huszita Biblia) maghiare e forţată. Sunt total de acord cu Agrigoroaei (2018: 77-99) în 
privinţa faptului că influenţa husită asupra culturii româneşti a fost exagerată. 
Istoria coloniilor husite din Ardeal şi, mai ales, din Moldova e bine cunoscută, dar 
despre aportul lor la cultura română avem doar supoziţii şi ipoteze. În literatura 
maghiară există chiar şi astăzi discuţii serioase în privinţa caracterului husit al 
Bibliei Husite şi despre husitismul traducătorilor maghiari. Din Biblia Husită s-au 
păstrat trei fragmente. Unul este Bécsi Kódex, Codexul Vienez, aflat până la 1932 în 
biblioteca imperială din Viena, astăzi fiind depozitat la Biblioteca Naţională Maghiară 
Országos Széchényi Könyvtár; copiat în jurul anului 1450, conţine unele cărţi din 
Vechiul Testament (cartea lui Ruth, a lui Daniel, a Esterei etc.). Sursa traducerii a fost 
probabil un lectionarium benedict sau premonstratens. Al doilea fragment (Apor-kódex) 
conţine, pe lângă psalmii 56-150, şi câteva imnuri şi cântece religioase catolice. A 

 
5 Pesti Gábor, în prefaţa sa din Noul Testament, referindu-se la Erasmus, scria următoarele: 

„Aşa se pare că Erasmus – acest om înzestrat cu talent, dar cu şi mai multă cultură – [...] 
contrazice ferm pe cei care nu vor ca cuvântul lui Dumnezeu să fie transpus în limba 
poporului şi să fie interpretat de cei care nu sunt erudiţi. Dar oare soarele nu bate asupra a 
toată lumea, oare învăţătura lui Hristos nu este comoara tuturor? Hristos nu l-a refuzat pe 
nimeni, nici pe tineri, nici pe bătrâni, nici pe femei nici pe bărbaţi, nici pe săraci, nici pe 
bogaţi, nici pe cei care vorbeau alte limbi decât el. Cel mai bine ar fi, spune Erasmus, dacă 
Biblia ar fi tradusă în fiecare limbă, aşa încât să o cunoască nu doar scoţienii şi iberii, dar 
chiar şi saracenii şi turcii” (prefaţa lui Pesti, după Zvara 2003: 43). Pesti Gábor (1510-1546) 
era secretarul voievodului ardelean Báthory István (1477-1534). După moartea acestuia, în 
1536, s-a dus la universitatea din Viena, de unde s-a întors la curtea regală din Buda. După 
ocuparea cetăţii Buda de către turci (1541), pleacă împreună cu regina Isabela în Ardeal, 
unde devine secretarul reginei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Câteva consideraţii despre geneza Tetraevanghelului bilingv...  67 
 

 

fost copiat cândva la sfârşitul secolului al XV-lea; la începutul secolului al XVI-lea 
era în folosinţa călugăriţelor din ordinul premonstratens, iar mai târziu a ajuns în 
posesia baronului şi scriitorului ardelean Apor Péter (1676-1752), astăzi aflându-se 
la Muzeul Naţional Secuiesc din Sfântu Gheorghe. Din punctul nostru de vedere, 
cel mai important fragment este cel de-al treilea, numit Müncheni Kódex, aflat astăzi în 
Bayerische Staatsbibliothek din München. Codexul conţine traducerea maghiară a 
celor patru evanghelii şi o însemnare preţioasă la sfârşit: „e könyv megvégeztetett 
Németi Györgynek, Hensel Emre fiának keze miatt Moldovában Tatros városában, 
Úr születésének ezernégyszáz hatvanhatod esztendejében” [= această carte a fost 
terminată de mâna lui Németi György, fiul lui Hensel Emre, în Moldova, în oraşul 
Trotuşului, în anul o mie patru sute şaizeci şi şase de la naşterea Domnului] (Müncheni 
Kódex, p. 402). Această informaţie a copistului este întărită şi de continuatorul 
cronicii franciscanului Szalkai Balázs (Chronica fratrum minorum de observantia provinciae 
Boznae et Hungariae), care, relatând răzmeriţele husite din Sirmium survenite în anii 
1438-1439, scria următoarele: 

Tunc etiam duo literati de eadem Kamancze, videlicet Thomas et Valentinus, cum 
quibusdam hominibus insanis et mulierculis consilio inito, nocte recedentes ad Regnum 
Moldvae intraverunt, ubi iidem duo clerici haeresim praedictam seminantes, utriusque 
testamenti sripta in Hungaricum idioma transtulerunt. Quot ergo et quanta in eis apparet 
haeresis, sicut et ego legi, nemo hominum numerare possit, ex quo fuerunt simplices 
literati iuxta proverbium vulgare: simplex Theologus purus haereticus est, namistam 
dictionem: spiritus sanctus exposuerunt sic: zent zelleth (Analecta, p. 240)6. 

Deşi sunt discuţii în literatura maghiară despre persoana literaţilor Thomas şi 
Valentinus7, datele filologice arată fără îndoială că cele trei fragmente păstrate ale 

 
6 „Doi literaţi din Kamancze, cu numele de Thomas şi Valentinus, din sfatul unor oameni 

proşti împreună cu nevestele lor în timpul nopţii au plecat în Moldova, unde aceşti doi 
clerici, răspândind erezile lor prin predici, au tradus în limba maghiară cele două Testa-
mente. Nici nu se poate spune în ce măsură este eretică această traducere, lucru care se 
arată şi prin faptul că spiritus sanctus este tradus prin zent zelleth [adică vântul sfânt]. 
Acest lucru nici nu este de mirare, dat fiind faptul că tradcuătorii erau nişte literaţi simpli 
(inculţi) şi aşa cum spune proverbul: teologul simplu (incult, needucat) este un eretic pur”.  

7 În trecut, aceşti Thomas şi Valantinus au fost identificaţi cu doi studenţi maghiari ai 
universităţii din Praga: Thomas Quinqueeclesiensis (1399) şi Valentinus de Újlak (1411). 
Este mai verosimil însă că Valentinus este identic cu Kamanci Balázs, care era student la 
Praga mai târziu (în jurul anului 1428). Vezi în acest sens Haraszti Szabó et al. (2017: 43). 
Pentru date mai recente despre geneza şi autorii Bibliei Husite maghiare, vezi: Madas (1998: 
50-52), Galamb (2009: 3-12), Korompay (2017: 53-60), Haraszti Szabó (2018: 126-127). 
Localitatea Kamanc (Kamenec) se afla în Sirmium (azi Sremska Kamenica, Kemenitz din 
Serbia), şi nu trebuie confundată cu Kamianets-Podilsky din Ucraina, aşa cum a făcut-o 
Agrigoroaei (2018: 81). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 68                                                                                                              Levente NAGY  
 

 

Bibliei Husite provin dintr-o sursă comună, iar pe de altă parte relatările cronica-
rului franciscan sunt demne de crezut. Faptul că în textul Bibliei Husite este aplicat 
un sistem ortografic maghiar construit pe baza principiilor ortografice exprimate de 
Jan Hus în Orotographia Bohemica, că anonimul franciscan consideră traducerea lui 
Thomas şi Valentinus drept eretică şi că aceşti doi „simplices literati” proveneau 
dintr-un mediu pe deplin husit ne îndreptăţeşte să nu fim de acord cu prima parte 
(cu litere cursive) a afirmaţiei domnului Agrigoroaei (2018: 81, 87):  

si l’influence hussite n’est pas certaine dans la littérature hongroise, l’influence hussite sur la jeune 
littérature roumaine perd l’un des arguments les plus importants. [...] Il est alors impos-
sible de considérer que la rédaction du «prototype» du Tétraévangile de Sibiu, qui paraît 
remonter à une Biblie tchèque de première rédaction, non-hussite, serait certainement 
due aux Hussites.  

Deci influenţa husită a fost hotărâtoare asupra literaturii maghiare, dovadă că 
rămăşiţele ortografiei husite pot fi depistate chiar şi în sistemul ortografic actual 
maghiar. Argumentele aduse mai nou de către Szabó (1989: 118-129), citate şi de către 
Vladimir Agrigoroaei, în privinţa explicării ortografiei prin alte influenţe decât cele 
husite şi a traducerii textului biblic într-un mediu franciscan nu rezistă criticilor filo-
logice8. Cu partea a doua a citatului domnului Agrigoroaei însă sunt total de acord: 
traducerea TSR nu trebuie căutată cu orice preţ într-un mediu husit. Pe baza acestor 
considerente, Agrigoroaei (2018: 88-90) emite ipoteza că prototipul TSR ar veni din 
zona Banat-Hunedoara, zonă în care se pot depista atât unele inscripţii româneşti de 
pe picturile murale datând din prima jumătate a secolului al XV-lea, cât şi prezenţa 
husiţilor şi a franciscanilor trecuţi prin Bohemia (de exemplu, Ioan de Capistran).  

Luând în considerare cele expuse mai sus, o ipoteză verosimilă privind geneza 
TSR ar fi următoarea. Traducerea s-a făcut înaintea apariţiei primelor biblii ceheşti 
tipărite (Biblia de la Praga, 1488) pe baza unor manuscrise care conţineau textul Bibliei 
de la Drezda şi al Bibliei Olomoucká. Traducătorul trebuia să fi fost un umanist ardelean 
sau moldovean trecut prin Universitatea din Praga. După cele mai recente cercetări, 
în perioada 1348-1525 au studiat 31 de studenţi ardeleni la Universitatea din Praga. 
Din datele de care dispunem se poate afirma că niciunul dintre ei nu era român, în 
marea majoritatea lor fiind saşi şi într-un număr mai mic maghiari. Nu avem date nici 
despre cunoştinţele lor de limbă română9. Din când în când, în literatura de speci-
alitate apare teoria că acel Iacob despre care episcopul catolic din Baia, Ioan Ryza, 
vorbeşte în scrisoarea sa din 5 martie 1431 adresată episcopului de Cracovia, 
Zbigniew Oleśnicki, este identic cu Jacobus de Molda, student al Universităţii din 

 
8 Pentru refutarea argumentelor lui Szabó, vezi: Galamb (2009), Korompay (2017: 60-61), 

Haraszti Szabó (2018: 125-128).  
9 Pentru identificarea şi biografia studenţilor ardeleni de la Universitatea din Praga, vezi 

Haraszti Szábo et al. (2017).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Câteva consideraţii despre geneza Tetraevanghelului bilingv...  69 
 

 

Praga între anii 1407-1410. Din scrisoarea lui Ioan de Ryza reiese că acest Iacob, 
fugind din temniţa de la Cracovia, s-a stabilit la Bacău şi este un husit fervent 
(„înveninat de otrava sectei Wiclefiştilor”), critică acerb toată Biserica Romană, dar 
mai ales pe papa, care ar fi „târfa Agnes, care ar fi născut şi un copil”10. Primul care 
l-a identificat pe acest Iacob din Bacău cu studentul praghez Jacobus de Molda a fost 
Jan Macůrek. Mai târziu s-a ivit şi ipoteza că acest Iacob ar fi fost „un student 
moldovean, care frecventase universitatea din Praga între 1407-1410” (Daniel 2007: 
154). Pe baza acestor considerente, oare de ce nu am putea formula ipoteza urmă-
toare: Jacobus de Molda, studentul moldovean de la universitatea din Praga şi husitul 
zelos din Bacău, a fost cel care a folosit la traducerea Tetraevanghelului slavo-român 
cele două biblii ceheşti. În acest caz chiar ar funcţiona şi analogia cu Biblia Husită 
maghiară. 

Pe lângă faptul că existenţa unui text biblic românesc în prima jumătate a seco-
lului al XV-lea ar fi de-a dreptul o senzaţie, sunt şi alte considerente care nu sprijină 
valabilitatea acestei ipoteze. Din cercetările mai recente reiese clar că Iacobus de 
Molda nicicum nu putea să fie „un student moldovean”. Jacobus Moldanie (aşa 
figurează numele lui în matricula universităţii pragheze) era originar nu din Moldova, 
ci din localitatea Moldava nad Bodovu (în limba germană Moldau, în limba maghiară 
Szepsi) care se află azi în Slovacia, lângă oraşul Košice. Era student într-adevăr la 
universitatea din Praga între anii 1402-1410 (Haraszti Szabó et al. 2017: 72). Ce s-a 
întâmplat cu el după părăsirea universităţii, nu ştim. Teoretic, putea chiar să fie identic 
cu acel Iacob care din teminţa de la Cracovia fugise în Moldova. Chiar dacă ar fi 
fost aşa, cred că dintre traducătorii evangheliarului sibian putem să-l excludem, fiindcă 
datele mai sus enumerate arată că nu avea cum să ştie limba română. 

Din secolul al XV-lea avem cunoştinţă încă despre doi intelectuali care pare că ar 
fi fost de origine română şi au frecventat câte o universitate europeană. Un anumit 
Johannes Moldaviensis de Teleyth, adică Tileagd (din Bihor), se înscria în anul 1493 la 
universitatea din Cracovia. Nu avem nicio altă informaţie despre viaţa lui, dar după 
nume se pare că a fost de origine română (Tonk 1979: 266) Andreas Clementis 
Balachi de Dena (Deva), care se înscrie în anul 1492 la universitatea din Viena, se 
poate considera, după nume, tot de origine română (ibid.: 204). Despre ei s-ar putea 
închipui mai bine decât despre Jacobus Moldanie că ar fi participat la traducerea 
TSR. Johannes Moldaviensis la universitatea din Cracovia precis că a învăţat şi limba 
cehă, ea fiind la vremea respectivă lingua franca a culturii aristocratice din Polonia 
(Verkholantsev 2008: 17). Studentul de la Viena Andreas Clementis Balachi precis că 
ştia limba germană, deci el putea să folosească la traducere Biblia lui Mentelin. Tot 
prin el s-ar explica şi prezenţa elementelor dialectale bănăţene şi hunedorene în textul 
românesc, fiind originar din Deva. Până când nu vom avea date mai multe despre 

 
10 Scrisoarea lui Ioan de Ryza în traducerea românească în Călători (I, p. 65). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 70                                                                                                              Levente NAGY  
 

 

aceşti intelectuali români din secolul al XV-lea, nu putem afirma mai mult despre 
rolul jucat de ei în traducerea TSR. În plus, trebuie să luăm în considerare faptul că 
e greu de închipuit ca un cărturar român trecut prin universităţile din Cracovia sau 
din Viena să nu folosească în timpul traducerii textul latin sau grec al Noului Testa-
ment. Or, în textul TSR, cel puţin până la ora actuală, nu a fost descoperit niciun 
procedeu de traducere care ar dovedi influenţa variantei latine sau greceşti a textului 
neotestamentar. 

3. Concordanţe, influenţe, accidente 

Toate ipotezele expuse mai sus pot fi formulate numai în cazul în care acceptăm 
teoria lui Florescu conform căreia în geneza TSR au fost folosite ca surse de control 
cele două biblii ceheşti, precum şi biblia germană a lui Mentelin. Unele probe filolo-
gice aduse de către domnul Florescu în sprijinul ipotezei sale nu sunt însă destul de 
convingătoare pentru mine. Astfel, de exemplu, versetul Mat. 26:67 sună aşa în tradu-
cere românească: „Atunce scuipiră pre faţa lui şă-l batia pre dupo cap”. Fragmentul 
cursiv din propoziţia de mai sus nu se găseşte nici în textul paralel slavon şi nici în 
traducerea lui Luther. Iată interpretarea dată acestui fenomen de către Florescu 
(2015: 197): 

Niciunul din termenii slavoni nu conduce la interpretarea „pre dupo cap” din 
Tetraevanghel. Acest adaos nu poate fi explicat nici prin apelul la Biblia lui Luther, unde 
găsim traducerea „und schlugen jn mit feusten” („şi îl loveau cu pumnii”). Din nou, o 
interpretare similară se regăseşte atât în ediţiile după Mentelin, „und schlůgen in mit 
halsschlegen” („şi îl loveau cu lovituri peste gât”), cât şi în Biblia Olomoucká, „a pošijky 
jej tepiechu” („şi îl băteau peste grumaz”).  

O traducere absolut identică cu textul ceh şi cu cel german al lui Mentelin o găsim 
însă în traducerea maghiară a Noului Testament al lui Pesti Gábor: „akkor ötet arcul 
pökdössék és nyakon csapdossák vala” [= atunci îl scuipară pe faţă şi îl loveau de peste 
gât”]. (Pesti, Új Testamentum, p. 61). Dar exact în această formă se găseşte fraza 
respectivă şi în Noul Testament editat de către Erasmus: „Tunc expuerunt in faciem 
eius et colaphis eum caeciderunt”11. Chiar dacă acest fragment lipsea atât din textul 
slavon, cât şi din cel al lui Luther, totuşi era prezent nu doar în Biblia cehă şi în 
cea germană a lui Mentelin, ci şi în alte biblii cu o circulaţie destul de largă la vremea 
respectivă.  

 
11 Citez din ediţia: Novi Testamenti editio postrema per Desidederio Erasmum Roterodamum, 

Tiguri [Zürich], 1541, 95. În latina clasică colaphus însemna ‘lovitură de pumn’, dar din 
dicţionarul lui Szenci Molnár Albert (Dictionarium Latino-ungaricum, Norimberga, 1604) ştim 
că în sintagmele colaphum infringere, caedere, ducere etc. avea şi sensul de ‘a lovi de după grumaz, 
de după gât’. Asta este deci cauza pentru care în Biblia lui Mentelin apare în acest loc 
teremenul de halsschlegen. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Câteva consideraţii despre geneza Tetraevanghelului bilingv...  71 
 

 

Foarte interesantă este şi redarea termenului gentes. În textul slavon găsim întot-
deauna äajik (‘limbă’), care în traducerea românească este redat ori exact cu limbă, 
ori cu păgân. Un procedeu absolut identic cu cel pe care Florescu l-a depistat şi în 
cazul traducerii noţiunii ‘fariseu’ care în TSR este redat, alternativ, ori cu farizeu, ori cu 
duhovnic. 

Mat. Biblia  
Olomoucká 

Mentelin Luther Tetraevanghelul  
de la Sibiu 

4:15 cěsta mořská 
za Jordánem v 
Galilei pohanské 

ein weg dez mers 
anderthalb des 
iordans galile der 
heiden 

das Land am Meer, 
das Land jenseits 
des Jordans, das 
heidnische Galiläa 

cale pre lângă mare 
decinde de Iordan 
limbile Galileiului. 

10:5 cěstú, ješto jest 
ku pohanstvu 
nechodte 

in den weg der 
heiden get nit 

Geht nicht den 
Weg zu den Heiden 

în cale pagânilor nu 
mergeţi 

10:18 ak králom ak 
biskupom 
budete vozeni 
na svědečstvie 
jim a pohanstvu 

zu den kunigen und 
zu den richtern 
(judecători) umb 
mich in zu eim 
gezeung und den 
leuten. 
 

Und man wird 
euch vor 
Statthalter  
und Könige führen 
um einetwillen, 
ihnen und den 
Heiden zum 
Zeugnis 

şi înaintea 
vl[adi]cilor şi crailor 
duce-vo-vor 
prentru mine cum 
se fiţi martoria pre 
ei şă pagânilor. 

12:18 položim duch 
moj nan a súd 
lidem zvěstuje 

Ich setze mich 
mein geist auf in: 
und er derkundet 
den leuten das urteil 

ich will meinen 
Geist auf ihn 
legen, und 
er soll den Heiden 
das Recht 
verkündigen. 

pus-am duhul miu 
spre ei, şi giudecata 
pagânilor da-va în 
ştire. 

12:21 a v jeho jmě 
lidé budú naději 
jmieti 

und die leut 
versehent sich an 
sein namen 

und die Heiden 
werden auf 
seinen Namen 
hoffen 

şi spre numele lui 
pagâni vor upovai.  

20:19 a dadie jej 
pohanstvu, aby 
jím klamali 

und antwurten ihn 
den heiden zu 
erspotten (a slava) 
und zu geiseln 
biciui 

und werden ihn 
den Heiden 
überantworten, 
damit sie ihn 
verspotten a bate 
joc und geißeln  

şi-l vor da limbilor  
 

20:25 viete-li, že 
kniežata 
pohanská panují 
nad nimi 

ihr wisst das die 
fürsten der leut 
herschent der ihren 
 

Ihr wißt, daß die 
Herrscher ihre Völker 
niederhalten und 
die Mächtigen 
ihnen Gewalt 
antun 

ştiţi că domnii 
pagânilor domnesc 
cu ceste  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 72                                                                                                              Levente NAGY  
 

 

Din tabelul de mai sus se vede clar că biblia cehă şi cele germane în general redau 
termenul gentes cu ‘păgâni’ (pohanstvu, poganum etc.), dar în unele locuri se găseşte şi 
‘oameni’ (lidem, lidé, leut, leuten) ori ‘popoare’ (Völker). În textul românesc ori găsim 
traducerea exactă făcută după textul slavon (äajik – limbi: Mat. 4:15; 20:19), ori 
cuvântul păgân. Oare acolo unde în textul românesc găsim cuvântul păgân ar trebui 
să presupunem că sursa directă a traducătorului român a fost un text în care la locul 
respectiv se găseşte tot ‘păgân’? Dar atunci cum explicăm inconsecvenţa totală a 
redării termenului gentes în textul românesc? De ce, în cazul versetului Mat. 4:15, 
traducerea românească merge după textul slavon, în ciuda faptului că toate celelalte 
trei surse posibile au la locul respectiv ‘păgân’? La Mat. 10:18 oare Biblia Olomoucká 
sau Noul Testament al lui Luther a fost sursa traducerii româneşti? Dar atunci la 
Mat. 4:15 şi la Mat. 20:19 oare de ce nu a luat în considerare traducătorul nici biblia 
cehă, nici pe cea a lui Mentelin şi a lui Luther?  

Demény (1971: 97) a semnalat faptul că în zacealele 107 şi 109 (Mat. 26:47; 
26:51) termenul slavon pentru ‘arhiereu’ este redat cu mitropolit şi, fapt mai interesant, 
cu piscup. Deci mitropolitul este cel care îl va condamna pe Isus la moarte, aşa cum 
Caiafa, căruia Iuda i-l va vinde pe Isus, este numit piscup: „Cu un singur cuvânt 
‘mitropolitul’ şi ’piscupii’ sunt cei care l-au osândit la moarte, ei au uneltit împotriva 
lui” (ibid.: 98). Fiindcă „în nici o altă ediţie românească a evangheliei lui Matei nu 
mai figurează mitropolitul şi ‘piscupii’ ca principali uneltitori împotriva lui Isus”, 
Demény (ibid.) ajunge la concluzia că „tipărirea – dar poate şi traducerea – Tetraevan-
ghelului slavo-român s-a făcut într-un mediu eretic, protestant, care nu recunoştea 
ierarhia bisericii”. Oare ce fel de sursă i-ar fi sugerat traducătorului român să redea 
termenul ‘arhireu’ cu ‘episcop’? Cuvântul original grec în aceste locuri era ἀρχιερέων 
(în textul latin principis sacerdotum), păstrat peste tot şi în textul slavon (arxierei, 
arxierene). În textul românesc, acest termen este redat în trei feluri: mitropolit, vladică 
şi piscup. Nici în cele două biblii ceheşti, nici în cele germane (Mentelin, Luther) terme-
nul ἀρχιερέων niciodată nu este redat cu ‘episcop’. Găsim însă exact această tradu-
cere (biskup) în Noul Testament polon al lui Stanisław Murzynowski: 

Mat. Olomoucká 
Biblia 

Mentelin Luther Murzynowski TSR 

26:47 poslaný ot 
kniežat 
popových a 
starších z lidí  

gesant von den 
fürsten den 
pfaffen und von 
den alten des 
volks  

von den 
Hohenpriestern 
und Ältesten 
des Volkes  

od Biskupów i 
od starszych 
ludu  

de la piscup şi 
batrânii 
poporului 

26:51 a udeřiv sluhu 
kniežete 
popového 

und schlüg den 
knecht des 
fürsten der 
pfaffen 

nach dem 
Knecht des 
Hohenpriesters 

i uderzywszy 
na sługę 
Biskupiego 

şi loă o slugă a 
piscupului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Câteva consideraţii despre geneza Tetraevanghelului bilingv...  73 
 

 

27:6 střiebrných 
kniežatom 
popovým a 
starším a řka  

die fürsten der 
pfaffen namen 
die silberin 

die 
Hohenpriester 
nahmen die 
Silberlinge 
und 

Biskupi zaś 
wziąwszy 
śrebrné 

vladicii iară lură 
arginture 

Oare putem afirma în acest caz că traducătorul român s-a folosit de traducerea 
polonă? Noul Testament al lui Murzynowski nu a fost luat în considerare de către 
Florescu (2010: 67) în analiza genezei TSR. Şi pe drept cuvânt, fiindcă prima parte a 
Noului Testament polonez (care conţinea deja Evanghelia lui Matei) a apărut la 
Królewiec în 1551, deci era aproape contemporan cu tipărirea Tetraevanghelului de la 
Sibiu şi astfel, din cauza cronologiei, ar fi greu de presupus vreo influenţă directă. 
Totuşi, merită semnalate şi alte analogii între textul polon şi cel românesc. Astfel, de 
exemplu, traducerea verbului grådõwa („venind”, lat. venientem) în versetul Mat. 16:28 
este înlocuită în textul românesc cu verbul mergând: „pana vor vedea fiiul ominesc 
mărgând în împărăţia sa”. Traducerea este explicată de Florescu (2010: 65) prin 
influenţa Bibliei Olomoucká, unde găsim textul următor: „syna člověčieho jdúce v svém 
králevství” [= fiul omului merge în regatul său]. Însă exact această substituire o găsim 
şi în textul polon: „syna człowieczégo a on idzie w królestwie swojem” [= fiul omului 
merge în regatul său]. Acelaşi lucru putem depista şi în cazul prezenţei termenului rău 
în textul rugăciunii Tatăl nostru în varianta din TSR: „însă izbăveşte de reu” (Mat. 
6:13). Camară (2011: 39) a demonstrat convingător că „nu există nicio versiune 
slavonă a oraţiei dominicale în care să fie prezent termenul zlo [„rău”]. El este prezent 
însă în versiuni slave moderne”. Şi într-adevăr corespondentul termenului slavon îl 
găsim atât în Biblia Olomoucká („ale zbav ny ot zlého”), cât şi în Noul Testament al lui 
Murzynowski („ale nás zbáw’ ode złégo”). Atunci oare care dintre cele două variante 
slave moderne (cehă sau polonă) a fost sursa directă a traducerii româneşti? Filo-
logii poloni au dovedit că Muryznowski a folosit o singură sursă, şi anume Noul 
Testament latin al lui Erasmus (Wodecki 1998: 1201-1208), deci analogiile între textul 
ceh şi polon nu se pot explica prin folosirea bibliilor ceheşti.  

Luând în considerare toate cele expuse mai sus, putem formula ipoteza următoare 
în privinţa genezei TSR: cineva traduce textul slavon, care mai târziu este colaţionat cu 
alte patru (sau cinci) surse total diferite şi foarte îndepărtate în timp: Biblia Drážďanská 
(1360), Biblia Olomoucká (1417), Biblia lui Mentelin (1466), Noul Testament al lui 
Luther (1520) şi eventual al lui Murzynowski (1551). De ce surse aşa de multe şi aşa de 
diferite? Ce rost avea şi cum era posibilă folosirea de către traducătorul/colaţionatorul 
român al textelor ceheşti vechi de 100-150 de ani şi, pe deasupra, nepublicate? Cum şi 
unde au făcut rost traducătorii români de Biblia Olomoucká şi de Biblia Drážďanská? De 
ce ar fi folosit traducătorii români două variante germane diferite la revizuirea tradu-
cerii româneşti? Dacă presupunem, în cazul fiecărei surse, o influenţă directă, adică 
dacă admitem că fiecare dintre cele patru sau cinci biblii au fost în mâinile tradu-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 74                                                                                                              Levente NAGY  
 

 

cătorilor/colaţionatorilor români, atunci complicăm prea mult problema şi deschidem 
o sumedenie de întrebări, la care cu greu putem găsi răspunsuri.   

4. Oralitatea secundară şi traducerea textului biblic 

În cele ce urmează, aş dori să aduc câteva exemple filologice care ne-ar putea ajuta 
la elucidarea acestei enigme. În versetul Mat. 26:53 găsim următorul text în TSR: 
„sau pare ţie că eu nu poci astădzi agiunge cu ruga me pre tată-miu, şi se-mi dee mai 
mult necât doosprezece întunerece de ingeri?” Foarte nepotrivit este aici cuvântul 
întunerece, mai ales dacă luăm în considerare că traducătorul redă cu acest termen un 
cuvânt foarte simplu: legiune. În coloana slavonă a Tetraevanghelului, la locul respectiv, 
bineînţeles, se află legeΣna: dva nadesiate legeΣna anggelß aşa cum se întâmplă şi în 
cazul variantelor latine şi greceşti ale fragmentului respectiv (legiones angelorum, λεγεῶνα 
ἀγγέλων). Însă în Biblia Olomoucká şi în Biblia de la Drezda găsim formele următoare: 
i dá mi nynie viece než dvandácte tem anjelóv/by mi dal ninye wiece nezli dwanadst tem 
andyelow? Cuvântul ceh tma (la plural tem) provine din slavona veche: tßma. 
Termenul slavon, la rândul său, este un împrumut turcesc: tümän, tümen, care avea 
sensul de ‘legiune, mulţime’ sau exact ‘zece mii de oameni’. Astfel, în textele slavone 
termenul grecesc λεγεών este redat de foarte multe ori cu tßma. Însă în slavonă 
veche, în momentul împrumutării cuvântului tümän, tümen, exista deja termenul tßma 
cu sensul de ‘întuneric’ (Hadrovics 1994: 20-21); din derivatul cuvântului respectiv 
avem românescul temniţă < sl. tĭmĭnica, timinica. Din cauza omonimiei cuvântul slavon 
a intrat în limba cehă şi polonă cu sens dublu: pe de o parte însemna ‘legiune, 
mulţime’, iar pe de altă parte ‘întuneric’. Astfel, în Biblia de la Drezda şi în Biblia 
Olomoucká termenul λεγεών, lat. legio ~ legiones este redat totdeauna cu tma, sau la plural 
cu tem. Redarea cuvântului legiones cu ‘întuneric’ se găseşte însă şi în Noul Testament 
polon al lui Murzynowski: a on mi stawi więcyj niż dwanaście cieni Anijołów? În celelalte 
biblii ceheşti editate înaintea anului 1551 termenul respectiv nu este redat niciodată 
cu tma. Merită să reţinem şi faptul că în unele biblii germane din secolul al XV-lea 
termenul legiones este redat cu Finsternis (‘întuneric’). Astfel, de exemplu, în Biblia lui 
Mentelin:  und er geb mir mer denn XII schar oder vinsterniss der engel. Hadrovics László a 
demonstrat că redarea cuvântului legiune în germană cu termenul vinsterniss (Finsternis) 
se explică prin faptul că şi traducătorul german s-a folosit de un izvor ceh. În glosarele 
medievale latino-germane printre echivalentele cuvântului latin legio se găseşte şi 
termenul de finsternis, fensternes (Diefenbach 1857: 322; vezi şi Hadrovics 1994: 20-21). 
Termenul Finsternis însă apare exclusiv în bibliile germane traduse înaintea Noului 
Testament al lui Luther (1522), care redă pasajul respectiv sub forma următoare: zwölf 
Legionen Engel schickte. 

La prima vedere, toate datele enumerate mai sus întăresc ipoteza lui Florescu 
(2010, 2015): traducerea lui ‘legiune’ cu termenul întuneric se datorează folosirii textului 
ceh sau a celui german al lui Mentelin.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Câteva consideraţii despre geneza Tetraevanghelului bilingv...  75 
 

 

Textul  
slavon 

Psaltirea 
Scheiană 

Psaltirea 
românească, 

(1570) 

Psaltirea  
slavo-română 

 (1577) 

Psaltirea  
de la Bălgrad  

(1651) 
i tßma odesnø tvø  
kteb™ø 
neprkbliøitså 

căde-va de 
parte ta mii 
şi întunerece 
de derepta ta 

cădea-va de 
partea ta mii şi 
untunearece de-a 
dereapta ta 

cădea-va de 
partea ta mii şi 
untunearece de-a 
dereapta ta 

cădea-vor de 
laturea ta mii şi 
zeace mii de-a 
direapta ta 

Consultând însă CETRV, reiese că întunerece cu sensul de ‘oaste, mulţime, zece mii 
(de oameni)’ se găseşte regulat în textele româneşti scrise în perioada 1560-1632. 
Iată câteva exemple preluate din corpus: 

 

Text 
biblic 

Codicele Bratul  
(1560) 

Lucru apostolesc  
(1566) 

Noul Testament de la 
Bălgrad (1648) 

Fapte 
19:19 

şi puseră preţu lor şi 
aflară preţu de cinci 
întunearece 

şi tocmiră preţul lor şi 
aflară argint cinci 
întunearece 

aflară samă ca de cinzeci de 
mie de denari 

Iuda 
1:14 

veni-va Domnul întru 
svinţii întunearece de 
îngerii săi 

 iată vine Domnul cu multe 
mii de sfinţi ai Lui 

Fapte 
21:20 

 vezi frate, câte întunearece 
sînt de iudei 

vezi frate, câte mii de 
jidovi sunt 

Liturghierul lui Coresi (1570):  
Har dămu-ţi şi de slujba aceasta ce den mîinile noastre a lua înfrîmseţit-ai, ţie amu 
înainte-ţi stau mii de arhangheli şi untunearece de îngeri, heruvimi şi serafimi şestocrilaţi, 
ceia cu ochi mulţi rădicîndu-ş tăriia.  

Coresi, Evanghelie cu învăţătură (1581):  
Cărţile se vor deşchide şi judecătoriul nefăţarnic va şedea şi untunearece de îngeri fără de 
număr slujindu-i. 
Văzui, pînă cînd scaunele puseră-se şi cel den zilele vechi şezînd; şi rîu de foc cura pre 
dinaintea lui, şi mii de untunearece sta înaintea lui, şi untunearece de untunearece slujiia lui. 
Noi amu vinovaţi sîntem lu Dumnezeu mii şi untunearece de păcate, iară Dumnezeu iaste 
fără de păcate. 
Şi-ş deaderă pre sine spre untunearece de chinure şi se răstigniră pentru Hristos. 
Iară spre al Eleonului, cu untunearece de sfinţi deştinse Hristos, toţi-i sfinţi, şi pre toţi 
mîngîia. 
Întru apostoli fire făcea, ce mii şi untunearece de aceaia împlură-se, derepce amu că aceasta 
dulceaţă vrea să priimească carei credea. 

Alexandria (din Codex Neagoeanus, 1620): 
Toţi, că te-au pus Dumnezeu împărat pre multe întunearece de oameni. 

Cronograful lui Moxa (1620): 
Iată eu voiu arăta corbului negreala, că era o besearecă aproape de Sveta Sofia şi era strînse 
cărţi într-însa trei întunearece şi trei mii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 76                                                                                                              Levente NAGY  
 

 

Pravila aleasă a lui Eustratievici (începutul secolului al XVII-lea): 
Iarî răutatia mănii iaste aceasta: dentăi, răpştea urăciunea, ce nu iubeaşte binele nemărui 
şi svadele carele aduc bătăile şi uciderile de să fac morţi şi alte întunearece de răutîţ. 
Deci termenul întunerece în secolul al XVI-lea şi la începutul secolului al XVII-lea 

era folosit în mod obişnuit atât în textele religioase, cât şi în cele laice cu sensul de 
‘mulţime, oaste, o mie sau zece mii (de oameni)’. Luând în considerare acest lucru, 
cred că nici în cazul TSR nu trebuie să presupunem în mod obligatoriu o influenţă 
directă a textului ceh sau german în traducerea lui ‘legiune’ prin cuvântul întunerece.  

O situaţie asemănătoare se poate observa chiar şi în cazul Bibliei Husite maghiare. 
În Codexul Apor, termenul legiones din Mat. 26:53 este tradus exact cu varianta 
maghiară a cuvântului tßma, aşa cum se află şi în bibliile ceheşti, polone, germane 
şi în Tetraevanghelul de la Sibiu: „Avagy nem kérhetem az én szent atyámat, hogy 
küldene nekem tizenkét themen angyalt?” Cuvântul maghiar themen – în Codexul 
Apor cu sensul de ‘oaste, legiune’, astăzi având însă forma de tömény cu sensul de 
‘enorm, concentrat’ – provine exact din acelaşi cuvânt turcesc (tümän, tümen; TESz, p. 
962) care prin intermediul slavonei a ajuns în limbile cehă şi polonă. Un fenomen 
absolut identic se întâmplă şi în cazul cuvântului deja tratat ἀρχιερέων, principis 
sacerdotum, pontifices, sl. arxierei, arxierene, care este tradus în TSR prin termenii 
piscup sau vladică, în conformitate cu texele ceheşti şi polone. O analogie perfectă 
găsim însă şi în Codexul de la München, în versetele Marc. 15:11, Ioan 7:45; 11:47:  

 Vulgata Biblia Husită 
(Müncheni Kódex) 

Coresi, 
Tetraevanghel, 1561 

Ioan 
7:45 

venerunt ergo ministri 
ad pontifices et 
pharisaeos 

Jövének azért az 
szolgák az 
püspökökhöz és az 
leváltakhoz. 

veniră slugile cătrâ mai marii preoţi 
şi farisei 

Am văzut mai înainte că un argument forte al lui Florescu în formularea ipotezei 
potrivit căreia traducătorii TSR au folosit ca sursa Biblia Olomoucká era traducerea 
termenului ‘fariseu’ cu duhovnic, întrucât corespondenţa fariseu-duhovnic nu se găseşte 
în nicio altă traducere a Bibliei din secolele XV-XVI. Însă în Codex Jordánszky, copiat 
între anii 1516-1519, care conţine traducerea maghiară a Noului Testament şi unele 
fragmente din Vechiul Testament, în versetul Mat. 23:25 cuvântul pharisaei este redat 
cu termenul szerzetesek, adică ‛călugări’, care este foarte aproape de semnificaţia 
termenului duhovnic: 

 Vulgata Codex  
Jordánszky 

TSR Biblia 
Olomoucká 

Mat. 
23:25 

Vae vobis 
scribae et 
pharisaei 
hypocritae 

Jaj tünéktek 
írástudók és 
szerzetesek, 
képmutató 

Vai de voi carturarilor şi 
farizeiilor făţarnicilor 
 

hoře vám, 
mistři a 
duchovníci, 
pokrytci 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Câteva consideraţii despre geneza Tetraevanghelului bilingv...  77 
 

 

Din exemplele mai sus enumerate se vede clar că unii termeni din textul grec, 
latin sau slavon al Bibliei sunt redaţi cu termeni identici sau similari în traduceri foarte 
diferite (cehe, polone, germane, maghiare, române) între care este greu de dovedit 
vreo legătură directă. Cred, deci, că este mai uşor să presupunem o terminologie 
plurilingvă biblică orală comună existentă în Bazinul Carpatic în secolele XV-XVI 
decât să încercăm să dovedim în fiecare caz o preluare directă din diferite surse 
textuale ale termenului respectiv. Persoanele eclesiastice sau, eventual, laice care se 
ocupau cu traducerea textului biblic, trăind într-un mediu multilingvistic şi multietnic, 
vorbeau cu siguranţă  mai multe limbi, deci cunoşteau reciproc terminologia biblică 
utilizată în diferitele limbi naţionale. Toate acestea întăresc ipoteza genezei TSR în 
„Rutenia”, adică în zona Maramureşului şi a Moldovei de Nord (Agrigoroaei 2018: 
81-82). Aceasta este singura zonă a Bazinului Carpatic unde cele cinci limbi (cehă, 
polonă, germană, română, maghiară) erau vorbite în cursul secolelor XV-XVI. Deci 
era un mediu optim pentru formarea unui lexic biblic comun multilingv. 

Şi exact acesta este contextul în care într-adevăr există analogii între metoda 
folosită în traducerea Bibliei Husite maghiare şi a TSR. Hadrovics (1994) a încercat 
să demonstreze că traducătorii Bibliei Husite maghiare au folosit ca surse Biblia de 
la Drezda, Biblia Olomoucká şi biblia germană a lui Johannes Viler din 1434-1435 
rămasă în manuscris, aplicând exact aceleaşi metode filologice pe care le folosea şi 
Ioan-Florin Florescu. Iată câteva exemple aduse de Hadrovics. În versetul Mat. 13:47 
în Codexul de la München termenul latin sagena (‘plasă, mreajă, năvod’) este redat în 
textul unguresc cu varsa. După părerea lui Hadrovics, varsa dovedeşte influenţa Bibliei 
de la Drezda, unde la locul respectiv se găseşte tot termenul vars, pe când în Biblia 
Olomoucká găsim nevodu (ibid.: 52). Acesta din urmă provine din termenul slavon 
nevodÁ, termen care este folosit, la locul respectiv, şi în TSR: nevod (‘năvod’). Madas 
(1995: 650) a atras atenţia însă asupra faptului că exact în acest verset la locul respectiv 
şi în Codexul Jordánszky termenul latin sagena este redat în ungureşte tot cu varsa. Or, 
în cazul Codexului Jordánszky este exclusă influenţa cehă, traducerea fiind făcută 
exclusiv pe baza textului latin al Vulgatei. Asta înseamnă că termenul varsa (astăzi 
ieşit din uz, fiind folosit în locul lui cuvântul háló) în secolele XIV-XV era folosit în 
mod curent, deci nu trebuie nepărat să presupunem o influenţă directă a Bibliei de 
la Drezda în cazul traducerii maghiare (ibid.: 648-651).  

Termenul latin publicanus (‘vameş’) în Codexul de la München este redat de mai 
multe ori sub forma jeles bűnös, jelenvaló bűnös („păcătos mare, păcătos vădit”). Hadrovics 
(1994: 28) explică această traducere prin influenţa bibliei germane a lui Viler12, unde 
publicanus este redat prin offener sünder, offenbarer sünder („păcătos evident”). Cauza acestei 

 
12 Este vorba despre o traducere germană a Noului Testament păstrată într-o copie făcută de 

către Johannes Viler în anul 1435. Manuscrisul se află la Bayerische Staatsbibliothek München, 
la cota Cgm 5018. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 78                                                                                                              Levente NAGY  
 

 

traduceri este faptul că traducătorii germani, căutând sensul cuvântului publicanus, au 
făcut o legătură cu un alt termen latin, publicus, şi astfel sensul termenului publicus a fost 
transferat şi asupra cuvântului publicanus. Însă publicanus este redat cu termenul 
nyilvánvaló bűnös („păcătos public, evident”) şi în acele traduceri biblice maghiare, în 
cazul cărora traducerea s-a făcut în mod evident numai pe baza textului latin, fără 
folosirea vreunei surse germane, ca, de exemplu, Codexul Jordánszky (1516-1519) 
sau Noul Testament al lui Pesti Gábor (1536). Deci confundarea sensului celor doi 
termeni, publicanus şi publicus, nu trebuie neapărat pusă pe seama influenţei germane, 
fiindcă această confuzie se putea întâmpla şi sub pana traducătorului maghiar 
(Forgács 1997: 268). Două situaţii perfect analogice cu cea prezentată mai înainte în 
legătură cu termenul întunerece. 

Cum putem să explicăm aceste analogii fără să presupunem o influenţă directă 
între textele biblice redactate în diferite limbi? Înainte de a exista traduceri maghiare 
ale Bibliei, preoţii, în timpul liturghiei, când citeau pasaje din Biblie, traduceau direct 
textul latin în maghiară pentru enoriaşi. Astfel s-a format un lexic biblic maghiar 
care era transmis pe cale orală de la preot la preot. Deci traducerea Bibliei, mai precis 
a unor fragmente biblice, în primul rând a acelora care erau cel mai des folosite în 
timpul liturghiei (Psaltirea şi Noul Testament), a existat la început în formă orală. 
Atunci când unii traducători s-au apucat să noteze şi în scris textul tradus în maghiară, 
pentru redarea termenilor latini s-au recurs la lexicul deja obişnuit al acestei tradiţii 
orale. În acest lexic oral, bineînţeles, existau termeni proveniţi şi din alte limbi (latină, 
slavonă, cehă, germană), mai ales datorită faptului că şi acei preoţi care erau primii 
traducători ai textelor biblice trebuia să fi fost literaţi erudiţi. Or, în secolele XV-XVI 
erudiţii maghiari mergeau la universităţile din Viena, Praga şi Cracovia, familiari-
zându-se astfel cu lexicul biblic oral ceh, polon sau german. Astfel, termenii comuni 
prezenţi în textele biblice traduse în diferitele limbi vernaculare nu dovedesc nepărat 
o influenţă directă între traducerile în cauză, ci de cele mai multe ori provin din 
această tradiţie lexicală biblică comună13. 

Rămâne, însă, o întrebare deschisă: a existat şi în cultură românească această ora-
litate secundară sau nu? Adică preoţii români au tradus şi au explicat enoriaşilor 
textul slavon în mod oral, sau nu? Câţi dintre preoţii români erau în stare, în seco-
lele XV-XVI, să citească şi să înţeleagă textul slavon? Din secolele XV-XVI, despre 
nivelul de alfabetizare a preoţilor români nu avem nicio sursă. Cred, însă, că în 
această perioadă şi în ariile româneşti slujba religioasă se baza în mare parte pe 
oralitate, adică preoţii învăţau pe de rost principalele texte liturgice, pe care le recitau 
în timpul slujbei. Aşa cum am văzut mai sus, studenţi români la vremea respectivă 
în universităţiile central-europene (Praga, Cracovia, Viena) nu prea existau. Din 
această cauză, cred că în lexicul biblic oral românesc termeni proveniţi din alte limbi 

 
13 Vezi în acest sens Madas (1995: 651), Tarnai (1981: 21-23). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Câteva consideraţii despre geneza Tetraevanghelului bilingv...  79 
 

 

(germană, cehă, eventual maghiară) puteau să pătrundă numai într-un mediu multi-
etnic şi multilingvistic. Din aceste considerente am optat pentru „Rutenia” (adică 
Moldova de Nord şi Maramureşul) ca locul de geneză al TSR.  

Am amintit deja că Ion Gheţie (1979: 271) a formulat ideea conform căreia textul 
din TSR „ar putea fi reproducerea, în alfabet chirilic, a unei traduceri scrise iniţial cu 
litere latine şi ortografie maghiară”. În orice caz, textul Evangheliei româneşti dus 
de către acel erudit moldovean misterios în 1532 la Wittenberg trebuia să fi fost 
scris cu litere latine, fiindcă la Wittenberg nu existau la vremea respectivă litere 
chirilice pentru tipărire. (Indignarea citată în scrisoarea lui Nicolaus Pfulger era deci 
justă, pentru că în 1491 deja funcţiona o tiparniţă chirilică la Cracovia)14. Mai târziu, 
traducătorii sau utilizatorii din „Rutenia” ai textului românesc, aflându-se că la Sibiu 
funcţionează o tipografie românească înzestrată cu litere chirilice, au dus manuscrisul 
în oraşul săsesc. Varianta scrisă în dialectul nord moldovenesc cu litere latine înainte 
de tipărire a fost copiată cu litere chirilice de către un diac bănăţean sau hunedorean, 
astfel se explică puternicul caracter dialectal sud-transilvănean al textului final. 

5. Concluzii  

Această teorie este total opusă faţă de cea a lui Gheţie şi Mareş, care, aşa cum am 
mai amintit deja, susţineau că traducerea s-a făcut în sudul Ardealului datorită unei 
mişcări protestante timpurii din Banat-Hunedoara. Prin presupunerea unui copist 
bănăţean sau hunedorean, însă, se poate anula foarte uşor această contradicţie. În 
plus, dacă acceptăm teoria genezei bănăţene-hunedorene atunci devine aproape 
inexplicabilă influenţa cehă şi cea polonă asupra traducerii româneşti. În sprijinul 
genezei nord-moldoveneşti între timp au fost depistate şi alte dovezi filologice15. 
Concluzia mea este, deci, că Tetraevanghelul de la Sibiu a fost tradus undeva în 
Maramureş şi în nordul Moldovei, într-o zonă multietnică şi multilingvă, textul fiind 
transcris mai târziu în sudul Ardealului în dialectul bănăţean-hunedorean. Analogiile 
filologice între textul românesc şi între textul ceh al Biblilor de la Drezda şi de la 
Olmütz, precum şi cu cel german al Bibliei lui Mentelin nu se explică prin folosirea 
directă a acestor surse de către traducătorii/redactorii români, ci prin existenţa unui 
lexic religios (biblic) oral multilingv comun folosit reciproc şi alternativ de către preoţii 
mai instruiţi care trăiau într-un astfel de mediu multicultural. 

 
14 Vezi în acest sens Demény (1969: 548). 
15 Tasmowski (2009: 336) a atras atenţia asupra faptului că în Tetraevanghelul de la Sibiu Dumi-

nica Floriilor este desemnată cu termenul Stavule Florii sau Staule Florii. Faptul că această 
denumire este localizată aproape exclusiv în Maramureş, Crişana, nordul Transilvaniei 
şi al Moldovei, însă lipseşte din sudul Transilvanei este „o dovadă în plus despre caracter[ul] 
moldovean (sau nord-transilvănean) al unuia (sau al unora) din traducători/revizori/tipo-
grafi” ai Tetraevanghelului de la Sibiu.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 80                                                                                                              Levente NAGY  
 

 

BIBLIOGRAFIE 

A. Surse 

Analecta = Analecta monumentorum Hungariae, tom. I, Franciscus Toldy (ed.), Pesthini, 1862. 
Biblia Olomoucká = Biblia paleobohema Codicis Dresdensis ac Olomucensis, tom. I, edidit Valdimír 

Kyas, Pragae: Academia, 1981. 
Călători, I = Călători străini despre ţările române, vol. I, Maria Holban (red.), Bucureşti: Editura 

Ştiinţifică, 1969. 
CETRV = Corpusul electronic al textelor româneşti vechi (1521-1640), http://textvechi.ro/ web/guest 

[22.10.2020]. 
Jordánszky-kódex = A Jordánszky-kódex. Magyar nyelvű bibliafordítás a XVI. század elejéről: 

1516-1519, Lázs Sándor, Ács Pál (kiad.), Budapest: Helikon, 1984. 
Luther = Die Bibel nach der Übersetzung Martin Luthers, Suttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 

1985. 
Mentelin = Die erste deutsche Bibel, Band I (Evangelien), W. Kurrelmeyer (hrsg.), Tübingen, 1904, 

https://archive.org/details/dieerstedeutsch00kurrgoog/page/n9/mode/2up [10.10.2020]. 
Müncheni Kódex = A Müncheni Kódex 1466-ból. Kritikai szövegkiadás a latin megfelelővel együtt 

(„Codices Hungarici” VII), Nyíri Antal (szerk.), Budapest: Akadémiai Kiadó, 1971. 
Murzynowski = Noul Testament, Stanisław Murzynowski, Jan Seklucjan (trad.), Królewiec 

(Könisberg), 1551, https://ewangelie.uw.edu.pl/teksty?y=1551&g=1&c=26 [10.10.2020]. 
Pesti, Új Testamentum = Pesti Mizsér Gábor, Új Testamentum magyar nyelven [1536], Bibliotheca 

Hungarica Antiqua XXXIV, Hubert Ildikó (kiad.), Budapest: Balassi Kiadó, 2002. 
TESz = A magyar nyelv történeti etimológiai szótára, vol. III, Benkő Loránd (szerk.), Budapest: 

Akadémia Kiadó. 
TSR = Evangheliarul slavo-român de la Sibiu 1551-1553, ediţie de Emil Petrovici şi Demény 

Lajos, Bucureşti: Editura Academiei R.S.R., 1971. 

B. Literatură secundară 

Agrigoroaei, Vladimir, 2018, „Le faux problème hussite dans la littérature vieil-roumaine”, 
în Receptarea Sfintei Scripturi: între filologie, hermeneutică şi traductologie. Lucrările Simpozionului 
Naţional „Explorări în tradiţia biblică românească şi europeană” VII, Iaşi, 18-20 mai 2017, 
Eugen Munteanu et al. (ed.), Iaşi: Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 77-99. 

Benga, Daniel, 2003, Marii reformatori luterani şi Biserica Ortodoxă. Contribuţii la tipologia relaţiilor 
luterano-ortodoxe din secolul al XVI-lea, Bucureşti: Editura Sofia.  

Camară, Iosif, 2011, „Versiunile româneşti ale rugăciunii Tatăl nostru din secolul al XVI-lea în 
raport cu originalele lor slavone”, în Receptarea Sfintei Scripturi, între filologie, hermeneutică şi 
traductologie. Lucrările Simpozionului Naţional „Explorări în tradiţia biblică românească şi 
europeană”, Iaşi, 28-29 octombrie 2010, Eugen Munteanu et al. (ed.), Iaşi: Editura Universi-
tăţii „Alexandru Ioan Cuza”, 36-52. 

Daniel, Cristian, 2007, „Misiunea husită în Moldova”, în Altarul Reîntregirii 12 (2), 145-185. 
Demény, L., 1969, „L’imprimerie cyrillique de Macarios de Valachie”, în RRd’H 8/ 3, 

549-574. 
Demény, Lajos, 1971, „Evangheliarul slavo-român de la Sibiu – prima tipăritură în limba 

română cunoscută până azi”, în Evangheliarul slavo-român de la Sibiu (1551-1553), Emil 
Petrovici, Demény Lajos (ed.), Bucureşti: Editura Academiei R.S.R., 22-98. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Câteva consideraţii despre geneza Tetraevanghelului bilingv...  81 
 

 

Diefenbach, Laurentius, 1857, Glossarium latino-germanicum mediae et infimae aetatis, Francofurti 
ad Moenum, 1857. 

Florescu, Ioan-Florin, 2010, „Le Tétraévangile de Sibiu (1551-1553). Nouvelles informations 
sur les sources de la première traduction en roumain des Évangiles”, în Biblicum Jassyense. 
Journal for Romanian Biblical Philology and Hermeneutics 1, 35-88. 

Florescu, Ioan-Florin, 2015, În multe chipuri de Scripturi. Studii de traductologie biblică românească, 
Iaşi: Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 

Forgács, Tamás, 1997, „Észrevételek Hadrovics Lászlónak ’A magyar Huszita Biblia német 
és cseh rokonsága’ című tanulmányával kapcsolatban”, în Magyar Nyelv 93/ 3, 266-271. 

Galamb, György, 2009, „A Huszita biblia és a ferencesek. Megjegyzések az első magyar 
bibliafordítás kérdéséhez”, în Egyháztörténeti Szemle 10/ 2, 3-12. 

Gheţie, Ion, 1966, „Consideraţii filologice şi lingvistice asupra Tetraevanghelului din 
Petersburg”, în Studii şi cercetări lingvistice 17/ 1, 47-81. 

Gheţie, Ion, 1977, „În legătură cu versiunile moldoveneşti din 1532 ale Evangheliei şi Aposto-
lului”, în Limba română 26/ 2, 187-192. 

Gheţie, Ion, 1979, „Evangheliarul de la Sibiu şi textele româneşti scrise cu litere latine şi 
ortografie maghiară”, în Limba română 28/ 2, 165-172. 

Hadrovics, László, 1994, A magyar Huszita Biblia német és cseh rokonsága („Nyelvtudományi 
Közlemények” 138), Budapest: Akadémiai Kiadó. 

Haraszti Szabó, Péter/ Kelényi, Borbála/ Szögi, László, 2017, Students from Hungary at the 
Universities of Prague and Krakow 1348-1525, vol. II, Budapest: Eötvös Loránd Tudo-
mányegyetem Levéltára – MTA-ELTE Egyetemtörténeti Kutatócsoport. 

Haraszti Szabó, Péter, 2018, „Az egyetemek szerepe a huszita propagandában. A huszitiz-
musra reflektáló írások a 14-15. századi Magyarországon”, în A könyv és olvasója. A 14-16. 
századi könyvkultúra interdiszciplináris megvilágításban, Fábián Laura, Lovas Borbála, Haraszti 
Szabó Péter, Uhrin Dorottya (szerk.), Budapest: MTA – ELTE HECE, 116-131. 

Huttman, Arnold/ Binder, Pavel, 1968, „Contribuţii la biografia lui Filip Moldoveanul, primul 
tipograf român”, în Limbă şi Literatură 16, 146-174. 

Korompay, Klára, 2017, „Egy nyitott kérdés több tudományterület metszéspontján az ún. 
Huszita Biblia”, în Husz János és a huszitizmus hatása a magyarországi művelődésben, Kovács 
Eszter, Mészáros Andor (szerk.), Esztergom-Budapest: Szent Adalbert Közép- és 
Kelet-Európa kutatásokért Alapítvány – ELTE BTK Művelődéstörténeti Tanszék – 
Vallástudományi Központ – OSZK, 53-69. 

Madas, Edit, 1995, Hadrovics, László: A magyar Huszita Biblia német és cseh rokonsága, Budapest, 
1994 (recenzie), în Irodalomtörténeti Közlemények 99/ 5-6, 648-651. 

Madas, Edit, 1998, „Középkori bibliafordításainkról”, în Iskolakultúra 8/1, 48-54. 
Mareş, Alexandru, 1966, „Observaţii cu privere la Tetraevanghelul din Petersburg”, în Limba 

română 16/ 1, 65-77. 
Mareş, Alexandru, 1982, „Originalele primelor traduceri româneşti ale Tetraevanghelului şi 

Psaltirii”, în Cele mai vechi texte româneşti. Contribuţii filologice şi lingvistice, Ion Gheţie (coord.), 
Bucureşti: Universitatea din Bucureşti, Institutul de Lingvistică, 183-207. 

Monok, István/ Zvara, Edina/ Mârza, Eva, 2008, Humanistes du bassin des Carpates I. Traducteurs 
et éditeurs de la Bible („Europa Humanistica” 5), Turnhout: Brepols. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 82                                                                                                              Levente NAGY  
 

 

Szabó, Flóris, 1989, „Huszita-e a Huszita Biblia? Bírálat és útkeresés”, în Irodalomtörténeti 
Közlemények 93/ 2, 118-129. 

Tarnai, Andor, 1981, „Szóbeliség – latinság – írásbeliség”, în Rendszerek. A kezdetektől a 
romantikáig, írta és összeállította Tarnai Andor és Csetri Lajos, Budapest: Szépirodalmi 
Könyvkiadó, 10-33. 

Tasmowski, Liliane, 2009, „În ajunul unei ediţii transliterate şi electronice a Tetraevanghe-
lului bilingv slavo-român de la Sibiu”, în Per Teresa. Obiettivo Romania. Studi e ricerceh in ricordo 
di Teresa Ferro, vol. 2, Giampaolo Borghello, Daniela Lombardi, Daniele Pantaleoni (ed.), 
Udine: Forum Editrice, 327-338. 

Tonk, Sándor, 1979, Erdélyiek egyetemjárása a középkorban, Bukarest: Kriterion Kiadó. 
Verkholantsev, Julia, 2008, Ruthenica Bohemica. Ruthenian Translations from Czech in the Grand 

Duchy of Lithuania and Poland („Slavische Sprachgeschichte” 3), Berlin: Lit Verlag. 
Wodecki, Bernard, 1998, „Polish translations of the Bible”, în Interpretation of the Bible, Jože 

Kras ̌ovec (ed.), Ljubljana – Sheffield: Slovenska Akademija Znanosti in Umetnosti – 
Sheffield Academic Press, 1201-1235. 

Zvara, Edina, 2003, Az keresztény olvasónak.” Magyar nyelvű bibliafordítások és –kiadások előszavai és 
ajánlásai a 16-17. századból („Régi Magyar Könyvtár Források” 14), Budapest: Balassi, 180.  

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:14 UTC)
BDD-A32158 © 2019-2020 Centrul de Studii Biblico-Filologice

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

