
101 

 
 

SEMNIFICAȚII ALE HAINEI DE NUNTĂ  
ÎN POEZIA LUI TRAIAN DORZ 

 
FLORINA-MARIA BĂCILĂ 
Universitatea de Vest din Timisoara 

 
REZUMAT: 
Lucrarea de față își propune să ia în discuție câteva semnificații ale sintagmei-simbol 
haină de nuntă, așa cum se actualizează acestea în poezia de factură mistică a lui 
Traian Dorz. Vom avea în vedere faptul că, în cazul de față, nunta este privită ca taină 
a comuniunii (în diversele sale ipostaze) dintre om și Divinitate, precum și ca unire 
veșnică – în concepția biblică – între Mirele Iisus și Biserica-mireasă. Mai mult decât 
atât, pe lângă simpla ilustrare a unor asemenea perspective semantice care contribuie 
la realizarea construcției textuale, semnificațiile hainei de nuntă și ale termenilor din 
același câmp lexical pun în lumină trăirile eului auctorial aflat mereu în ascensiune pe 
calea cunoașterii mistice, fapt evidențiat în secvențe selectate din câteva creații lirice 
reprezentative pentru crezul său poetic. 

 
Cuvinte-cheie: nuntă, simbol, semantică, stilistică, poezie mistico-religioasă 

 
 

În creaţia lirică a lui Traian Dorz, străbătută de puternice accente 
scripturistice, dar şi de un pronunţat filon mistic, nunta – stare extatică 
prelungită, episod extraordinar al bucuriei lăuntrice sau al iubirii 
expansive – constituie tema centrală a multor poeme inspirate din 
alegoria cărţii biblice intitulate Cântarea Cântărilor, dedicate 
„cununiei” / „logodnei” dintre Dumnezeu şi sufletul omenesc, dintre 
Mirele Iisus şi Biserica-Mireasă (numită astfel în religia creştină şi 
aleasă de El pentru un atare statut); este vorba despre un gest al 
împărtăşirii veşnice dătător de sens şi de viaţă nouă (deci, trimiţând la 
arhetipul creaţiei), despre o legătură a dragostei unificatoare şi 
izbăvitoare, ţel apoteotic al unui gen de aspiraţie universală. 

În creştinism, „nunta simbolizează armonia şi izbânda, abandonul 
de sine şi împlinirea prin celălalt, atribute care îi dau sens mistic”1 – în 

                      
1 Doina Ruşti, Dicţionar de teme şi simboluri din literatura română, Bucureşti, 

Editura Univers Enciclopedic, 2002, p. 266, s.v. nuntă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora



102 

cazul de față, unitatea perfectă dintre cer şi pământ (în sensul 
„comuniunii «conjugale»”2 dintre Divinitate şi neamul omenesc), 
împlinirea certă a promisiunii pentru comunitatea tuturor cre-
dincioşilor (şi pentru fiecare dintre ei), care I-au fost fii ascultători, în 
veghe neobosită, şi vor fi răsplătiţi cu pecetea eternizării la sărbătoarea 
unică din slava nesfârşită a Împărăţiei Cereşti. 

O serie de poezii dorziene trimit, prin construcţia mesajului lor, la 
metafore-simbol asociate nunţii în parabolele biblice ori în textele cu 
caracter alegoric. Astfel, haina de nuntă întruchipează, în sens pozitiv, 
comorile cereşti, virtuţile, candoarea, inocenţa, curăţia interioară cu 
care trebuie să fie împodobiţi cei ce au trecut printr-o transformare 
autentică şi aspiră să ajungă în Cer, împreună cu sfinţii lui Dumnezeu: 
„Treci peste anii viitori, / Iisuse Drag, şi vină, / ne du mai sus, mai sus 
de zori, / spre Ţara de Lumină; / şi-n clipa când ni-i cununa / cu-a 
Slavei Tale Taine, / schimbaţi, ca Tine vom purta / a’ Păcii albe 
haine.” (CCm 15, De dorul Tău, Iisus Iubit)3; „Să-mi iau haina cea 
de aur / pentru prânzul invitat, / – Cerule, începe-ţi Nunta, / iată 
ultimul intrat!” (CUrm 7, Să-mi iau harfa cea de aur); „Iisuse, când 
din nou gândim / la Slava viitoare, / Te preamărim – şi ne silim / spre-
o tot mai naltă stare. / Nu numai în al Tău lăcaş, / ci vrem să-Ţi fim la 
masă, / nu numai haina de nuntaş, / ci harul de Mireasă, / Te 
preamărim, Te preamărim, / Iisus, a Ta Mireasă!” (CVeşn 49, Iisuse, 
când din nou); „Va fi frumos cu Tine, / Iisus, în veci şi-n veci! / Ce 
fericiţi vom merge / pe-a Cerului poteci, / ce-mbrăţişat vei face / al 
nostru viitor, / veşmântul Nunţii noastre / ce in strălucitor / – Iisus, 
Iisus, tot dulce / e-al nostru viitor!” (CVeşn 108, Ce bine e cu Tine); 
„Mai cântaţi pe Duhul / Cel Preasfânt de Sus, / Care de la Tatăl / ni L-
a dat Iisus; / El ne-mbracă viaţa / în veşmânt frumos / pentru 
Sărbătoarea / Nunţii lui Hristos.” (CViit 19, Mai cântaţi o dată). 
                      
2 Hans Biedermann, Dicţionar de simboluri, vol. I. Traducere din limba germană de 

Dana Petrache, Bucureşti, Editura Saeculum I.O., 2002, p. 285, s.v. nuntă. 
3 Spre a nu îngreuna parcurgerea trimiterilor, am optat, în lucrarea de faţă, pentru 

notarea, în text, a referirilor (cu abrevieri) la volumele (aparţinându-i lui Traian 
Dorz) din care au fost selectate secvenţele ilustrative, alături de numărul paginii / 
paginilor la care se află fragmentul respectiv şi de titlul poeziei. Evidenţierile din 
versurile citate (exceptându-le pe cele cu caractere cursive) ne aparţin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora



103 

Iubirea însăşi se converteşte în cel mai potrivit și mai pur veşmânt 
pentru acest moment special al speranței și al elevației4: „Şi dragostea 
să-mi fie ca primul strop de mir / din amfora întâiei fecioare înţelepte, 
/ ca mantia de Nuntă, ca inul de Ofir / – şi sufletul meu astfel, 
Iisuse, să Te-aştepte!” (CÎnv 147, Cântarea mea să fie). De remarcat, 
în atari pasaje, faptul că profilul hainei de nuntă echivalează cu 
sugestia albului imaculat, dar şi cu strălucirea incandescentă, generată 
de intervenţia graţiei divine, drept care primirea unui asemenea 
veşmânt înnoitor, adecvat pentru clipa intrării în Patria Cerească 
(alături de creaţia nemuritoare, inspirată de Sus), devine o raţiune 
certă a rugăciunii stăruitoare: „O, cerul meu cel tânăr, dă-mi haina de 
lumină / cu care să m-apropii învrednicit de Soare / şi slobodă intrare 
pe Poarta ta divină, / şi harfa cea de aur – spre veşnica-ţi cântare! // 
[...] // Ce n-a-nţeles pământul, ce nu putea-nţelege, / slăveşte tu, cum 
lumea nici nu putea să ştie, / ce-a stat ascuns de lume, oprit de-ngusta-
i lege, / înalţă tu, cinstindu-i eterna cununie!” (CVeşn 218, O, cerul 
meu cel tânăr!); „O, Mire Drag, de când mi-ntind / spre Ţărmu-acesta 
gândul / şi cât doresc să mă desprind / de toate, cuprinzându-l! / – 
Ajută-mi să-l ating având / veşmântul cel de soare / şi să mă-
ntâmpini ascultând / Cântarea-mi Viitoare...” (CE 184, O, iată Ţărmul 
Fericit). 

Prin urmare, haina de nuntă trimite la ideea înnoirii interioare, 
implicit asumate cu luciditate, în vederea pregătirii pentru marea zi a 
cununiei cu Hristos, promise tuturor celor ce nu au abandonat lupta, ci 
au învins, prin El, ispitele din afară sau pe cele ale sinelui: „Cântările-
mi vor ţine locul / la masa dragostei cu voi / şi ne-ntâlnim când veţi 
întoarce / prin câte-o lacrimă napoi. // Mă duc să-mi iau o harfă nouă / 
şi-o altă carte cu cântări, / şi-un alt veşmânt de cununie / spre Ziua 
dulcii Aşteptări. // Am să mă-ntorc când tot pământul / de grâul sfânt 
va fi-nverzit / şi cerul nou va fi-n veşmântul / Ospăţului Sărbătorit.” 
(CBir 89, Mă duc să dorm puţin...); „Crin fii, dar, cu dulce rouă / şi cu 
raze-mpodobit, / ca la Nunta cea mai Nouă / să-nsoţeşti pe Cel Iubit. // 
Dar fii crin chiar dacă-o vreme / trebuie să stai în spini, / ştie Cel ce-o 

                      
4 Vezi Leland Ryken, James C. Wilhoit, Tremper Longman III (editori), Dicţionar de 

imagini şi simboluri biblice, Oradea, Casa Cărţii, 2011, p. 422-423, s.v. in. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora



104 

să te cheme / printre oaspeţii divini. // Fii crin, dar, miresme sfinte, / 
proaspete şi dulci purtând, / – ale Mirelui veşminte / ai 
să-mpodobeşti curând. // Crin dar fii – şi strălucită / slavă lângă Soare 
ai, / taina ta nedespărţită / unică va trece-n rai.” (CE 21, Dar fii crin). 

Ipostaza de element indispensabil acestei nunţi a veşmântului (în 
concordanţă cu textele evanghelice) este complet conştientizată în 
ceasurile de căinţă ale eului liric, în îndemnurile adresate în stil 
paremiologic sau în exclamaţiile ori în interogaţiile cu caracter 
meditativ, ce vin să ilustreze insistent anularea oricărei posibilităţi de 
a intra la nuntă a celor surprinși a fi fost infideli Creatorului, supuşi 
atracțiilor şi uşurătăţii lumii, lipsiţi de o veritabilă schimbare lăuntrică: 
„O, de-aş fi crezut, Iisuse, / cu adevărat că vii, / cum Ţi-aş fi ieşit 
nainte, / ca la Sfintele Florii, / cum aş fi-mbrăcat veşmântul / sfintei 
Tale cununii / – o, de-aş fi crezut, Iisuse, / cu adevărat că vii!” 
(CVeşn 146, Dac-aş fi crezut!); „O, dac-ai mai putea lupta / un an, o 
zi, o dată, / ca să-ţi păstrezi iubirea ta / frumoasă şi curată, / ca să-ţi 
păzeşti acel dar sfânt / al vieţii fără vină, / cu ce strălucitor veşmânt / 
te-ai cununa-n lumină!...” (CCnţ 84, Atâţia ani...); „Cum ai intrat în 
Nunta Sfântă / tu, cel fără veşmânt ’noit? / Curând te va-ntreba 
Stăpânul / şi-ai să muţeşti înmărmurit.” (CViit 173, Cum ai intrat 
aici?); „Ce loc frumos şi tu aveai / la masa nunţii sfinte, / când te-
aşteptau să intri-n rai / a cerului veşminte! / Câţi îngeri stau atunci 
cântând, / să-ţi iasă înainte, / dar toate le-ai pierdut, căutând / al lumii 
blid de linte!... // Ce sân ceresc te-ar fi primit, / dacă-ntorceai odată, / 
cu ce sărut te-ar fi sfinţit / Preafericitul Tată, / dar cât de-adânc te-ai 
despărţit / de Casa minunată / unde-ai fi fost sărbătorit / cu-o nuntă 
necurmată...” (EP 18, Ce loc frumos). 

În unele versuri, simbolistica de inspiraţie biblică a veşmântului 
de cununie se asociază cu aceea a inelului, cele două elemente fiind 
indisolubil legate de atașamentul statornic față de chemarea Duhului 
Sfânt, de invitația stăruitoare la eliberare sufletească: „De ce rămâi 
departe când drumul ţi-e deschis, / de ce-ntorc fără tine câţi soli ţi s-au 
trimis? / De ce nu-mbraci veşmântul de nuntă dăruit, / de ce nu iei 
inelul cel scump, făgăduit?” (CDr 9, De ce rămâi departe?), de 
acceptarea jertfei lui Hristos ca singură soluţie izbăvitoare din 
întunericul morții şi ca mijloc de a accede în dimensiunea eternităţii: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora



105 

„Şi totuşi Tu, Iisuse, eşti Cel ce m-ai salvat, / prin Cruce, din pierzare, 
din moarte şi păcat, / în Templul Veşniciei cu Tine m-ai luat, / cu cea 
mai albă haină de har m-ai îmbrăcat, / inelul Tău de aur în deget 
mi-ai schimbat, / picioarele-n sandale cereşti mi-ai încălţat, / şi Ceru-
n sărbătoare întreg l-ai adunat / în clipa când alături de Tine m-ai 
legat. // De-atunci, pe veşnicie, cu Tine-s cununat / şi nu doresc, 
Iisuse, un loc mai minunat / decât să-Ţi fiu în totul urmaş adevărat / 
şi-ascultător statornic pe drumul Tău curat, / oricât ar fi pe lume cu 
plâns împreunat, / căci nu-i mai mare slavă decât să fi-ndurat / ocara 
Ta alături, răbdând nevinovat, / adeverind cu sânge că nu Te-am 
înşelat.” (CCm 77, Cu cine să Te-asemăn?). Iată cum semnificaţiile 
acestor elemente sunt „decodabile” în următorul poem ce reflectă 
începutul unei împărtășiri (în cadrele dragostei adevărate, unice) a 
făgăduinţelor sacre dintre Dumnezeu şi poporul Său (văzut ca unitate, 
dar şi ca individualităţi), în termenii unei logodiri suprafirești: „Atunci 
când ne predăm deplin / în slujba lui Hristos, / ne vom primi prin har 
divin / veşmântul luminos / şi-ncălţământul cel sublim, / şi-al 
dragostei inel / şi fericiţi ne-nvrednicim / să ne unim cu El. // 
Logodna noastră-n Duhul Sfânt / se face-atunci ca-n rai, / schimbaţi 
prin sfântul legământ, / primim alt chip şi grai, / ne altoim în Trup 
divin / şi-n Sânge cu Hristos, / spre rodul Lui tot mai deplin, / mai 
dulce şi frumos. // ... O, dacă-am fost ’noiţi prin Har, / născuţi din 
Dumnezeu, / atunci, iubind fără hotar, / ne-am înălţa mereu / şi, 
inspiraţi de Duhul Sfânt, / ne-am transforma nespus, / pân’ am ajunge-
mpreunând / cununa cu Iisus.” (EP 46, Întâi să fim). 

Experienţa interioară a prezenţei Lui se petrece ca urmare a 
înţelegerii absolute a transcendenţei, drept care misticul renunţă la 
sine însuşi şi se „pierde” în El: „Dragostea este magnetul care atrage 
mereu mai puternic sufletul care se prăbuşeşte în luminosul întuneric 
al Domnului. [...] La acest nivel nu mai e vorba să înveţi ceva despre 
Dumnezeu, ci să-L primeşti, adâncindu-te în El.”5. În această întâlnire 
unică, restauratoare, se descoperă întreaga sursă a fericirii şi neclintita 
speranţă a veşniciei; sufletul, atras irezistibil de dorul Lui, caută să-L 

                      
5 Paul Evdokimov, Iubirea nebună a lui Dumnezeu. Traducere, prefaţă şi note: Teodor 

Baconsky, Bucureşti, Editura Anastasia, [f.a.], p. 61. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora



106 

întâmpine în rugăciune şi în haina curăţiei autentice, cu întreaga forţă 
a credinţei şi a nădejdii în toate etapele creşterii spirituale, având drept 
ţintă atingerea infinitului, a eternității, mai presus decât orice altă 
pasiune, dorinţă sau virtute6: „Îţi mulţumesc că mi-ai venit, / lumina 
mea cea bună, / că ceasul nostru mult-dorit / ni-l vom petrece fericit, / 
rugându-ne-mpreună! // Rămâi cu mine fără gând / şi fără nicio teamă, 
/ şopteşte-mi inimii arzând / şi poartă-mi mâinile lucrând / Tu, Frate, 
Soţ şi Mamă! // O, nu pleca, Iubitul meu, / rămâi aici cu mine / şi-
aşteaptă până-mi gat şi eu / cununa şi veşmântul meu, / să mă cununi 
cu Tine! // Atunci vom merge amândoi / pe-o rază luminoasă / şi-al 
îngerilor dulce roi, / cântând, ne va petrece-apoi / până intrăm Acasă. 
// Rămâi aici să ne rugăm, / Lumina mea cea bună, / şi Tatăl nostru 
Cel Iubit / binecuvânte fericit / o cruce şi-o cunună!” (CBir 102-103, 
Îţi mulţumesc că mi-ai venit). 

În poezia dorziană, cununia mistică, intimitatea cu Dumnezeu se 
raportează direct nu numai la acest dor suprafiresc, ci şi la creaţia 
artistică, la naşterea „cântărilor nemuritoare”, ofrandă vie pentru Cel 
ce le-a inspirat în chip fericit şi, astfel, le-a „cununat” diafan cu 
lumina veşniciei, oferindu-le „dreptul” la eternizare – lor, dar şi 
plăsmuitorului lor. Alături de nevoia acută a ocrotirii şi a atingerii 
sacre, ele rămân, pentru eul liric, embleme speciale ale jertfei 
neîncetate şi ale câtorva dorinţe exprimate înainte de momentul 
trecerii, întrucât sunt singurele care l-au însoţit în situaţii hotărâtoare 
spre a-I putea da slava cuvenită lui Dumnezeu, făcând mai uşoară 
păşirea la cununia cu El: „Să fi-avut o mie de cuvinte-alese, / eu, Iisus, 
tot numai Ţie le-aş fi spus, / le-aş fi-aflat podoabe scumpe de mirese 
/ şi-n cântări eterne Ţie le-aş fi-adus.” (CVeşn 64, Să fi-avut o mie); 
„Cântărilor culese / atâta drag de drum / veşmântul de mirese / 
îmbracă-li-l de-acum.” (CDr 204, O, viaţa mea). 

Desigur, în numeroase poeme ale lui Traian Dorz, imaginea nunţii 
se asociază cu ideea de castitate, de puritate interioară sublimă, de 
„nevoinţă” spre sfinţenie şi spre perfecțiune. Asemenea texte cu 

                      
6 Vezi Jan van Ruusbroec, Podoaba nunții spirituale sau Întâlnirea interioară cu 

Cristos. Traducere din olandeza veche de Emil Iorga, București, Editura Humanitas, 
1995, p. 45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora



107 

rezonanţe biblice conturează aşteptarea în răbdare, curăţie şi speranţă 
a venirii Lui, „fecioara” (id est sufletul credincios) învingând orice 
durere sau obstacol pentru a accede la starea de extaz (dialog personal 
cu Dumnezeu şi, deopotrivă, iubire trăită la cote maxime), de 
contemplare, întru întâlnire perpetuă cu El; iată, în acest sens, un 
poem alegoric relevant pentru viziunea artistică a autorului: „Fecioară 
înţeleaptă cu candela aprinsă, / ce trează-aştepţi întruna pe Mirele 
Slăvit, / se lasă înserarea pe faţa zilei stinsă, / iar Faţa Lui Slăvită nici 
azi n-a răsărit. // Pe cerul larg răsare puzderie de stele, / frumoşii Lui 
luceferi răsar în lung şi-n lat, / dar nici în seara asta nu vezi venind 
prin ele / Luceafărul Iubirii şi Soarele-aşteptat. // Se-ntinde ca o 
mreajă a somnului ispită, / lumina să ţi-o stingă, vegherea să ţi-o ia, / 
dar, suflet alb, păstrează-ţi nădejdea neclintită, / căci lupta aşteptării 
curând se va-ncheia. // Cu candela credinţei aprinsă, o, fecioară, / 
rămâi spălându-ţi ochii prin lacrimi de-orice somn, / în haina 
curăţiei, frumoasa ta comoară, / aşteaptă cu răbdare pe-al Slavei 
Dulce Domn. // Veghează, mai veghează, mai suferă o clipă, / în 
candela sleită mai toarnă-ţi untdelemn, / vor trece toate-acestea, vor 
trece-aşa de-n pripă / cum n-ar fi fost vreodată, când El va face-un 
semn. // Dorm toţi? O, nu-i nimica! – tu rabdă şi veghează. / Plângi 
mult? E grea vegherea? El ştie tu cât plângi. / Dar iată Răsăritul cum 
tot se luminează / şi-obrazul tău cu lacrimi în slavă ţi-l răsfrângi. // 
Răsare Faţa Dulce a Celui Care vine, / iar Harul într-o clipă pe veci 
te-a mângâiat. / – Cu ce cununi măreţe de sori şi stele pline / îţi 
va-mbrăca El faţa ce-a plâns şi-a privegheat!” (CCm 23-24, Fecioară 
înţeleaptă). 

În alte versuri, dragostea idealizată se transformă în „mireasa” 
sufletului înveşmântat de strălucire şi de puritate, deziderat necesar a 
fi atins în urma rugăciunii stăruitoare – pentru aici, dar şi pentru 
Dincolo: „Tu nouă ne-ai născut, Iisuse, / iubirea cea mai îngerească, / 
din ce în ce mai sfânt şi sus e / pus rodul ei să strălucească / – îmbrac-
o-n haina de mireasă / şi-alături Tatăl să Ţi-o puie, / că nici iubire 
mai frumoasă, / Iisus, pe lume asta nu e!” (CVeşn 197, Tu ne-ai 
născut); „Când va fi să vină Mâna-Ţi să mă culce, / dă-mi, Iisus, un 
leagăn moale şi divin, / iar această harfă mi-o aşază dulce / lângă 
căpătâiul somnului meu lin. // Când şi când, în miezul nopţilor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora



108 

plăcute, / Duhul Sfânt s-adie corzile ei calm / şi, trezindu-mi cântul, 
blând să mi-o sărute / cu cereşti acorduri Noul Tainei Psalm. // În 
Cântări Eterne, încă necântate, / să-mi trimiţi iubirea cu veşmânt de 
stea, / doar pe ea trimite-o dintre câte-s toate, / ea să-mi fie sora şi 
mireasa mea! // Şi ne-nchide-n casa noastră cea de soare, / cu sărutul 
leagăn şi minunea steag; / din Cântări Eterne şi Nemuritoare / să ne 
facem unul visul nostru drag. // Slava ascultării, dusă pân’ la moarte, / 
s-o-ncunune Raiul, tainic şi duios, / unde fericirea strălucită foarte / să 
ne tot izvoară numai din Hristos!” (CE 9-10, Când va fi). 

Interesantă este şi imaginea Bisericii în calitatea ei de Maică şi, 
deopotrivă, Fecioară neprihănită, mai ales că, din cele mai vechi 
timpuri, creştinii s-au referit la Biserică în această manieră7: „Vino, 
dulce înger care-n mână ţii / cel dintâi potirul ultimei urgii, / şi mă ia 
şi-arată-mi dulce de nespus, / strălucind, Mireasa Mirelui Iisus. // [...] 
// Văd ca o cetate de mărgăritar / Scump Ierusalimul de argint şi har, / 
dulcea piatră scumpă de-aur mult şi greu, / Maică sau Mireasă a lui 
Dumnezeu. // Toată e un soare dulce şi curat, / numa-n curcubeie 
sfinte-nconjurat / şi-n lumina-i albă zboară îngeri mii, / intonându-i 
veşnic alte melodii. // Oare nu-i Fecioara cu-nsorit veşmânt, / 
strălucind gătită Mirelui ei Sfânt? / Dulce-i toată starea ca un imn 
frumos; / Maica-i, ori Mireasa lui Iisus Hristos? // Spune-mi, dulce 
înger, că şi eu voi fi / Sus când toate-acestea se vor împlini, / căci cu 
dor fierbinte ţin a’ Lui porunci, / fericind acuma ce-mi doresc atunci.” 
(MT 163, Vino, dulce înger). 

„Setea sufletului făcut să caute şi să găsească odihna numai în 
Dumnezeu se materializează într-un strigăt final, la unison, al Miresei 
(Biserica vie a lui Hristos) şi al Duhului”8, reflectat la finalul Noului 
Testament, în cuvinte ale unei invitaţii la o experienţă sacră: „Şi 
Duhul, şi Mireasa zic: Vină, vină, vină, / cât te aşteaptă Tatăl cu haina 
de lumină / şi cât te cheamă Domnul cu dragoste de mamă / – o, vină, 
vină, vină, că nu mult te mai cheamă!” (CCnţ 120, Şi Duhul, şi 
                      
7 Vezi John Behr, Taina lui Hristos: viaţa în moarte. Traducere din limba engleză de 

Gheorghe Fedorovici, Bucureşti, Editura Sophia, 2008, p. 148 ş.u. 
8 Titiana Dumitrana, Teme biblice reflectate în literatură, Timişoara, Editura World 

Teach, 2009, p. 207. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora



109 

Mireasa). Astfel, în cadrul ceremonialului restaurator al unităţii 
paradisiace primordiale, lumina şi dragostea cu obârșie divină se vor 
răsfrânge asupra purității absolute a Bisericii (păstrată de-a lungul 
tuturor provocărilor inerente), considerată a fi trupul lui Hristos, cu 
Care se uneşte într-un mister sacru; ea simbolizează comunitatea 
escatologică a Noului Ierusalim, în care „slava lui Dumnezeu va fi 
sursa de lumină”9, iar acest tablou predominant al nunţii Mielului îşi 
găseşte certe ecouri în pasajele din cartea biblică Apocalipsa: „Tu, 
Mire-al Frumuseţii, din Slava Ta curată, / vei da Miresei Tale, 
Bisericii, luciri, / iar Ea purta-va veşnic veşmântul fără pată, / din 
Faţa Ta cea dulce, din dulcile-Ţi priviri.” (CCm 49, În ziua fără 
noapte...); „Biserică slăvită, Ierusalim ceresc, / ce strălucit ţi-e locul, 
ce veşnică-i cununa, / ce luminos, veşmântul de in dumnezeiesc / în 
care umbli-alături de Mielul, totdeauna!... // Mireasă Fericită, 
Comoară de nespus, / ce slavă nepătrunsă e cea gătită ţie, / când Însuşi 
Împăratul şi Domnul tău Iisus / ţi-e Mirele şi Soţul Iubit pe veşnicie! // 
Frumoaso, Preaiubito şi Scumpo, ce slăvit / e locul tău şi chipul ce ţi 
l-a dat iubirea / şi frumuseţea care prin foc ţi-ai înnoit, / şi numele pe 
care ţi l-a albit sfinţirea. // Te vor privi de-a pururi cereştile minuni / 
uimite de frumseţea şi slava ta divină, / plăcută ca mireasma a mii de 
rugăciuni, / curată ca un cântec de neauă şi lumină. // Spre Tronul cel 
deasupra de-al şaptelea scump rai / nălţăm şi noi suspinul cu jertfa 
rugătoare, / să ne găsească vrednici de sfântul Slavei strai, / să stăm 
în Ziua Nunţii cu tine, lângă Soare.” (CVeşn 57-58, Biserică slăvită). 

Concluzionând, se poate afirma că poezia lui Traian Dorz este, 
prin excelenţă, un imn special consacrat înaltei taine a unirii 
(paradoxale a) divinului cu umanul, a infinitului cu finitul, în cadrele 
dragostei curate, excepționale şi, prin aceasta, inepuizabile şi 
inconfundabile – reflex al unei concepţii profund teologice şi mistice 
despre trăirea în Hristos. Poemele invită la conturarea unei imagini a 
ființei conduse, ca o mireasă, spre însoţirea netrupească, imaterială, cu 
El, sub auspiciile unui veritabil mister al dragostei dintre creaţie şi 

                      
9 Leland Ryken, James C. Wilhoit, Tremper Longman III (editori), op. cit., p. 629, s.v. 

mireasă, mire.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora



110 

Creator, prin intermediul căreia sufletul – aflat în epectază, care se 
referă la „nesfârşitul «urcuş duhovnicesc» al omului către infinitatea 
lui Dumnezeu”10 – are posibilitatea de a atinge treapta cea mai înaltă a 
desăvârşirii. Iubirea înseamnă deci mai mult decât o stare, un 
sentiment sau o virtute; e negrăitul mister, transcendentul în stare 
pură, fără de care, în procesul de restaurare sufletească (mergând până 
la asemănarea cu Hristos – scop şi împlinire a creaţiei), ţelul cel mai 
înalt al îndumnezeirii nu ar fi posibil11. 

Sigur că, pe lângă nuanţele variate în care este valorificat motivul 
liric al hainei de nuntă, de o densitate metaforică uluitoare, 
impresionează expresia cea mai adâncă a experiențelor ilustrate în 
versuri, sublimarea lor, legătura de o intimitate copleşitoare a eului 
auctorial cu Divinitatea, Care e parte din fiinţa lui, comuniunea 
reciprocă ce dă viaţă, sens, frumuseţe, lumină, infinitate, revelație. 
Semnificaţiile profunde ale acestora pot fi însă corect decodate numai 
printr-o interpretare justă a textului dorzian, în care un loc aparte îl 
ocupă viziunea teologică referitoare la raportul dintre om şi 
Dumnezeu, concepţie potrivit căreia El intră în legătură cu sufletul 
într-o dragoste harică, bazată pe o relaţie dialogică personală între cei 
doi și care nu se poate confunda cu realitatea celei pământești. 

Pentru autor, poezia rămâne una dintre cele mai adecvate forme 
de exprimare şi interpretare a extazului mistic experimentat la 
intensitate maximă; în esenţa ei, creaţia este capabilă să reflecte în 
versuri (cu uimire, dar şi cu exigenţă) starea de rugăciune, lumina şi 
fericirea, urcuşul spiritului spre frumuseţea absolută de Dincolo, până 
la suprema și atât de aşteptata întâlnire cu El. 

 
 

  

                      
10 Paul Evdokimov, op. cit., p. 190. 
11 Vezi Nota editorului, în * * *, Cuvânt despre linişte. Scrieri ziditoare despre lucra-

rea mântuitoare. Traducerea textelor: Pr. Gheorghe Tilea, Pr. Grigorie Teodorescu, 
Ilie Iliescu, Pr. Mihai Vladimirescu, Gherontie Cruceada, Radu Duma. Ediţie 
îngrijită, note şi comentarii: Radu Duma, Bucureşti, Editura Herald, 2002, p. 5-6.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora



111 

Surse: 
 

CBir = DORZ, Traian, Cântarea Biruinţei, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2007. 
CCm = DORZ, Traian, Cântarea Cântărilor mele, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2007. 
CCnț = DORZ, Traian, Cântările Căinţei, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
CDr = DORZ, Traian, Cântări de Drum, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2006. 
CE = DORZ, Traian, Cântările Eterne, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
CÎnv = DORZ, Traian, Cântarea Învierii, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2007. 
CUrm = DORZ, Traian, Cântările din Urmă, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2007. 
CVeșn = DORZ, Traian, Cântarea Veşniciei, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2007. 
CViit = DORZ, Traian, Cântarea Viitoare, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
EP = DORZ, Traian, Eternele poeme, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2010. 
MT = DORZ, Traian, Minune și Taină. Imne, colinde, cântece și plângeri cu Maica 

Domnului, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2006. 
 
 

Bibliografie: 
 

* * *, Cuvânt despre linişte. Scrieri ziditoare despre lucrarea mântuitoare. 
Traducerea textelor: Pr. Gheorghe Tilea, Pr. Grigorie Teodorescu, Ilie Iliescu, 
Pr. Mihai Vladimirescu, Gherontie Cruceada, Radu Duma. Ediţie îngrijită, 
note şi comentarii: Radu Duma, Bucureşti, Editura Herald, 2002. 

BEHR, John, Taina lui Hristos: viaţa în moarte. Traducere din limba engleză de 
Gheorghe Fedorovici, Bucureşti, Editura Sophia, 2008. 

BIEDERMANN, Hans, Dicţionar de simboluri, vol. I. Traducere din limba germană 
de Dana Petrache, Bucureşti, Editura Saeculum I.O., 2002. 

DUMITRANA, Titiana, Teme biblice reflectate în literatură, Timişoara, Editura 
World Teach, 2009. 

EVDOKIMOV, Paul, Iubirea nebună a lui Dumnezeu. Traducere, prefaţă şi note: 
Teodor Baconsky, Bucureşti, Editura Anastasia, [f.a.]. 

RUŞTI, Doina, Dicţionar de teme şi simboluri din literatura română, Bucureşti, 
Editura Univers Enciclopedic, 2002. 

RYKEN, Leland, WILHOIT, James C., LONGMAN III, Tremper (editori), Dicţionar 
de imagini şi simboluri biblice, Oradea, Casa Cărţii, 2011. 

VAN RUUSBROEC, Jan, Podoaba nunții spirituale sau Întâlnirea interioară cu 
Cristos. Traducere din olandeza veche de Emil Iorga, București, Editura 
Humanitas, 1995. 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora



112 

CONNOTATIONS OF THE WEDDING GARMENT (HAINA DE NUNTĂ) 
IN THE POETRY OF TRAIAN DORZ 

(Abstract) 
 

Key-words: wedding, symbol, Semantics, Stylistics, mystical-religious poetry 
 
The aim of the current paper is to take into consideration some of the 

connotations that the symbol-phrase haină de nuntă (wedding garment) has in the 
mystic poetry belonging to Traian Dorz. We will have in view the fact that, in this 
case, the wedding is regarded as a mystery of communion (in its several avatars) 
between man and Divinity, as well as the eternal unlion – in a biblical sense – 
between Jesus, the Groom, and the Church, as the Bride. Moreover, besides the 
simple illustration of such semantic perspectives which contribute to building up the 
text, the meanings of the wedding garment (haina de nuntă) and of the terms from the 
same semantical field shed lights on the lyrical voice’s feelings, always ascending on 
the way of mystical knowing, fact which is revealed in the selected fragments from 
some lyrical creations representative for his artistic belief. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 17:52:09 UTC)
BDD-A32106 © 2020 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

