
L’HISTOIRE DES CRÉOLES DE LA CARAÏBE :  
FORMATION ET ÉVOLUTIONS VERS LES LANGUES 

CONTEMPORAINES 

MARIE-CHRISTINE HAZAËL-MASSIEUX 

Abstract. The Caribbean languages called « creoles » are the result of a complex 
history. They were created due to the contact between various populations during the 
time of European colonisation. The languages developed a large number of 
characteristics, many of which were new, and evolved in a way that always bore the 
mark of language contact. In the case of both the Lesser Antilles and Santo Domingo 
(now Haiti), a detailed linguistic analysis of old texts allow evolutionary patterns to be 
established. The results are very different to what could be expected with reference to 
rules set up by European comparativists. They open up new avenues of research 
regarding the comprehension of linguistic change when multiple factors disrupt 
ordinary systemic evolution. The model proposed here should now be of interest to 
linguists studying emergent languages in different areas in order to incorporate recently 
collected data in the study of language contact. 

Pendant les colonisations des XVIIe−XVIIIe siècles, dans les îles de la 
Caraïbe (mais aussi en Guyane, en Louisiane...) ou dans les îles de l’Océan Indien, 
le temps de la créolisation (ou formation des langues appelées créoles, ces langues 
qui sont apparues dans le contact de langues) présente des spécificités qu’il est 
important de souligner. Les langues qui sont nées dans ces conditions particulières 
et parmi lesquelles les créolistes, dans une perspective typologique, cherchent à 
trouver des ressemblances, fonctionnent maintenant comme toutes les langues du 
monde, présentent des traits communs avec beaucoup d’autres langues, même si les 
caractéristiques des modes de communications retenus sont marquées le plus 
souvent par un contact quotidien continué avec diverses langues (plurilinguismes, 
diglossies...). Ainsi, pour les créoles auxquels nous nous intéresserons ici, le 
contact avec le français, ou l’anglais, en fonction des aléas des occupations 
coloniales successives, explique un certain nombre d’évolutions. L’idée 
d’envisager ces facteurs de contacts comme caractéristiques d’un modèle de 
développement linguistique, au-delà des seuls créoles est maintenant souvent 
suggérée dans de nombreux travaux universitaires. C’est en particulier ce que nous 
voudrions exposer ici dans la lancée de notre ouvrage de 20081 qui proposait 
 

1 Cf. M.C. Hazaël-Massieux, 2008 : Textes anciens en créole français de la Caraïbe : histoire 
et analyse, Paris, Publibook. 

RRL, LIV, 3–4, p. 319–329, Bucureşti, 2009 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:33 UTC)
BDD-A321 © 2009 Editura Academiei



 Marie-Christine Hazaël-Massieux 2 320 

notamment de s’intéresser désormais à toutes les langues « émergentes » afin de 
voir si elles ne présentent pas des traits communs avec les créoles historiques − ce 
qui permettrait de mettre à jour des phénomènes expressément liés aux contacts de 
langues. 

LA FORMATION : LA CRÉOLISATION 

L’idée, diversement retenue par les auteurs, que les créoles sont des langues issues 
principalement de la langue du colonisateur (d’où d’ailleurs les noms qui leur sont 
donnés : créoles français, créoles anglais, créoles portugais, etc.) a longtemps 
prévalu, privant souvent les créoles de toute possibilité d’autonomie et, dès lors, de 
la reconnaissance des spécificités linguistiques : combien de personnes croient 
encore, dans le grand public, qu’il suffit de supprimer des prépositions et/ou 
quelques « r » pour « faire créole ! »  

De fait, sitôt que l’on se soucie de décrire correctement les diverses langues 
issues de la créolisation, sans référence constante au français (les français oraux, 
régionaux et populaires du XVIIe siècle), on est obligé de constater que même si 
une partie du matériau brut, mots ou sons de la langue, est indéniablement 
d’origine française, les réorganisations/restructurations qu’ils ont subies sont 
inexplicables par le seul français. Si certains linguistes, à la suite de Suzanne 
Sylvain (1936) ont cherché à montrer que cette organisation (autrement dit la 
grammaire) provenait de langues africaines, cette autre recherche de sources n’est 
pas plus  satisfaisante et connaît très vite des difficultés. Les langues créoles ne 
sont ni du français, ni de l’ewe, ni du kikongo... mais sont des langues nouvelles 
(qu’il conviendrait d’ailleurs d’appeler haïtien, antillais, guyanais, mauricien..., 
etc.) qui nous apprennent probablement comment des langues se développent dans 
des situations de contact, et ce qu’il en est des langues des locuteurs obligés un jour 
de constituer de nouvelles sociétés, qui bien naturellement doivent communiquer, 
et donc qui doivent inventer (au sens fort2), un idiome commun. On n’emprunte 
pas tel morceau ici, tel autre morceau là, mais on refonde complètement un moyen 
de communication, qui retient certes du matériau (sons, mots...) des anciens 
idiomes, mais qui du fait des « interprétations » nouvelles données par les divers 
locuteurs devient, en se structurant, progressivement quelque chose de tout autre.  

Il faut dire que, sans étude approfondie, les documents historiques dont on 
dispose peuvent nous induire en erreur : écrits par des blancs qui nous révèlent le 
« modèle » qui leur sert de référence (le plus souvent la grammaire française, 
quand ils ne se sont pas souciés de décrire comme langue nouvelle l’idiome qu’ils 
 

2 De fait nous utilisons ce mot largement au sens qui se manifeste quand on parle des 
inventeurs d’un trésor : ceux qui le trouvent, car en matière de langue on ne crée pas ex-nihilo (des 
mots, des sons existent dans diverses langues, voisines, ou connues, et qui vont jouer un rôle), mais la 
recréation, l’innovation, va souvent très loin.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:33 UTC)
BDD-A321 © 2009 Editura Academiei



3 L’histoire des Créoles de la Caraïbe 321 

parlent avec leurs esclaves et ne font qu’y retrouver les paradigmes grammaticaux 
qu’ils ont appris en français), ces textes doivent être lus et interprétés correctement 
par les linguistes modernes pour permettre de comprendre les processus de 
formation de ces langues – et peut-être par là de comprendre le développement 
d’autres langues nées dans des conditions de contacts variés, mais peut-être aussi 
plus ou moins similaires. Si les témoignages donnés par les esclaves eux-mêmes et 
les autres acteurs de la vie sociale (noirs, mulâtres, affranchis ou libres) sont à peu 
près inexistants dans les débuts, ils se multiplient au fil des décennies, au fur et à 
mesure que les uns et les autres accèdent à l’écriture − d’où d’ailleurs des 
évolutions importantes qui se manifestent à partir du milieu du XIXe siècle, date 
qui correspond un peu partout à l’abolition de l’esclavage, et à des changements de 
rapports sociaux, avec  notamment un accès de plus en plus significatif de tous à 
l’écriture. On voit dès lors, dans l’extrême variation caractéristique des créoles au 
temps de la créolisation, se dégager des lignes nettes, se constituer des paradigmes, 
se fixer des usages, s’opposer des structures entre les divers parlers d’une aire 
géographique, et ainsi de dessiner assez rapidement les contours de nouvelles 
langues qui si elles doivent leur matériau de base aux langues des ancêtres, en 
doivent visiblement les structures aux descendants – qui pratiquent de moins en 
moins les anciennes langues et nous montrent comment l’esprit humain peut assez 
rapidement générer un moyen de communication nouveau, complet et efficace.  

Le cas de l’haïtien contemporain, parlé par plus de 8 millions de personnes, 
qui pour 85 % d’entre elles sont à peu près unilingues, est de ce fait parmi les plus 
significatifs dans le domaine de ce que l’on continue à appeler les créoles français. 
Il faut d’ailleurs souligner que l’haïtien est l’un des créoles les plus éloignés du 
français ; il pose de ce fait de véritables problèmes de compréhension aux Français 
qui prétendraient  saisir immédiatement les messages de leurs interlocuteurs : c’est 
une langue complexe, qui doit être absolument apprise pour permettre une 
compréhension qui, loin d’être spontanée, est difficile précisément car les règles 
que l’on peut dégager dans une description complète sont très différentes des règles 
que nous apprend la grammaire française, non pas parce que ce sont des règles 
d’une grammaire africaine [!] mais parce que ce sont des règles spécifiques qu’il 
convient d’intégrer comme pour toute langue nouvelle dont on entreprend 
l’apprentissage. 

Un schéma que nous ne commenterons pas ici en détail3 explicite clairement 
comment, au cours de l’histoire de ces langues, les interprétations des esclaves 
(diverses) comme les interprétations des blancs (diverses également mais pour 
lesquelles nous avons des témoignages nombreux : cf. textes écrits) finissent par se 

 
3 Le lecteur est renvoyé d’une part à M.C. Hazaël-Massieux, 2008, mais pourra trouver aussi 

quelques commentaires (plus synthétiques) dans M.C. Hazaël-Massieux, à paraître, accessible en 
ligne, article destiné aux Travaux du CLAIX n° 23, en cours de publication : http://sites.univ-
provence.fr/wclaix/travaux/travaux_23_ contact_mc_hazael.pdf . 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:33 UTC)
BDD-A321 © 2009 Editura Academiei



 Marie-Christine Hazaël-Massieux 4 322 

rejoindre4, au moment où, au-delà des « imitations » faites même de bonne foi, la 
langue nouvelle est constituée. C’est du contact entre ces interprétations, qui 
d’ailleurs évoluent, que naissent les nouvelles langues. Après une période 
d’extrême variation, caractéristique des premiers temps (XVIIIe siècle, début du 
XIXe siècle, selon les lieux), les diverses langues fixent leurs caractéristiques 
principales, se distinguant dès lors progressivement les unes des autres, au cours du 
XIXe siècle. Ces séparations avec mise en place des traits spécifiques retenus par 
chaque langue ont lieu vers 1810−1820 pour l’haïtien (l’Indépendance d’Haïti date 
de 1804), un peu plus tard pour le martiniquais (vers 1840−1850 alors que se 
produit précisément l’abolition de l’esclavage dans une société autrement structurée) 
puis pour le guadeloupéen – dont beaucoup de traits ne se révéleront clairement 
différents du martiniquais que vers l’extrême fin du XIXe siècle, voire au cours du 
XXe siècle, les hésitations durant plus ou moins longtemps selon les zones. 

Ce schéma (cf. ci-dessous, p. 324) tente de rendre compte d’évolutions qui se 
sont déroulées au fil de l’histoire dans le contact de langues et dans les 
interprétations multiples que générait précisément le parler de l’autre lors du 
contact. On précisera qu’ici les traits pointillés représentent des éléments non 
vérifiables mais vraisemblables (ainsi l’existence de variétés de créoles parlées par 
les esclaves et par les « gens de couleur » − comme on disait à cette époque pour 
désigner des mulâtres souvent affranchis – assez différentes des variétés pratiquées 
par les colons). Un texte rédigé dans les années 1720–1740, sans doute par un 
missionnaire jésuite, le Père Pierre Boutin ou quelqu’un de son entourage5, nous 
livre déjà une représentation inattendue de l’haïtien du Cap. En-dehors de ce texte 
exceptionnel, dans les assez nombreux textes qui nous sont parvenus, les maîtres 
visent, certes, le créole parlé par leurs esclaves (cf. flèches et traits pointillés 
orientés dans « l’époque du créole »), mais ne peuvent que « réinterpréter » les 
usages des noirs en fonction de leurs propres habitudes linguistiques largement 
héritées du français.  

Dans un troisième temps (c’est-à-dire après 1850 pour la plupart des langues 
issues des créoles), les tendances présentes dans les variétés parlées par les anciens 
esclaves, plus ou moins récemment affranchis, vont s’imposer dans les pratiques 
communes et donc aussi chez les gens de couleur, et de toutes façons chez les 
Créoles divers, y compris chez les « blancs créoles » (flèches horizontales 
continues) au fur et à mesure que les esclaves, libérés depuis 1848, et pour certains 
d’ailleurs souvent déjà auparavant, capables d’écrire, de débattre, et de participer à 
la vie de la société locale, conquièrent de l’autonomie et des fonctions sociales et 
 

4 On devrait sans doute distinguer les interprétations selon la langue native des locuteurs : ici le 
français, là telle ou telle langue africaine, ailleurs encore le créole... Mais, dans les premiers temps, 
les seuls textes dont on dispose sont des textes écrits soit par des blancs venus de France, soit par des 
créoles, mais qui toujours apparemment sont aussi bons locuteurs et scripteurs du français ! 

5 Cf. M.C. Hazaël-Massieux, 2008, chapitre II, 47−86. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:33 UTC)
BDD-A321 © 2009 Editura Academiei



5 L’histoire des Créoles de la Caraïbe 323 

communicatives. Si celles-ci étaient refusées aux esclaves dans les premiers temps, 
on voit progressivement décrits, en lisant les chroniqueurs de l’époque, les 
comportements et les modes d’expressions : ce sont d’abord ceux des « candios »6, 
au début du XIXe siècle, mais aussi ceux des divers membres de la société 
antillaise dans laquelle les « esclaves » se voient confier par les maîtres des tâches 
d’artisanat ou de commerce susceptibles de leur faire jouer un rôle, notamment 
dans les villes7. Il ne faut pas oublier non plus, dans ces sociétés des Antilles, le 
nombre de plus en plus important de mulâtres, souvent enfants illégitimes des 
colons conçus avec telle ou telle esclave, régulièrement affranchis alors, parfois en 
même temps que leur mère. Tous les enfants, élevés par ces femmes noires ou 
mulâtresses dans la maison du maître, parlaient certainement le créole, non pas 
comme les blancs venus de France, mais comme les natifs créoles qu’ils étaient, et 
sans doute pour la plupart sans chercher à « imiter » en créole la grammaire 
française – qu’ils ne connaissaient pas formellement ! C’est ainsi d’ailleurs que ces 
langues ont pu se développer et acquérir progressivement leur autonomie. 

On feint d’oublier souvent que les rôles sociaux étaient multiples dans ces 
sociétés de plus en plus organisées et il serait bien naïf de croire que seuls les 
blancs jouaient un rôle dans ces sociétés. Le métissage était ancien et les mulâtres, 
souvent libres, remplissaient des fonctions diverses alors même qu’ils parlaient 
tous certainement créole (qu’on désigne au XVIIIe siècle selon des vocables 
divers : jargon, baragouin, français des îles, français corrompu...)8. Liliane 
Chauleau précise que, outre les divers engagés qui arrivaient aux îles et qui 
exerçaient des métiers d’artisans9, les affranchis, mulâtres et nègres (créoles 
surtout) pratiquaient largement ces métiers10. Le P. Du Tertre, à la Guadeloupe, dit 
explicitement, après avoir souligné l’adresse des nègres « pour exécuter ce à quoi 
on les occupe » : 

 
« M. Houel, voulant se passer des artisans français venus de Paris avec de grandes 
dépenses, leur donna à tous de jeunes nègres comme apprentis ; ils se montrèrent si 
habiles qu’il avait dans sa ménagerie de Capesterre des nègres charrons, menuisiers, 
tailleurs de pierre, maçons, couteliers, serruriers, confiseurs, tous habillés selon leur 
métier... » (éd. de 1978, t. II, p. 502, Traité VIII – Des esclaves, ch. II, § 2). 

 
6 Cf. Descourtilz, Michel-Etienne, 1809 ; cf. aussi  D. Jenson, 2005. 
7 Cf. Liliane Chauleau, 1993, Dans les ïles du vent. La Martinique (XVIIe-XIXe siècle), Paris, 

L’Harmattan. 
8 Les premiers usages du mot de « créole » pour désigner la langue semblent dater de la fin du 

XVIIIe siècle : nous avons pu relever ces usages dans les Affiches américaines au cours des années 
1780–90 (cf. M.C. Hazaël-Massieux, 2008, p. 38 sq.). 

9 À l’époque, on classe dans cette catégorie aussi bien  des métiers du commerce (boucher, 
cabaretier, etc.) que ceux des ouvriers spécialisés divers (par exemple les ouvriers du bâtiment comme 
les charpentiers, les maçons, les serruriers…) ou encore ceux qu’on nommait apothicaires, barbiers, 
chirurgiens, orfèvres, etc. 

10 Cf. Liliane Chauleau, op. cit., p. 114. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:33 UTC)
BDD-A321 © 2009 Editura Academiei



 Marie-Christine Hazaël-Massieux 6 324 

 
 

 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:33 UTC)
BDD-A321 © 2009 Editura Academiei



7 L’histoire des Créoles de la Caraïbe 325 

Dans ces sociétés de plus en plus élaborées, tous ne sont pas « habitants » 
(c’est-à-dire propriétaires terriens) : toutes les professions et toutes les couches 
sociales sont représentées et tous communiquent, et certainement largement en 
créole, même si le français aussi est pratiqué, apprécié et considéré comme langue 
de la culture, étant par là la langue des échanges courants dans les plus hautes 
classes de la société qui cependant communiquent en créole avec les classes 
sociales jugées inférieures – nous avons de nombreux témoignages historiques de 
cette pratique du créole. Il conviendrait certainement de ne pas négliger le rôle des 
mulâtres affranchis dès le début de la colonisation11 dans la diffusion du créole, très 
certainement leur langue première – et peut-être leur seule langue en fonction de 
leur profession et de leur vie sociale12. Sur le schéma il faudrait donc entendre 
« créoles parlés par les esclaves » comme recouvrant aussi les variétés parlées par 
les affranchis divers, pratiques figurées « en pointillé », certes, car on ne sait pas 
grand’chose d’elles, même si l’on a de nombreux témoignages concernant leur 
existence. Ces usages des affranchis, mulâtres, nègres, etc. sont sans doute 
différents des variétés qui sont pratiquées par les blancs – qu’elles, nous pouvons 
connaître grâce aux textes qui nous sont parvenus (traits continus sur le schéma), 
mais peut-être pas absolument identiques à celles des esclaves, dont nous soulignions 
ci-dessus l’extrême variété en raison de leurs origines linguistiques diverses.  

QUELQUES ÉVOLUTIONS DES LANGUES ISSUES DES CRÉOLES 

Ceci étant précisé, dans ces mondes où tous communiquent largement en 
créole, et s’intéressent déjà à sa description (noter les témoignages passionnés et 
passionnants qui nous ont été laissés par des Créoles comme Moreau de St-Méry 
ou Ducoeurjoly, plus tard Baudot, Turiault...), de nouvelles langues, parfaitement 
structurées, et par là différentes les unes des autres, vont se mettre en place. En 
Haïti, par exemple, où le système des pronoms personnels, d’abord calqué 
partiellement sur le français, distinguaient encore au début du XIXe siècle13 une 
deuxième personne familière et une deuxième personne formelle (to >< vou), où 
 

11 Le père Du Tertre écrit : « Messieurs les gouverneurs ont eu pitié de ces pauvres enfants : 
car ils ont cru qu’ils étaient assez malheureux de porter sur leur front et dans la couleur de leur visage 
l’opprobre de leur naissance sans ajouter l’esclavage pour punir un crime dont ils sont innocents : 
c’est pourquoi ils ne se sont pas arrêtés à ce principe de droit qui rend l’enfant de la condition de la 
mère qui l’enfante et ils les ont déclarés libres pour punir le péché de leurs Pères » [éd. 1978, tome II, 
p. 513 (Traité VIII – Des esclaves, ch. II § 5]). Du Tertre ajoute : « Ces mulâtres sont très nombreux 
aux ïles, ils sont libres et travaillent pour eux ; j’en ai vu quelques-uns, très bien faits et qui avoient 
épousé des Françaises… » [ibid.] . 

12 D’une façon générale, si au XVIIe siècle, les esclaves affranchis sont encore peu nombreux, 
leur nombre s’étendra assez rapidement car les causes d’affranchissement sont multiples ; si les 
affranchis ne jouissent pas des mêmes droits que les hommes nés libres, ils pratiquent des métiers 
divers comme artisans ou dans la milice, et interviennent ainsi dans divers lieux  avec diverses 
fonctions sociales. 

13 Le témoignage de Ducoeurjoly en 1802 est très clair sur ce point. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:33 UTC)
BDD-A321 © 2009 Editura Academiei



 Marie-Christine Hazaël-Massieux 8 326 

ont été distingués pendant un certain temps une forme sujet et une forme 
complément (mo >< moi par exemple dans Idylles et chansons, début du XIXe 
siècle14), les pronoms sont réorganisés et l’on a un nouveau système qui se met en 
place au cours du XIXe siècle : 
 

1ère P moin/mwen qui devient m’ devant voyelle 
2e P vou qui supplante to progressivement et est réduit à ou dans de nombreux 

contextes 
3e P li qui se réalise l dans de multiples contextes : cf. m’ap vwè-l = je le vois 
4e P nou la voyelle « ou » [u] est amuïe dans de nombreux contextes 
5e P zòt qui remplace dans les années 1810−1820, pour s’adresser à plusieurs 

personnes, le vou hérité du français et antérieurement pratiqué... zòt  
sera lui-même remplacé à peu près systématiquement par nou plus tard 
– ce qui pourra entraîner la confusion avec la 4e personne lorsque les 
contextes ne sont pas très clairs − mais cette évolution, tardive, ne se 
manifestera qu’au cours du XXe siècle et surtout après 1950. 

6e P yo qui, outre son utilisation comme pluriel de la 3e personne dans ses 
diverses fonctions, devient aussi en haïtien la marque du pluriel défini 
porté sur les noms : « liv-la-yo » ou « liv-yo », plus récemment, 
signifiant « les livres ». 

 
Dans les Petites Antilles, Guadeloupe et Martinique, par des chemins et à des dates 
différentes, on obtient la liste suivante pour les pronoms personnels : 
 

1e P mwen fréquemment réalisé maintenant en position sujet (atone) sous la forme 
man (en Martinique) ou an (en Guadeloupe) − ces « nouvelles formes 
étant peut-être à rapporter plutôt à un « mon » d’origine qu’au « mwen » 
déjà présent au XVIIIe siècle (graphié « moin » ou « moé ») ; notons que 
le moin des premiers temps était surtout attesté en fonction de 
complément quand mo ou mon étaient, quant à eux, utilisés comme 
marques du pronom sujet. 

2e P vou/ou a remplacé un « to » assez largement attesté au XVIIIe et XIXe siècle, qui 
s’est d’ailleurs conservé assez tard en Guadeloupe (jusqu’au début du 
XXe siècle). Presque toujours réalisé « ou » en position atone, le pronom 
de 2e personne tend d’ailleurs vers « -w » et par hypercorrection vers «-
r » en Guadeloupe. 

3e P li/i La forme longue « li » est utilisée en cas d’insistance ou de topicalisation, 
la forme courte, est attestée en toute position atone et tend vers le yod 
(semi-consonne) représenté par -y dans beaucoup de textes 
contemporains (notamment : enchaînement après voyelle : pou-y = pour 
lui, mwen vwè-y = je l’ai vu, etc.). 

4e P nou forme partout invariable, en tout contexte 
5e P zòt Reste bien distinct de la 4e P. Provient sans doute d’une forme « vous-

aut(res) » du français. 
6e P yo Pluriel de li/i, utilisé aussi bien pour le pronom sujet que pour le pronom 

complément, reconnu à sa position, avant et après le verbe, mais aussi 
pour le déterminant possessif qui suit le nom : « liv-yo » = leur livre ; le 
pluriel dans le syntagme nominal est noté par « sé » antéposé au nom : 
« sé liv-la » = les livres, « sé liv-yo » = leurs livres... 

 
14 Cf. M.C. Hazaël-Massieux, 2008, p. 415. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:33 UTC)
BDD-A321 © 2009 Editura Academiei



9 L’histoire des Créoles de la Caraïbe 327 

Cette présentation rapide des systèmes des pronoms personnels en haïtien et 
en antillais n’est qu’un exemple parmi tous ceux qu’il faudrait présenter, au delà du 
stade de la créolisation, pour montrer les évolutions continuées, des langues qui en 
sont issues. Le même type d’analyse doit être fait pour les systèmes verbaux, pour 
les développements des déterminants, pour la mise en place des divers connecteurs, 
etc.15. Ces grammaires historiques des langues qu’on appelle « créoles » sont 
largement à compléter, et les hypothèses formulées à partir de l’étude de textes se 
succédant chronologiquement sont à affiner, à valider ou à falsifier. Sans doute 
faudrait-il aussi cesser d’appeler toujours maintenant « créole » toutes les langues 
nées au cours des colonisations européennes : si elles sont bien passées par un stade 
de créolisation, elles ne sont plus au sens strict des « créoles » − en admettant que 
ce soit le nom que l’on donne aux médiums de communications marqués par une 
forte variation qui servaient à communiquer aux XVIIIe et dans la première partie 
du XIXe siècle. Elles continuent maintenant leur évolution normale, comme toutes 
les langues. L’abandon de ce terme unique pour désigner des langues différentes 
aurait également l’avantage de leur reconnaître à chacune une autonomie 
d’évolution et surtout de leur accorder un statut qui leur est refusé sous le vocable 
de créole, terme souvent considéré comme évoquant une « langue inférieure »,une  
langue incomplète, une langue bâtarde. 

CONCLUSION 

Il était important d’envisager la question des développements des langues 
créoles selon deux temps, bien distincts : un temps de formation et un temps 
d’évolution continuée. 

Le premier temps, celui de la formation, qu’on pourra appeler le temps de la 
« créolisation », pendant lequel − avec une très importante variation, 
caractéristique d’ailleurs du médium créole précisément et donc du type de 
communication auquel les locuteurs sont habitués dans ce monde du XVIIIe siècle 
−, on parle « créole » c’est-à-dire qu’on recourt à des formes de communications, 
diverses et efficaces pour la vie quotidienne, mais où il n’y a pas encore de 
paradigmes grammaticaux tout à fait fixés. Dans ces situations de créolisation, 
marquées par un important plurilinguisme, les locuteurs sont constamment tentés 
de réinterpréter les propos de l’autre à travers les éléments de leur système propre, 
et les témoignages qui nous sont parvenus, de locuteurs de créoles, tous 
francophones dans les débuts, et plus ou moins capables d’enregistrer les variétés 
pratiquées par des locuteurs non francophones, tendent à mettre à jour une 
 

15 Nous avons engagé cette démarche dans M. C. Hazaël-Massieux, 2008, mais il y a encore 
bien des domaines à étudier et décrire dès que l’on tente de rendre compte des changements 
historiques dans leur déroulement. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:33 UTC)
BDD-A321 © 2009 Editura Academiei



 Marie-Christine Hazaël-Massieux 10 328 

domination du français, expliquée par la domination sociale des maîtres. Ce 
schéma, sans doute un peu trop simple, ne permet pas d’expliquer les évolutions 
considérables des variétés de créole qui vont suivre alors qu’ils s’écartent alors 
complètement du français même régional et populaire. De fait, les non 
francophones (esclaves, étrangers divers, affranchis, ou Créoles, de divers types, 
sans doute peu francophones) réinterprètent, quant à eux, différemment l’idiome 
commun ; si les différences n’empêchent pas la communication, l’interprétation 
des formes se fait pour eux en fonction de schémas linguistiques tirés de leur 
propre compétence linguistique (langues africaines diverses, langues européennes 
autres, voire langues amérindiennes, ou créole des natifs) et donc de façon 
suffisamment différente des francophones pour qu’au moment où les non blancs 
non francophones natifs prennent de plus en plus l’écriture (indépendance d’Haïti, 
abolitions de l’esclavage...) ces formes, moins ou pas marquées par les habitudes 
héritées du français et par sa description grammaticale consciente (qui influence les 
personnes lettrées), se manifestent de plus en plus dans le parler commun de 
chaque lieu. C’est à ce même moment que se séparent des variétés linguistiques 
différentes, qui après avoir opéré des choix divers dans le médium commun que 
constitue le créole d’une vaste zone, vont retenir très spécifiquement une variante 
et non pas une autre, écartant par là même des formes grammaticales qui ont pu 
être retenues ailleurs. On a désormais des langues qui se distinguent et s’opposent 
les unes aux autres, plus ou moins drastiquement ; il n’y a plus lieu de parler alors 
de « créole » pour les diverses variétés ; le temps de la formation et de la 
« créolisation » est achevé ;  on a désormais des langues, différentes les unes des 
autres, qu’il convient d’appeler du nom du peuple qui les pratique (haïtien, 
antillais, guyanais, et en sortant de la zone caraïbe, mauricien, réunionnais, etc.), et 
qui vont comme l’histoire récente nous le montre, continuer leur évolution... Mais 
il s’agit alors d’une évolution linguistique comme il y en a dans toutes les langues, 
car toutes les langues évoluent au fil de leur histoire. Ce qui caractérise 
probablement un peu plus spécifiquement ces langues issues d’une créolisation 
(temps de formation qui donne un créole) c’est qu’elles continuent pour la plupart 
à évoluer dans le contact de langues car les pays qui les pratiquent sont le plus 
souvent encore dans des situations de diglossies voire de plurilinguisme... Elles 
sont donc à nouveau marquées par les contacts de langues, mais avec des effets 
alors autres car ce contact se manifeste sur des langues formées – et non plus  
en formation.  

Ces données théoriques, dégagées de l’étude de nombreux textes anciens pris 
à différentes périodes de l’histoire16, peuvent peut-être servir de modèle pour 
décrire d’autres groupes de langues ou d’autres langues nées dans le contact 
linguistique, même si ce contact n’est pas provoqué et accompagné par les 
 

16 Cf . Marie-Christine Hazaël-Massieux, 2008. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:33 UTC)
BDD-A321 © 2009 Editura Academiei



11 L’histoire des Créoles de la Caraïbe 329 

colonisations historiques, avec leur cortège de particularités sociales (esclavage, 
déportation, oralité dominante, etc.). Dès lors, ces nouvelles langues 
« émergentes » (il y a sûrement eu des « langues émergentes » à toutes les périodes 
d’histoire de l’humanité) peuvent présenter des caractéristiques un peu différentes 
de celles qui ont été mises à jour dans les langues créoles, mais peuvent aussi 
comporter sans doute des traits communs qu’il conviendrait d’apprécier. C’est 
pourquoi, il apparaît essentiel, alors que nous sommes maintenant pourvus  
d’hypothèses fortes bâties à partir des données historiques concernant les langues 
appelées créoles, de poursuivre l’étude systématique – et historique chaque fois 
que cela est possible – des changements à l’oeuvre dans les langues fonctionnant 
dans des conditions sociolinguistiques proches, en tout cas marquées par la 
présence en un lieu donné de langues multiples et de développements de formes 
particulières de communication entre locuteurs ne pratiquant pas la même langue. 

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES 

Chauleau, L., 1993, Dans les îles du vent. La Martinique (XVIIe-XIXe siècle), Paris, L’Harmattan. 
Descourtilz, M.-E., 1809, Voyages d’un naturaliste… à St-Domingue, 3 tomes, Paris, Dufart, père, 

Libraire-Éditeur [BNF P ANGRAND 854] : t. III. 
Ducoeurjoly, 1802, Manuel des habitants de Saint-Domingue, contenant... à Paris, chez Lenoir, 

libraire, rue de Savoie, n°4 [BNF MICROFICHE M-10869 (1) et (2)]. 
Du Tertre, R. P. J.-B., o.p., 1671 [réédition 1978], Histoire générale des Antilles habitées par les 

Français, 4 tomes, Fort-de-France, E. Kolodziej, Édition et Diffusion de la Culture Antillaise. 
Hazaël-Massieux, M.-C., 2008, Textes anciens en créole français de la Caraïbe : histoire et analyse, 

Paris, Publibook. 
Hazaël-Massieux, M.-C., à paraître : « Quand les contacts de langues donnent les créoles... À propos 

de la créolisation comme modèle ou type de développement des langues », Travaux du CLAIX, 
23 (accessible en ligne : http://sites.univ-provence.fr/wclaix/travaux/travaux_23_contact_mc_ 
hazael.pdf). 

Jenson, D., 2005,  « Polyphonie sociale dans la poésie créole de Saint-Domingue (Haïti) », dans : 
Marie-Christine Hazaël-Massieux et Michel Bertrand (éds.), Langue et identité narrative dans 
les littératures de l’ailleurs. Antilles, Réunion, Québec, Publications de l’Université de 
Provence, collection « Langues et langage », 171−196. 

Moreau de Saint-Méry, M.-L.-É. [1797] : Description de la partie française de l’isle de Saint-
Domingue, Édition Maurel et Taillemite, Paris, 1958. 

Sylvain, Suzanne, 1936, Le créole haïtien. Morphologie et syntaxe, Wetteren (Belgique) et Port-au-
Prince (Haïti). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:33 UTC)
BDD-A321 © 2009 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

