
40 

Nicolae Mavrocordat, romancier 
 

 
VALY CEIA 

Universitatea de Vest din Timișoara 
valy.ceia@e-uvt.ro 

 
 
Împărțit mereu „între grijile domniei și preocupările literare” (Dinu 

2011: 405), domnitorul Nicolae Mavrocordat, preiluminist, este un 
conducător modern, ce respinge comoditatea unei existențe vegetative. 
Stârnind elogii privitoare la educația sa rafinată, pasionat bibliofil, pătimaș 
cititor, domnitorul era cunoscător al limbilor clasice și orientale, dar și al 
celor moderne (Bouchard 2006: 70-72).Romanul Răgazurile lui Filotheos 
(Filotéou Párerga), abia de curând tradus și în limba română,devine un 
binevenit spațiu de desfășurare a erudiției cărturărești și a eleganței 
stilistice. Nu sunt, însă, doar acestea însemnele romanești majore. 

Domnitorul-scriitor se manifestă ca un veritabil constructor de lumi. 
Cartografierea unei patrii în care cei patru stâlpi ai edificiului sunt virtutea, 
cunoașterea, libertatea, iubirea constituie linia ordonatoare a scrierii. Într-o 
construcție modernă, opera lui Mavrocordat escaladează tipare consacrate, 
structura și problematica scrierii iscând ezitări în încadrarea sa: „un soi de 
roman” (v., e.g., Mavrocordat 2015: 50-56). Inventivitatea auctorială, 
alimentată în egală măsură de literatura antică și de cea modernă, conferă 
textului romanesc rolul de liant între lumea dezlănțuită a societății contem-
porane și a idealurilor care îi ordonează și îi conduc domnitorului planurile 
gândirii; fiindcă „resursa filosofică cea mai bogată pentru explorarea ideilor 
despre sens e literatura” (Grayling 2009: 74). 

În ce mod se derulează narațiunea? Topica exordială laolaltă cu cea a 
modestiei pornesc un mecanism alimentat de curiozitate, motorul descope-
ririi, așa cum gânditorii elini de mult descifraseră, element care dinamitează 
permanent orice amorțire spirituală, orice lentoare textuală. Curiozitatea 
eroilor romanești (mecanism ce stârnește, potrivit paradigmei bergsoniene, 
un bulgăre de zăpadă) are în sine sugestia pregnantă a Metamorfozelor lui 
Apuleius; nu doar febrila curiozitate alimentează această apropiere, ci întreg 
tabloul inițial emană un aer familiar. Între două limite temporale, identi-
ficate literar, perioada când „m-am lăsat împins pe de-a-ntregul de-un zel 
nebun înspre simțul de perfecțiune al anticilor” (Mavrocordat 2015: 75) și 
„prețioasele scrieri ale autorilor moderni” (ibidem: 87), scriitorul respon-
sabil își reprimă elanul auctorial: „neputând ciripi asemenea unei privighe-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:45:09 UTC)
BDD-A32046 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



41 

tori, n-am vrut să imit trilul necizelat și palavragiu al rândunicii” (ibidem: 
75).  Numai gureșia seacă a altora, precum și conștiința faptului că „prin 
discursuri – tot atât cât și prin parale – se scoate la vânzare tot ceea ce este 
bun și frumos în viață!” (ibidem) îl îndeamnă să scrie. Autorul nu se sfiește 
atunci să-și „cânte palinodia” (ibidem), cum ne mărturisește. Abandonând 
tăcerea,scriitorul dă viață literară idealurilor sale. 

Romanul dezvăluie cu percutanță un domnitor neliniștit, ale cărui 
acțiuni vizionare sunt contrabalansate de o permanentă reflexivitate asupra 
instanțelor existențiale. Pentru cel însetat de cunoaștere, visând înălțarea 
omului, orice răgaz e neliniște; răgazul exterior este permanent contra-
balansat de frământarea interioară. Erasmus din Rotherdam îl citează, în 
Institutio principis christiani,pe Cicero, cu exemplul celebru al lui Scipio, 
care, mărturisește, niciodată nu e mai puțin singur decât atunci când pare că 
e singur. Contrariind prin formularea ei paradoxală – dar precum știm, 
paradoxul e modalitatea de edificare a celor mai adânci realități –, imaginea 
e un loc comun al individului responsabil, mereu preocupat de ființa sa și a 
lumii; atare singurătate fertilă însuflețește și dă aripi romanului mavrocorda-
tian însuși. Actualizarea trecutului, la care procedează cu reverență autorul, 
asimilarea spiritualității creatoare în întregime devine un imperativ existențial 
și literar, adevăr viu și în universul romanesc. Deși se abandonează în 
teritoriul plin de palpitul existenței dezlănțuite a modernilor, scriitorul se 
raportează obligatoriu, constant, la cei vechi. Această condiție majoră a 
devenirii înalte se regăsește concrescută în romanul domnitorului. 

Iau un exemplu, emblematic pentru întregul textului: imaginea vieții 
omenești văzute ca un drum pe mare. În secvența ce se constituie într-o 
apologie a lui Thales, se ajunge în acest punct: „implicarea în viața politică 
vine de obicei atunci când ești în floarea vârstei și te lași purtat de o 
nemăsurată iubire pentru glorie; însă, după ce te-ai lovit de un colț de stâncă 
și ai fost la un pas de naufragiu, îi închini bucuros Divinității, drept răsplată 
pentru salvarea ta, viitoarea contemplare a lucrurilor divine și omenești, 
pentru a-i putea urmări de-acolo, ca dintr-un post de observație, pe aceia 
care sunt amarnic purtați de valurile agitate ale vieții; și îi urmărești plin de 
compasiune, fără a interveni în favoarea vreunui seamăn aflat la necaz, dar 
încercând, pe cât se poate, să-i alini durerea” (Mavrocordat 2015: 133). 
Curtius explorase deja forța acestei imagini întâlnite la Lucretius (De rerum 
natura II: 1-4). Decriptarea ei de către Starobinski, într-un întreg capitol din 
Textul și interpretul, denumit chiar prin recursul la cel de-al doilea emistih al 
hexametrului lucrețian – „...Alterius spectare laborem”, cu subtitlul 
Maldoror pe țărm –, conferă adâncimea interpretativă adecvată unei discuții 
literare, în primă instanță, glisând înspre ideea individului insensibil, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:45:09 UTC)
BDD-A32046 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



42 

egotist, ce asistă impasibil la suferințele celuilalt. Punând față în față 
modelul latin cu cel din Les chants de Maldoror a contelui de Lautréamont, 
Starobinski ne propune să „încercăm a repera, atunci când putem, modelele 
batjocorite, pentru a vedea mai bine cum operează distanțarea, variația, 
diferența” (Starobinski 1985: 458). Relația decelată, invectivă – palinodie, 
instituie una dintre direcțiile generând sens în întreaga literatură și schițează 
totodată, și în acest loc, mecanismele care unesc în adânc și, simultan, 
îndepărtează viziunile artistice unele de altele. E un proces dinamic pe care 
ne lasă a-l intui neîncetat romanul mavrocordatian. 

Indiciu major pentru latențele uberale ale textului e chiar zugrăvirea 
grădinii unde, într-o actualizarea banchetului platonician (Mavrocordat 
2015: 85 ssq), îi descoperim reuniți pe eroii romanești. Amploarea descrip-
ției, configurată din volute stilistice încărcate de seninătate „existențială”, ce 
tinde să evoce un spațiu adamic, nu poate trece neobservată lectorului. Ba 
chiar această redundanță e menită a ne atrage luarea-aminte, de cumva riscă 
totuși să scape atenției noastre; fiindcă, după ce asistăm la câteva pagini în 
care grădina e zugrăvită cu o minuție jinduind exhaustivitatea, o evadare 
narativă apologetică pare a curma reprezentarea ce riscă să devină oțioasă. 
Înșiruirea calităților sultanului, Ahmed al III-lea, contrabalansează amploa-
rea descriptivă anterioară. Apologia sultanului, așa cum apare în primele 
pagini romanești, însumează calitățile expuse de către Erasmus din 
Rotherdam/ Desiderius Erasmus în Institutio principis Christiani; mai mult, 
Mavrocordat însuși se manifestă drept principele ce, mutatis mutandis, e 
vrednic de acel elogiu. 

Până să apucăm să ne reorientăm în spațiul textului, admirând 
împreună cu Filotheos personalitatea sultanului, scriitorul revine, însă, și nu 
pentru încă o tușă, ci pentru încă o multitudine de cadre, menite să 
întregească tabloul grădinii paradisiace, cu sugestia irepresibilă că aceasta 
constituie un element nodal în configurarea discursului ideatic. Eludez aici 
o interpretare oțioasă ea însăși. În schimb, trebuie reliefat faptul că, prin 
identificarea elementelor generatoare de sens,  simbolistica asociată grădinii 
se pliază perfect pe imaginea celei descrise de către scriitor: „Grădina apare 
adesea în visuri ca o expresie fericită a unei dorințe eliberate de orice 
anxietate. Este locul creșterii, al cultivării fenomenelor vitale și interioare. 
Succesiunea anotimpurilor se făptuiește acolo prin forme ordonate... Viața 
și bogăția ei devin vizibile în chipul cel mai minunat. Zidul grădinii 
ocrotește forțele interne care înfloresc... Nu se pătrunde în grădină decât 
printr-o poartă strâmtă. Visătorul este adesea obligat să caute această 
deschidere dând ocol zidului. Este expresia figurată a unei evoluții psihice 
destul de lungi, ajunsă la o mare bogăție interioară... Această grădină poate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:45:09 UTC)
BDD-A32046 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



43 

să fie alegoria sinelui când în mijlocul ei se află un pom mare sau o fântână” 
(Chevalier, Gheerbrant et alii 1995: s.v.). 

Trasând firele naraţiunii cu evident talent literar, Filotheos, unicul 
povestitor, ce conduce și discuțiile și acțiunea, e bine conturat psihologic, 
cu vie curiozitate, erudit ce se slujește dibace (și) de armele ironiei. Îl 
întâlnim aşezat împreună cu prietenii săi într-o grădină (spaţiu intermediar 
între realitate şi ficţiune, dar mereu între două lumi se află cartea în întregul 
ei). Unul dintre cei prezenţi, purtând veşminte persane, e arestat de câţiva 
ofiţeri otomani (nu se ştie din ce pricină, dar perspectiva deschisă 
caracterizează întregul roman) şi astfel avem prilejul să descoperim, prin 
contrast cu erudiţii aleşi din grădină (Grecul – văzut ca autoportret al lui 
Nicolae Mavrocordat, Francezul, Englezul), o serie de personaje din 
închisoare, cu nimic mai puţin interesante (de exemplu, un egiptean 
alchimist care înșelase otomanii vânzându-le aur falsificat). Povestea e 
fragmentară, încheierea, nelămurită. Tovarăşii alături de care Filotheos 
discută mentalitatea, ştiinţa şi învăţământul „luminatei Europe” aparțin 
diasporei din Constantinopol, sunt intelectuali pasionaţi de clasicismul elen 
şi de valorile spirituale creştine, însă, nu mai puțin, aderă la ideile 
iluminismului şi reflectă puternic germenii unor aspiraţii sociale noi. 
Adevărat eclectic, Filotheos îi comentează pe Aristotel, pe Platon, pe 
Demonsthenes, pe Cicero, pe Diogenes Laertios (adaptând cele scrise de 
acesta despre Thales sau Solon), elogiază „purele miresme” artistice 
inspirate din Homer, Pindar, Herodot, Euripide şi Xenophon etc., vorbind 
pe larg, de asemenea, şi despre La Rochefoucauld, Macchiavelli (notațiile 
numeroase scrise în italiană pe ediția din 1726 a Operelor lui Machiavelli 
atestă afilierea spirituală),Montaigne, Bacon – de care se simte atras în chip 
special: „m-am îndreptat cu sârg spre cărţile preaînţeleptului Bacon. Nici nu 
găsesc cuvinte potrivite să-l laud îndeajuns [...] pentru precizia sa în 
disecarea şi, ca să spun aşa, sondarea naturii, priceperea sa într-ale politicii, 
precum şi pentru înţelegerea sa inteligentă, onestă, integră şi adevărată a 
eticii” (Mavrocordat 2015: 127). Dialogul la care participă implicați şi 
francezul, englezul sau italianul pune în dezbatere idei dintre cele mai 
variate: libertatea femeii, moravurile, pasiunile şi caracterele, dragostea, 
ateismul, superstiţiile, blândeţea, asprimea, interpretarea justă a motivelor şi 
acţiunilor omeneşti, chibzuinţa. Avem astfel panorama unui text în care sunt 
concatenate subiecte variate, dinamizate, la rându-le, de conceptele-reper – 
virtutea, libertatea, cunoașterea – ce-l configurează axiologic. Individul nu e 
angajat doar într-o construcţie socială a realităţii, ci în același timp rolul său 
este cel de a găsi şi de a conferi un sens realităţii (Nicolescu, Camus 2001: 
42). Dar, spun neîncetat chiar scrierile lui Nicolae Mavrocordat, realitatea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:45:09 UTC)
BDD-A32046 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



44 

vieţii noastre individuale îşi estompează pulsiunile individualiste şi 
dobândeşte sens deplin şi valoare numai în măsura în care e dedicată cetăţii 
şi comunităţii. Revoluţia interioară transformă viaţa noastră individuală şi 
socială într-un act atât estetic, cât şi etic: actul dezvăluirii dimensiunii 
poetice a existenţei (Nicolescu 1999: 165-170). Dacă articularea sa teoretică 
este nouă, ideea nu este nouă, însă, în planul conştiinţei, așa precum ne 
spune (și) opera, dar, în destulă măsură, și viața lui Nicolae Mavrocordat. 

Așezat pe granițe, felurite, precum succinta mea incursiune 
exploratorie o sugerează, Răgazurile lui Filotheos transcende fiecare dintre 
teritoriile interpretării literare, depășindu-le prin aglutinare. Jinduind, 
întocmai lui Francis Bacon, al cărui admirator este, la o nouă Atlantidă, 
utopia mavrocordatiană – precum se știe, în Iluminism utopia va deveni un 
gen literar în sine – este totuși tangentă lumii noastre. Amalgamând povești, 
întâmplări, stiluri, urmărit permanent de învederarea acestei idei, despre o 
atare utopie vorbește și Nicolae Mavrocordat. Visul său este/ ar trebui să fie 
al omului, căci, înainte de a se cuceri prin fapte, lumea se construiește prin 
vise. „Marea misiune a Utopiei este de a face loc posibilului ca opus unei 
acceptări pasive a stărilor de lucruri existente în prezent. Ea este gândire 
simbolică, aceea care învinge inerția naturală a omului și-l dotează cu o 
nouă aptitudine, aptitudinea de a remodela continuu universul său uman” 
(Cassirer 1994: 92). 

 
 

Bibliografie 
 
Bouchard, Jacques, 2006: Nicolae Mavrocordat, domn și cărturar al Iluminismului 

timpuriu (1680-1730), Traducere din limba franceză și neogreacă de Elena Lazăr, 
Cu un cuvânt înainte al autorului, București, Editura Omonia. 

Bruno, Giordano, Erasmus, Desiderius, 2015: Panegiric pentru Filip, Traducere din limba 
latină, note și indici de Ioana Costa, Oradea, Editura Ratio et Revelatio. 

Cassirer, Ernst, 1994: Eseu despre om. O introducere în istoria filozofiei umane, Traducere 
de Constantin Coşman, Bucureşti, Humanitas. 

Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain, 1995: Dicționar de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, 
gesturi, forme, figuri, culori, numere. Volumul 2.E-O, Bucureşti, Editura Artemis. 

Ciorănescu, Alexandru, 1996: Viitorul trecutului. Utopie şi literatură, Bucureşti, Editura 
Cartea Românească. 

Danielopolu-Papacostea, Cornelia, 1983: Literatura în limba greacă din Principatele 
Române în secolul al XVIII-lea, București, Minerva. 

Foucault, Michel, 1996: Cuvintele şi lucrurile. O arheologie a ştiinţelor umane, Traducere 
de Bogdan Ghiu şi Mircea Vasilescu, Studiu introductiv de Mircea Martin, Dosar de 
Bogdan Ghiu, Bucureşti, Editura Univers. 

Grayling, A.C., 2009: Alegerea lui Hercule. Plăcerea și datoria în secolul XXI, Traducere 
de Horia Florian Popescu, Polirom. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:45:09 UTC)
BDD-A32046 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



45 

Lucretius, Titus Carus, 1950: De rerum natura: libri sex., Vol. I, Edited with prolegomene, 
critical apparatus, translation and commentary by Cyril Bailey, Oxford, Claredon 
Press. 

Mavrocordat, Nicolae, 2015: Răgazurile lui Filotheos, Text, introducere, note și indice: 
Jacques Bouchard, Cuvânt-înainte: K. Th. Dimaras, Traducere din greacă și 
franceză, note suplimentare și bibliografie: Claudiu Sfirschi-Lăudat, București, 
Editura Omonia. 

Nicolescu, Basarab, Camus, Michel,2001: Les racines de la liberté, Paris, Éditions 
Accarias – Lʼ Originel. 

Nicolescu, Basarab,1999: Transdisciplinaritatea. Manifest, Traducere de Horia Mihail 
Vasilescu, Polirom. 

Radkowski, Georges-Hubert De, 2000: Antropologie generală, Traducere de Florin 
Ochiană, Timișoara, Editura Amarcord. 

Starobinski, Jean,1985: Textul şi interpretul, Traducere şi prefaţă de Ion Pop, Bucureşti, 
Editura Univers. 

Spiridon, Monica, 1984: Despre „aparența” și „realitatea” literaturii, București, Editura 
Univers. 

 
 

Abstract: 
 

Preceding the Enlightment, Nicolae Mavrocordat is a modern leader who rejects the 
convenience of a vegetative existence. Praised for his refined education, passionate 
bibliophile, avid reader, the ruler knew both the classical and oriental languages, but also 
the modern ones. The novel Filotéou Párerga(Philotheosʼ s Leisures), only recently 
translated into Romanian, becomes a welcomed space for scholarly erudition and stylistic 
elegance. However, these are not the only major intents of the novel. On the most relevant 
ideological landmarks I focus in my paper. 

 
Keywords: Nicolae Mavrocordat, Philotheosʼ s Leisures, ideological landmarks, 

style, erudition 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:45:09 UTC)
BDD-A32046 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

