
9 

Semnificaţii ale participiului dorit  
în volumul Cântarea Cântărilor mele, de Traian Dorz 

 
 

FLORINA-MARIA BĂCILĂ 
Universitatea de Vest din Timișoara 

 
 

Rezumat: Lucrarea de față își propune să ia în discuție semnificațiile participiului dorit 
ilustrate în volumul Cântarea Cântărilor mele, de Traian Dorz – un poet român 
contemporan, din păcate mai puțin studiat, autor a mii de poezii de factură mistică, precum 
şi a numeroase volume de memorii şi meditaţii religioase. În această „carte cu poeme de 
dragoste” dedicate comuniunii intime (și unice) cu Dumnezeu a sufletului însetat de 
absolutul nemuririi, dorul – termen-simbol și, totodată, sentiment complex, stare a spiri-
tului, metaforă-prototip a vieții românești – implică diverse ipostaze, privite la intensitate 
maximă: este vorba despre dorul de Divinitate (și de eternitate) al colectivității, al individu-
lui, al creatorului de opere artistice durabile, despre dorul de unirea veșnică (în concepție 
biblică) dintre Mirele Iisus și Biserica-mireasă etc. Pe lângă simpla ilustrare a unor 
asemenea perspective, semnificațiile participiului dorit în volumul amintit pun în lumină 
trăirile eului auctorial aflat mereu în ascensiune pe calea cunoașterii mistice, fapt evidențiat 
în secvențe selectate din câteva arte poetice structurate pe ideea conform căreia iubirea este 
principiul fundamental al lumii, elementul primordial al existenței de aici și de Dincolo. 
 
Cuvinte-cheie: dorit, lexicologie, semantică, stilistică, poezie mistico-religioasă 

 
 
În anii ’70 ai secolului trecut, când şi-a revizuit toată opera, 

regrupând-o în tomuri mai mari (cu circulaţie – la acea vreme – sub formă 
dactilografiată), Traian Dorz a inclus, în volumul-capodoperă Cântarea 
Cântărilor mele, poezii din ciclurile În aşteptarea Mirelui (1943, publicat la 
Beiuş, cu pseudonimul Cristian Dor), La Nunta noastră (1944) şi Cântarea 
Cântărilor mele (1946). Această carte cu poeme de dragoste – multe dintre 
ele, memorabile imnuri ale iubirii, unice ca transpunere a unor experienţe 
intime cu Dumnezeu –, pornită din excepţionalul volum Cântările 
Apocalipsei (apărut la Sibiu, în Editura „Cartea de Aur”, 1945, ca a zecea 
carte de versuri a autorului1), la care se adaugă alte creaţii, plăsmuite chiar 
și în detenţie, „ilustrează în mod strălucit taina comuniunii şi întruneşte 
toate exigenţele poeziei mistice”2, înțelegându-se, prin însuşi titlul său, o 
„cântare” ideală, superioară, în care se prezintă iubirea desăvârşită. Într-
               
1 Vezi Traian Dorz, Hristos – mărturia mea, ediţia a II-a, Sibiu, Editura „Oastea 

Domnului”, 2005, p. 433. 
2 Puiu Ioniţă, Poezie mistică românească, Iaşi, Institutul European, 2014, p. 205. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 08:54:15 UTC)
BDD-A32042 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



10 

adevăr, versurile reliefează exemplar trăirile lăuntrice ale poetului (şi, 
implicit, ale comunităţii) pe calea mereu ascendentă a cunoaşterii extatice, a 
adoraţiei, sentimente din rândul cărora se detaşează dorul de Cer, de 
Divinitate, imortalizat în secvenţe lirice cu efecte expresive remarcabile, 
prin intermediul unor elemente din același câmp semantic, cum sunt 
termenii (înrudiți etimologic) dor (substantiv), a dori (verb) și dorit 
(participiu). 

* 
Dicţionarele explicative propun, în dreptul adjectivului de proveniență 

participială dorit, următoarele sinonime sau definiții lexicografice: „care 
produce cuiva plăcere, bucurie, de care cineva este atașat, pe care vrea să-l 
vadă, să-l aibă, să-l cultive, după care cineva tânjește; râvnit, iubit, aşteptat 
cu dragoste și nerăbdare”. Evident că paleta lui de înțelesuri se întregeşte în 
structura textului literar, mai ales atunci când ne referim la o poezie 
închinată relaţiei unice dintre individ / comunitate şi Dumnezeu, în care 
distanţarea de cel iubit – în cazul de faţă, Divinitatea, în sens spiritualizat, 
dar şi concret – reprezintă componenta implicată cu necesitate în trăirea 
respectivă.  

Dorul, atât de intens perceput de eul auctorial, determină cea mai 
mare transfigurare – dovadă de netăgăduit a comuniunii cu Cerul, a unei 
iubiri delicate, nefireşti (în sensul concret al cuvântului), semn al unei vieţi 
de credință purificate, îndumnezeite, mereu în luptă cu sinele începând chiar 
din clipa care declanșează acea transformare sufletească decisivă. Ca atare, 
imaginile vii care descriu paroxismul pasiunii şi trăsăturile Celui Drag nasc 
versuri memorabile, pentru plăsmuirea cărora se apelează la transpunerea 
unor puternice senzaţii de natură organică (cu ajutorul unor termeni utilizați 
cu înțeles figurat, trimițând la ideea de dor nestăvilit, puternic, de pasiune 
arzătoare, de năzuință stăruitoare), prin îmbinarea vizualului cu auditivul şi 
tactilul, în sensul atingerii spiritualizate, menite să reconstruiască binele 
interior (în direcţia comuniunii interpersonale) şi, mai ales, să reorienteze 
un traseu existenţial. Foamea şi setea spirituală asupra cărora se focalizează, 
în mod metaforic, asemenea poeme demonstrează faptul că eul liric se află, 
alături de comunitate, într-o aşteptare al cărei final coincide cu îndeplinirea 
unei misiuni, dar şi cu marea întâlnire menită să elibereze, să răsplătească 
fidelitatea față de principiile divine: „De-atâta timp de lungă despărţire, / 
împrăştiaţi, tânjim şi însetăm; / ah, adă Tu dorita întâlnire, / ascultă-ne, 
Iisuse, Te rugăm!” (CCm 88, Gem inimi)3. Dorul (iubire şi aspirație, dorinţă 
               
3 Spre a nu îngreuna parcurgerea trimiterilor, am optat, în lucrarea de faţă, pentru notarea, 

în text, a referirilor (cu abrevieri) la volumele (aparţinându-i lui Traian Dorz) din care au 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 08:54:15 UTC)
BDD-A32042 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



11 

arzătoare a revederii necesare) vizează, din perspectivă scripturistică, 
legătura dintre Mirele Iisus şi Biserică, înţeleasă ca Mireasă aşteptând, plină 
de adoraţie, revenirea Lui: „De-atunci Eu te-am dorit întruna, / că M-a răpit 
frumseţea ta / şi-am aşteptat cu-aşa iubire / dorita Noastră întâlnire, / 
Biserică, Aleasa Mea! // De-atunci am auzit, Iubito, / iubirea ta cum Mă 
chema, / simţeam fiinţa ta curată / răpindu-Mi Inima Mea toată, / Biserică, 
Iubirea Mea! // Te-am aşteptat cu nerăbdare / atâţia ani câţi trebuia / s-arăt 
c-o jertfă peste fire / cum te iubesc, cu ce iubire, / Biserică, Lumina Mea!” 
(CCm 145, Nainte de-a fi fost vecia). 

Astfel, dorul înseamnă și năzuinţa întoarcerii în Acasa cerească, ca 
obiectiv fundamental explicit al vieţuirii în această lume, un deziderat sacru 
esenţial (şi aproape exclusiv) al colectivităţii care Îi aduce slavă lui Hristos 
prin cântare, rugăciune, invocare stăruitoare, energică şi plină de iubire a 
numelui Său, întru lepădare continuă „de ceea ce este mai de preţ în natura 
omului”4 și despovărare de cele trecătoare, spre a putea atinge suprema 
beatitudine. Starea extatică farmecă toată fiinţa transfigurată, prosternată în 
faţa lui Dumnezeu, prin revărsarea graţiei divine şi primirea din însăşi mâna 
Sa, după făgăduinţă, a cununii strălucitoare, ca răsplată, în dimensiunea 
eternităţii, pentru slujirea cu iubire, sfinţenie şi elan creator. Dorul 
întoarcerii în Acasa primordială este nu numai o trăire vie a comunităţii 
credincioşilor, ci şi a individului, presupunând renunţări iminente la viaţa 
personală, ca act de mărturisire a credinţei şi ieşire (de bunăvoie) de sub 
imperiul oricărei tentaţii a firescului (din afară sau din interior) și (din 
perspectivă creştină) de înnoire mereu perfectibilă a fiinţei. În consecință, 
focalizarea se mută asupra frumuseţii şi a strălucirii Ierusalimului Ceresc, 
încărcat de iubire, de lumină şi de sacralitate, „chemat” cu ardoare şi 
nostalgie, cu insistenţă şi speranţă, ca ţintă supremă şi aspiraţie continuă, 
căci acolo eul auctorial simte plenar atingerea ţelului extraordinar al 
traseului său existenţial dominat de intervenţia graţiei divine: „Dorită 
Patrie-a Iubirii, / grădina crinilor de nea, / cu ce suspinuri şi ce lacrimi, / şi 
doruri te-am putut chema... // Ce haruri mi-ai turnat în suflet, / de nu-mi mai 
aflu-n lume loc, / de arde-n dorurile mele / atâta dragoste şi foc, // De-am 
străbătut atâtea vremuri / şi drumuri fără de popas, / de harul păcii şi 
luminii, / şi fericirii tale-atras... // [...] // Mi-e dor de tot ce am Acolo, / Ţinut 
de-argint şi de cleştar; / – desprins de lumea asta, ia-mă, / să-ţi trec doritul 

                                                                                                                            
fost selectate secvenţele ilustrative, alături de numărul paginii / paginilor la care se află 
fragmentul respectiv şi de titlul poeziei. Toate evidenţierile din versurile citate ne aparţin. 

4 Ioan Kovalevsky, Fericiţii nebuni pentru Hristos. În româneşte de Boris Buzilă, [f.l.], 
Editura Anastasia, 1997, p. 6. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 08:54:15 UTC)
BDD-A32042 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



12 

tău hotar!” (CCm 44, Dorită Patrie-a Iubirii). Prin urmare, dorul de Patria 
Luminii (ea însăşi purtând însemnele acestei trăiri profunde, unice) e 
mărturisit direct, fără echivoc, iar poemele devin embleme ale aceleiaşi 
chemări, indescriptibile în totalitatea sa (amestec de iubire, năzuinţă şi 
nădejde, experimentate la un nivel superlativ), legat de dorinţa arzătoare de 
a trece în eternitatea de dincolo de hotarul acestei lumi, pentru încununarea 
menirii care i-a fost hărăzită. În consecinţă, emoţia firească a înălţării spre 
veşnicie implică asocierea cu melancolia şi cu revelaţia îndelung aşteptată, 
prelungindu-se în perspectiva întâlnirii cu Dumnezeu şi cu semenii aflaţi în 
lumina prezenţei Lui transcendente. 

* 
Participiul dorit este integrat nu doar în numele date conceptului 

biblic de Împărăţie a Cerurilor, ci el apare și în structura unor sintagme 
care substituie numele Divinității: „«Mai Sus, mai Sus, mereu mai Sus...» / 
a’ noastre inimi cântă. / Acolo-n Slava fără-apus / e Ţinta noastră sfântă. / 
Suind spre ea, chemăm, Iisus, / cu dor Doritu-Ţi Nume, / mai Sus, mereu 
mai Sus, mai Sus, / ca să ieşim din lume. // Urcăm cu ochii plini de dor / şi 
totul ne încântă / şi nou avânt înălţător / cu haruri ne-nveşmântă. / Din toată 
inima căutăm / nălţimile curate, / mai Sus, mereu mai Sus scăpăm / din tină 
şi păcate. // [...] // Mai Sus mereu, ne-am cufundat / în Slava cea adâncă, / 
atâtea slăvi am colindat / şi tot mai mergem încă. / Mai Sus, din cer în cer 
mai sus, / cu ochii plini de soare, / cutremuraţi cădem, Iisus, / la sfintele-Ţi 
picioare... // Şi sărutând slăvitu-Ţi strai, / Îţi aruncăm nainte / toţi crinii 
strânşi din căi de rai / de-o dragoste fierbinte, / tot dorul cât în ochi avem / 
strâns din cântări divine, / preafericiţi că Te vedem / şi-n veci suntem cu 
Tine.” (CCm 26-27, Mai Sus, mereu...).  

Dorul încântă, stârneşte admiraţia, desfătarea sufletească (prin plânsul 
haric, prin cântare, veghere, curăţie, smerenie, slujire), în versuri ce relevă 
vibraţia ajunsă la apogeu, tensiunea şi suferinţa culminantă (cu accente 
evidente de nelinişte şi durere sfâşietoare, unite cu „duioşia distanţei”5), 
tandreţea (în accepția ei spirituală) şi reflecţia adâncă, impresionând prin 
simplitatea, profunzimea şi sensibilitatea exprimării, prin paralelismele 
clare cu pasjele biblice, desfăşurate în construcţii simetrice, mizând, din 
nou, pe repetiţii şi interogaţii poetice care amplifică aspiraţia spre absolut: 
„O, Iisuse Dulce, Dulcele meu Domn, / ziua treaz, şi noaptea suspinând în 
somn, / sufletul meu cheamă Chipul Tău cel Blând, / ziua treaz, Iisuse, 
noaptea suspinând. // Fermecat de dorul Dulcelui Tău Chip, / pe-a’ chemării 
               
5 Dumitru Stăniloae, Reflecţii despre spiritualitatea poporului român, Bucureşti, Editura 

Elion, 2001, p. 104. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 08:54:15 UTC)
BDD-A32042 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



13 

drumuri sufletu-mi risip’ / şi-n potop de lacrimi inima mi-o ard, / să-Ţi aduc 
mireasma mirului de nard. // Pe-al Tău drum, în calea pasului curat, / crinii 
cei mai albi şi scumpi mi-am presărat / şi de-atâţia ani de seri şi dimineţi, / 
Te aştept, aştept – şi nu Te mai areţi [sic!]. // O, Doritul meu, o, Nume 
Minunat, / nu-i de-ajuns suspinul cât am suspinat, / nu ajunge oare plânsul 
cât am plâns, / de nu-mi stâmperi încă dorul cel nestâns? // Nu-s destul de-
aprinse-a’ dragostei dorinţi, / ori nu sunt destule lacrime fierbinţi, / ori nu-i 
îndestul de arsă inima, / de mai poţi să-ntârzii şi mai poţi tăcea? // Nu-s 
destul de albi ai sufletului crini / ori acei ce-aşteaptă-atâta-s de puţini, / că a 
lor chemări şi lacrimi nu ajung, / de Ţi-e drumul parcă zi de zi mai lung? // 
O, Iisuse Dulce, Nume Minunat, / rugăciunea mea Te cheamă ne-ncetat, / 
ziua treaz, iar noaptea suspinând în somn, / o, Iisuse Dulce, Dulcele meu 
Domn!...” (CCm 45, O, Iisuse Dulce); „Soare-al veşniciei mele / ce-n extaz, 
plângând, Te-ador, / oare când afla-mi-voi stâmpăr / nesfârşitului meu dor? 
// [...] // Inima ce-a ars atâta / de-al iubirii sfânt suspin, / când afla-şi-va 
lângă Tine / aşteptatul ei alin? // Ochii ce-n adâncu-atâtor / mii de lacrimi s-
au topit, / când se vor scălda-n lumina / Slavei Chipului Dorit? // [...] // 
Când, o, Soare Drag, Iisuse, / că n-am aripe să zbor, / anii-s lungi cât nişte 
veacuri / şi mi-e dor, mi-e dor, mi-e dor!...” (CCm 55-56, Soare-al veşniciei 
mele).  

Demersul restaurator al căutării Lui, care presupune, în mod cert, şi o 
veritabilă căutare de sine, devine unul legat, cu prioritate, de înfrângerea 
oricărui gen de tentaţii ale teluricului dinăuntrul sau din jurul nostru, un 
itinerar al chemării, al ascultării (printre inerentele manifestări ale adoraţiei 
sfinte, transpuse în întrebări şi exclamaţii), al regăsirii dimensiunii sacre în 
plenitudinea sa: „Iubitul sufletului meu, / cu dor nepotolit Te cat, / de Tine 
viaţa mea doreşte, / o, unde oare poţi fi-aflat? // Nu caut păstori prea lăudaţi 
/ şi nu caut staule lumeşti, / de Tine inima-mi doreşte, / o, unde oare Te 
găseşti? // Tu unde eşti? – Îţi strig plângând / Doritul Nume şi ascult... / Aş 
vrea s-aud, să-Ţi sorb Cuvântul, / să-mi tot vorbeşti mai mult, mai mult. // 
Lăsaţi-mă, chemări lumeşti, / cunosc a’ voastre amăgiri! / Azi nu doresc 
decât chemarea / dumnezeieştii Lui Iubiri. // Lăsaţi-mă să plec, lăsaţi / s-
alerg pe dealuri şi prin văi / să-L caut, să-L aflu, să mă satur / de Glasul Lui, 
de Ochii Săi. // Lăsaţi-mă!... – O, Scump Iisus, / cât Te-am căutat şi Te-am 
dorit! / Ce fericită-i regăsirea / când inimile s-au unit!” (CCm 135, Iubitul 
sufletului meu).  

„Eu Ţi-am dat o mie de nume, dar de niciunul nu-mi spune inima că 
este întreg.”6 – scrie Traian Dorz într-unul dintre cele mai interesante 
               
6 Traian Dorz, Prietenul tinereţii mele, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2009, p. 45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 08:54:15 UTC)
BDD-A32042 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



14 

volume de meditaţii. Iată pasaje similare cu cele citat anterior, în care 
numele date lui Iisus includ substantivul dor sau participiul din aceeaşi 
familie, cu sensul „(despre ființe) de care cineva este atașat sufletește, față 
de care nutrește afecțiune, prietenie, dorul de a-l revedea, dorința de a fi 
împreună; drag, iubit”: „Şi va urma, Iisus Iubit, / nespusa strălucire / a 
Nunţii fără de sfârşit / unui norod preafericit / cu cel mai Scump şi mai 
Dorit / Mântuitor şi Mire!...” (CCm 60, La Nunta noastră); „Plânge-n inimi 
sfâşierea / după Cel de mult dorit – / depărtare, depărtare, / unde-i oare-al 
tău sfârşit?” (CCm 94, Plânge-n inimi). Astfel, dorul (prototip al 
Logosului), care implică, într-o manieră dureroasă, absenţa şi depărtarea, 
generează o singurătate imensă atunci când El nu e de faţă, dar, după lungi 
căutări, fără a însoţi trecerea timpului spre neant sau spre dezechilibru 
existenţial, dorul îndrumă, în chip tainic, gândul şi simţirea pătrunzătoare 
(în toată plinătatea lor) spre El, într-o comuniune spiritualizată unică, ca 
sens fundamental al cunoaşterii şi al fiinţării – aici şi în veşnicie.  

Dorul de Dumnezeu, înfăţişat ca „o dragoste potenţată de melancolia 
absenţei şi reverberată de distanţa”7 reală ce-l separă temporar pe eul liric 
sau pe cei credincioşi de El, trădează nerăbdarea de a-L revedea în slavă a 
celor ce L-au urmat cu dedicare fermă, dorinţa fierbinte de a se desfăta 
admirându-I frumuseţea, de a-I asculta Cuvântul plin de familiaritate şi de 
mângâiere, ca refugiu aducător de vindecare, pace, curaj, bucurie 
neîncetată, răspuns la rugăciune ori la întrebările ce îi frământă: „Când 
Mâna-Ţi mă-nconjoară / şi-aud doritu-Ţi glas, / când Mâna-Ţi mă-
nconjoară, / uit jalea ce doboară, / uit groaza ce-nfioară, / lumina mă-
mpresoară / şi-n voia Ta mă las.” (CCm 83, Când Tu eşti lângă mine). 
Astfel, se ajunge la sublimarea sentimentului (lipsit de orice notă de 
senzualitate – incompatibilă, de altfel, cu sacralitatea), adică „la 
«decorporalizarea» trăirilor și la transformarea lor în categorii de esenţă 
metafizică”8, superioară celor obişnuite, iar stăruitoarea chemare autentică, 
perpetuu nouă, întru dor nestins se face din ambele direcţii – de la Hristos 
înspre discipolii Săi, aflaţi în comuniune cu El şi unii cu alţii, dar şi invers: 
„Datorită originii divine, omul poartă în el dorul de Dumnezeu, regretul 
după sensul pierdut, dorinţa reîntoarcerii şi a regăsirii în preajma comu-
niunii edenice.”9; în felul acesta, dorul se uneşte cu rugăciunea, cu lupta 
credinţei şi cu năzuinţa ardentă spre imaterial, spre revelaţie și înălţare, spre 
               
7 Ivan Evseev, Simboluri folclorice. Lirica de dragoste şi ceremonialul de nuntă, 

Timişoara, Editura Facla, 1987, p. 145. 
8 Idem, ibidem, p. 145. 
9 Titiana Dumitrana, Teme biblice reflectate în literatură, Timişoara, Editura World Teach, 

2009, p. 203. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 08:54:15 UTC)
BDD-A32042 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



15 

înviere și îndumnezeire, iar sensul vieţii nu poate fi închipuit fără o atare 
comuniune specială care să estompeze durerea imensă a despărţirii, a 
distanțării, a înstrăinării de starea paradisiacă şi să desăvârşească fiinţa în 
speranţa revederii şi a unirii cu Divinitatea. Semnificative ni se par, în acest 
sens, câteva reflecții ale lui Nichifor Crainic: „Nostalgia paradisului e 
sentimentul că suntem din această lume și totuși nu-i aparținem; că lumea 
din spiritul nostru nu e identică cu lumea care ne înconjoară; că suntem în 
mijlocul ei ca niște rămași pe dinafară dintr-o ordine înaltă de existență, ce 
ni se refuză; că din această pricină nu putem adera întru totul la condiția 
mizeriei terestre, în care ne simțim ca exilați; și că, în sfârșit, tot ceea ce în 
ființa noastră rimează în chip tainic cu veșnicia ne împinge la depășirea 
modului actual de existență și la cucerirea unui mod superior și desăvârșit, 
conceput în antinomie cu cel de acum și de aici. Nostalgia paradisului e 
astfel sentimentul antinomiei noastre existențiale, de făpturi libere în spirit, 
dar contrazise de limitele ce ne par fatale; de făpturi sfâșiate de chin, dar 
care concepem o liniște cerească; de făpturi menite morții, dar care ne 
cugetăm în nemurire; de făpturi nefericite, dar care ardem de setea fericirii 
absolute.”10.  

Drumul infinit de lung (în durată) al dorului de Dumnezeu nu 
reprezintă un periplu obişnuit, cu determinări exacte, ci unul extraordinar, 
de ordin interior, psihic, o călătorie-simbol arhetipală, iniţiatică, o 
experienţă dramatică, deloc simplistă, dublată însă de forţa dragostei, 
necesară pentru căutarea şi descoperirea unui model regenerator de a fi al 
omului îmbogăţit sufleteşte prin gândul la Cel Dorit (Care-l însoţeşte mereu 
pe cel ce Îl doreşte), destinat să anuleze depărtarea (evident, nu cea de 
natură geografică!), distanţa dintre el şi Cer (prin înnoirea minţii şi prin 
creaţia nemuritoare); dorul menţine deci o legătură inimitabilă între cei ce 
se iubesc, dar sunt separaţi vizibil pentru o vreme. Concludentă ni se pare, 
în acest sens, următoarea poezie publicată, iniţial, în Cântările Apocalipsei, 
sub forma citată mai jos (şi inclusă, ulterior, în Cântarea Cântărilor mele, 
dar cu o variantă refăcută); considerăm că orice comentariu amplu legat de 
mesajul acestor versuri, de o intimitate absolut surprinzătoare, ar deveni 
inoportun: „De dragul Tău, / O, Dulce Dor, / Genunile de-arândul [sic!] / 
Cutreierat-am, călător / Cu dorul / Și cu gândul. // Și ca un val de pe ocean, 
/ Cu mâini spre Ţărm întinse, / Întins-am braţe, an de an / Spre Ţărmuri 
neatinse. // Purtat de-un gând ca jaru-aprins / Am mers fără oprire / Spre-un 

               
10 Nichifor Crainic, Nostalgia paradisului. Ediție cu un studiu introductiv de Dumitru 

Stăniloae. Postfață și note de Magda Ursache și Petru Ursache. Fișă bibliografică de 
Alexandru Cojan, Iași, Editura Moldova, 1994, p. 243. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 08:54:15 UTC)
BDD-A32042 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



16 

Chip / Spre-un Dor, / Spre-un Braţ întins, / Spre Tine, Dulce Mire... // Și 
azi, când fermecat Îţi simt / Sărutul pe pleoape, / Când la doritu-Ţi Sân 
mʼalint, / Aproape, / Mai aproape, // Eu, toate mările de dor / Le-am 
grămădit în mine / Din ziua ʼntâi când, călător, / Am apucat spre Tine, // În 
boabe de mărgean le-adun / Pe-a viersurilor fire / Cunună pentru cel mai 
Bun, / Mai scump, / Mai dulce / Mire...” (CApoc 97-98, De dragul Tău...)11. 
De semnalat, în treacăt, imaginea metaforic-hiperbolizată a unui dor unic 
(trăire inefabilă, înmărmurire, tensiune a fiinţei spre Cel Iubit, Care 
primeşte numele sentimentului experimentat pe ţărm – loc al unei elevaţii 
speciale, proiecţie a vieţii viitoare, un fel de centru mito-poetic al 
manifestării dorului în poezia dorziană), precum şi dispunerea intenționat 
„decupată” a versurilor din strofa a treia sau de la finalul poeziei, acolo 
unde pauza dintre ele conferă o pregnanță aparte ideii textului, care vine să 
transfigureze la modul sublim însuşirile Mirelui. Chipul I se proiectează 
alături de durerea celui stăpânit de dor pentru absenţa Lui şi de speranţa 
revederii; cei doi vin, prin dor, unul spre celălalt, în familiaritatea unei 
împliniri sacre, lipsite de orice urmă de banalitate sau de indecenţă, dar care 
depăşeşte percepţia comună asupra posibilei relaţii dintre om şi Dumnezeu: 
„Cel stăpânit de dor trăieşte o relaţie închisă cu persoana dorită într-un alt 
plan, într-un plan al familiarizării, al comuniunii invizibile, tainice. E o mai 
mare comunicare cu acea persoană decât cu lumea în general vizibilă. E o 
lume a unui plan spiritual, trăită cu o intensitate absorbantă. Se simte în acel 
plan că persoana depărtată e prezentă”12. Pe acest drum cu funcție inițiatică, 
natura umană urcă şi coboară mereu, străbătându-l „ca sub îndemnul şi-n 
ritmul unei eterne şi cosmice doine, de care i se pare că ascultă orice 
mers”13, iar obstacolele depăşite pentru a rămâne permanent pregătită în 
întâmpinarea Mirelui „nu pot fi decât nişte greutăţi cu semnificaţii 
simbolice”14, care trebuie înlăturate tocmai în spațiul generator de dor, ca 
probă a maturităţii / maturizării existenţiale, a înălţării prin iubire. Mai mult, 
însăşi creaţia nemuritoare, deşi vitregită de „neajungerea limbii”, e legată de 
acest sentiment uluitor pentru că din el îşi trage în mod constant şi înălţător 
seva, inspiraţia. Într-adevăr, cântecul de slavă la adresa Divinităţii se naşte 
numai din profunzimea purităţii interioare și a dragostei autentice, veritabilă 
               
11 Vezi și Traian Dorz, De dragul Tău, în idem, Din cele mai frumoase poezii – la a 70-a 

aniversare (ediţie completată), Simeria, Editura „Traian Dorz”, 2004, p. 65-66 (în 
această antologie, poezia citată este inclusă în rândul creaţiilor lirice selectate din ciclul 
Cântarea Cântărilor mele, 1945).  

12 Dumitru Stăniloae, op. cit., p. 164. 
13 Lucian Blaga, Trilogia culturii, Bucureşti, Editura Humanitas, 2011, p. 167. 
14 Ivan Evseev, op. cit., p. 102. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 08:54:15 UTC)
BDD-A32042 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



17 

paradigmă a dorului de Dumnezeu: „Cum marea şi-aduce spre ţărmul dorit 
/ adâncul suspinelor grele, / Ţi-aduc din străfunduri, Iisuse Iubit, / comoara 
cântărilor mele.” (CCm 199, Cum marea şi-aduce); poate de aceea 
„nostalgia paradisului” echivalează cu „sentimentul adânc și universal 
omenesc, din a cărui substanță își trag vigoarea toate operele de cultură și 
de civilizație ale spiritului”15.  

Revelaţie, chemare la mântuire, revărsare a graţiei divine, strădanie 
veritabilă pentru îndumnezeire, legătură neîntreruptă cu Creatorul – iată 
sensul „nemuritoarelor cântări” despre frumuseţea şi măreţia Lui, reflectate 
în lumea de aici şi în cea de Dincolo, precum şi despre dorinţa de implicare 
neînfricată în luptele inerente pe aceste coordonate, despre stările extatice 
indescriptibile în care se petrece atingerea cerească supremă, tămăduitoare, 
a fiinţei, despre unirea ei inseparabilă cu Cerul, printr-o transformare 
fundamentală strâns legată de „gândul veşniciei”, în relaţia restauratoare cu 
Hristos, până la contopirea cu El (în sens biblic): „Cum aş putea eu spune 
oare / ce dulce e cântarea Lui, / când pentru harul ei cel unic / pe lume-
asemănare nu-i? // ... Gândiţi-vă la rugăciunea / cea mai înaltă pe pământ, / 
la clipa când auzul gustă / cel mai dorit şi drag cuvânt, / la slava cea mai 
fericită / a celei mai cereşti iubiri, / la cea mai caldă-nvăluire / a îngereştilor 
priviri, / la cel mai plin de frumuseţe, / de dor şi de curaj avânt, / la clipa ce-
o trăieşte duhul / credinţei în extazul sfânt, / la negrăita-nfiorare / din sfântul 
Cerului sărut, / când Dumnezeu se face una / cu gândul care L-a cerut...” 
(CCm 133, Cum aş putea?). Prin sensibilitatea potenţată faţă de forţa 
atractivă a Divinităţii, dorul poate descoperi mistere nebănuite, provocând 
adoraţie şi prosternare; tocmai de aceea, fiind esenţial legat de firea noastră, 
el rămâne şi un liant concret al membrilor comunităţii creştine (în mijlocul 
căreia poetul îşi asumă statutul de îndrumător): „Cu cei atât de mult doriţi / 
stăm iar, cântându-Ţi fericiţi, / tot ce-am cerut ne-ai împlinit – / în veci să fii 
slăvit!” (CCm 197, Slăvit să fii), uniţi ferm prin implicarea necesară în a le 
sluji cu bucurie lui Dumnezeu şi semenilor. 

* 
După cum se observă, accepţiile adjectivului de proveniență 

participială dorit în structuri meditative sau cu rol de adresare, selectate din 
volumul dorzian Cântarea Cântărilor mele, se înscriu pe coordonatele 
semantice inițiale, bine-cunoscute şi înregistrate în dicţionarele explicative, 
însumând diferite aspecte ale polivalenţei şi complexităţii dorului prin 
sinonimie cu nostalgia, iubirea, durerea, aspirația, melancolia profundă etc. 
şi în asocieri expresive cu substantivul dor, cu verbul a dori – uneori, cu 
               
15 Nichifor Crainic, op. cit., p. 242-243. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 08:54:15 UTC)
BDD-A32042 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



18 

regim prepoziţional mai puţin obişnuit – ori cu substantive, adjective sau 
participii din aceeaşi sferă.  

Paleta cea mai bogată de nuanţe semantice este ilustrată de poeziile 
destinate relaţiei eului auctorial cu Hristos, ceea ce implică fără echivoc 
acest sentiment puternic, unic, profund, privit sub diversele sale faţete, prin 
intermediul unor imagini bazate pe asocieri metaforice cu valoare de 
simbol, pe structuri hiperbolice, pe comparaţii explicite ori subînţelese. Ca 
atare, dorul se traduce prin acea „dorinţă de dragoste întruchipată în fiinţa 
care constituie obiectul iubirii”16 (în cazul de faţă, Mirele Iisus), dar nu ca 
eros (în sensul firesc al termenului), ci ca iubire idealizată şi înnobilată, în 
latura sa cea mai elevată17, generată și intensificată de melancolia absenţei 
Lui, reverberată de distanţa ce-l separă pe îndrăgostit (încă trăitor în 
condiţia telurică), atras de Cel pe Care-L doreşte alături pentru totdeauna. 

Peste aceste ecouri ale emoţiei poetice convertite în ritmuri interioare, 
ce conduc la conştientizarea acută a efemerităţii, planează dorul „mai presus 
de fire” al poetului, care nu se traduce exclusiv prin gândul pătrunzător de a 
se stinge din lume, ci presupune cufundarea în desfătarea eternă, asigurată 
de prezenţa Divinităţii – aici şi Dincolo. Dorul e punctul genezei şi capătul 
existenței, energia care atrage permanent omul în viaţă, dar îl călăuzeşte 
spre dimensiunea veşniciei; în consecință, „nostalgia paradisului nu mai e 
dorul de casă sau dorul de țară din această lume, ci dorul de patria cerească 
a spiritului nemuritor”18, năzuința de a învinge distanța „de la imperfecțiune 
la perfecțiune și de la moarte la nemurire.”19.  

 
 

Surse: 
 
CApoc = DORZ, Traian, Cântările Apocalipsei, Sibiu, Editura „Cartea de Aur”, 1945. 
CCm = DORZ, Traian, Cântarea Cântărilor mele, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2007. 
DORZ, Traian, Din cele mai frumoase poezii – la a 70-a aniversare (ediţie completată), 

Simeria, Editura „Traian Dorz”, 2004. 
DORZ, Traian, Hristos – mărturia mea, ediţia a II-a, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2005. 
DORZ, Traian, Prietenul tinereţii mele, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2009. 

               
16 I. Coteanu, Dorul, personaj de mit?, în Semantică și semiotică, sub redacția acad. I. 

Coteanu și prof. dr. Lucia Wald, București, Editura Științifică și Enciclopedică, 1981, p. 
237. 

17 Vezi Ivan Evseev, Enciclopedia simbolurilor religioase şi arhetipurilor culturale, 
Timişoara, Editura „Învierea”, 2007, p. 176, s.v. dorul. 

18 Nichifor Crainic, op. cit., p. 244. 
19 Idem, ibidem, p. 250. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 08:54:15 UTC)
BDD-A32042 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



19 

Bibliografie: 
 
BLAGA, Lucian, Trilogia culturii, Bucureşti, Editura Humanitas, 2011. 
COTEANU, I., Dorul, personaj de mit?, în Semantică și semiotică, sub redacția acad. I. 

Coteanu și prof. dr. Lucia Wald, București, Editura Științifică și Enciclopedică, 
1981, p. 235-239. 

CRAINIC, Nichifor, Nostalgia paradisului. Ediție cu un studiu introductiv de Dumitru 
Stăniloae. Postfață și note de Magda Ursache și Petru Ursache. Fișă bibliografică 
de Alexandru Cojan, Iași, Editura Moldova, 1994. 

DUMITRANA, Titiana, Teme biblice reflectate în literatură, Timişoara, Editura World 
Teach, 2009. 

EVSEEV, Ivan, Enciclopedia simbolurilor religioase şi arhetipurilor culturale, Timişoara, 
Editura „Învierea”, 2007. 

EVSEEV, Ivan, Simboluri folclorice. Lirica de dragoste şi ceremonialul de nuntă, 
Timişoara, Editura Facla, 1987. 

IONIŢĂ, Puiu, Poezie mistică românească, Iaşi, Institutul European, 2014. 
KOVALEVSKY, Ioan, Fericiţii nebuni pentru Hristos. În româneşte de Boris Buzilă, [f.l.], 

Editura Anastasia, 1997. 
STĂNILOAE, Dumitru, Reflecţii despre spiritualitatea poporului român, Bucureşti, 

Editura Elion, 2001. 
 
 

Meanings of the participle dorit in the volume Cântarea Cântărilor mele,  
by Traian Dorz 

(Abstract) 
 
The current paper’s objective is to take into consideration the meanings of the 

participle dorit, as illustrated in the collection Cântarea Cântărilor mele, by Traian Dorz – 
a Romanian contemporary poet, unfortunately less studied, author of thousands of mystical 
poems and volumes of memoires and religious meditation. In this “book of love poems”, 
dedicated to the intimate (and unique) communion with God, of the soul bound to the 
immortal absolute, dorul (the feeling of missing someone) – symbolical term and also a 
complex feeling, state of mind, prototype metaphor of Romanian life – implies several 
aspects, seen at maximum intensity: missing Divinity (and Eternity) otherness, 
individuality, the creator of durable artistic pieces of art, missing the eternal union (in 
biblical interpretation) between Jesus – the groom and the church – as the bride etc. Except 
for the simple illustration of such perspectives, the meanings of the participle dorit in the 
above-mentioned collection of poems highlight the feelings and the emotions of the 
auctorial voice, always looking for knowledge and always wanting to know more, fact 
which is revealed in several fragments taken from poetical beliefs, which forward the idea 
that love is the fundamental principle of the world, the primordial element of Here and 
Beyond.  

 
Key-words: “dorit”, Lexicology, Semantics, Stylistics, mystical-religious poetry 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 08:54:15 UTC)
BDD-A32042 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

