
29 

MEMENTO 

„TOTUL E ÎN MIȘCARE ȘI ÎN SCHIMBARE.” 
LUIZA PETRE PÂRVAN ȘI CE SE CREEAZĂ 

ÎNTRE VIAȚĂ ȘI OPERĂ – NARAȚIUNE  
CU EROINĂ 

ALEXANDRA PÂRVAN 
Universitatea din Piteşti 

„Când eram tânără, mi se părea că timpul viitor se întinde în față 
nesfârșit și orele trec cu greu, copiii erau mici și nu vroiau să 
crească, programul școlii mele era foarte încărcat și număram cu 
satisfacție orele trecute... mai am 10, 9, 8, 7 etc. zile până la 
vacanță... Acum timpul fuge săgeată în fața mea, amintindu-mi să 
mă pregătesc pentru întâlnirea finală cu destinul.” (Luiza Petre 
Pârvan, 1 septembrie 2006)1 

 
 

Modelul exemplar: între om, operă și ceilalți 
 
Sunt puține portrete de dascăli (comparativ cu câți ar putea fi 

rememorați), sunt mult mai puține de dascăli femei, încă și mai puține 
când aceste femei au construit și menținut o familie completă (cu soț 
și copii), și câte există oare de femei evocate pentru a fi realizat aceste 
lucruri în condițiile în care s-au luptat cu o boală incurabilă și severă 
preț de 34 de ani? Un asemenea caz este Luiza Petre Pârvan (1943-
2017) – ieșită din Școala de filologie timișoreană a anilor ’60, 
profesoară universitară la Universitatea din Pitești (1966-2003), 

                      
1 Toate citatele din Luiza Petre Pârvan identificate doar prin dată provin din jurnalele 

ei, nepublicate. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



30 

profesoară la Colegiul Național „I.C. Brătianu” al aceluiași oraș într-o 
perioadă de desființare a secției de Filologie a universității (1984-
1990), specialistă în teoria literaturii, poetică și stilistică, în plus, 
formată ca pianistă în Liceul de muzică „George Enescu” din 
București, soție, mamă a doi copii (eu și fratele meu), pacientă 
medicală în regim cronic și, adesea, în regim de urgență și de terapie 
intensivă, la limita supraviețuirii, vreme de aproape 23 de ani. 
„Întâlnirea ei finală cu destinul” s-a petrecut, în 15 decembrie 2017, cu 
același imprevizibil cu care se obișnuise în toți acești ani de suferință 
și așteptare a finalului, în prea-cunoscutul spațiu de spital, un spațiu al 
durerii, al dezolării și al manevrelor urgente, disperate și ultimamente, 
futile. Iată ce scria Luiza Petre Pârvan încă din 2 aprilie 2003: „Toate 
se întâmplă într-un mod incontrolabil și neprevăzut. Nu știu dacă 
mâine va fi mai rău sau mai bine sau... nu va fi deloc. Încerc să mă 
pregătesc pentru acest ultim moment, cea mai grea încercare de 
demnitate pentru un om.” Oricine își poate da seama cât de greu este 
să realizezi orice în asemenea condiții, să faci și un singur lucru bine, 
cu atât mai mult să reușești să faci performanță în planul profesiei (de 
filolog), al vocației (de dascăl), al vieții (în familie, între ceilalți 
oameni) și al morții (în confruntarea cu boala, durerea și amenințarea 
irepresibile). 

E dificil să vorbești coerent și lămuritor despre întregul unui om 
și, cu atât mai mult al unui asemenea om. Am făcut deja încercarea în 
câteva rânduri, căutând mereu centrul de greutate al Luizei Petre 
Pârvan în altă parte și am simțit de fiecare dată că mi-a scăpat ceva 
esențial. Dintre cele patru evocări pe care i le-am făcut, trei sunt deja 
publicate și accesibile pe internet,2 iar cealaltă urmează să apară, într-
un context timișorean.3 Primul portret e axat pe o meditație asupra 

                      
2 Alexandra Pârvan, „In memoriam Luiza Petre Pârvan: «Trebuie să ne uităm mereu 

în sus, chiar cu riscul de a ne împiedica»”, în Săgetătorul. Pagini culturale ale 
cotidianului „Argeșul”, nr. 1049, 9-15 ianuarie 2018, p. 5 și p. 8. Alexandra Pârvan, 
„Taedium vitae și rîsul care scutura moartea ca pe un pom de cireșe”, în Observator 
Cultural, nr. 907, 25-31 ianuarie, p. 15. Alexandra Pârvan, „Luiza Petre Pârvan: Un 
concert de pian pentru clapele timpului”, în Argeș, nr. 2, februarie 2018, p. 20. 

3 Alexandra Pârvan, „«... și am spus povestea-așa»: Despre (in)comunicabilitatea 
lucrării de profesor – Luiza Petre Pârvan (1943-2017) și Școala de filologie din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



31 

permanenței în fața și dincolo de moarte, pe care o poate reclama un 
om ce a făcut din „a fi”-ul său un „a fi-pentru-ceilalți”, în destinul și 
ipostaza sa esențială de dascăl. Al doilea e interesat de cum se poate 
face față morții permanente sau ireductibilului unei vieți care 
continuă, mereu „perfuzată” cu toxinele extincției, ale amenințării cu 
disoluția subită. Al treilea se întreabă dacă posibilitățile artei (muzica 
și literatura – în care persoana portretizată era iscusită) pot contribui la 
evacuarea finitudinii agresive a unei asemenea vieți, preschimbându-i 
parcursul într-unul cu rost, bogăție, dăruire și demnitate nealterate. Al 
patrulea pune laolaltă întrebările majore din toate celelalte trei, într-o 
manieră în care le dă sens împreună, scoțând în prim plan figura 
dascălului și analizând posibilitatea comunicării într-o formă artistică 
a operei vii a profesorului și, deci, permanența acestei opere, menite 
să-i crească pe ceilalți pentru cunoaștere și, respectiv, pentru viață și 
pentru moarte. Toate răspunsurile încercate în aceste texte sunt 
explorate și oferite prin figura Luizei Petre Pârvan. Dar, fiindcă 
întregul figurii sale a evadat din aceste forme de evocare, vreau să 
încerc acum ceva diferit. 

Felul în care „eșuează” toate aceste portrete făcute unor oameni 
exemplari, așa cum le-am înfățișat eu (pe ale mele) și alții (pe ale lor), 
stă în maniera în care este arătată valoarea de model a celui 
portretizat: invariabil, ele prezintă omul, alături de opera (scrisă) sau 
lucrarea sa (de dascăl), în termeni ce scot în evidență și examinează 
extraordinarul care justifică din capul locului efectuarea portretului. 
Fie că este vorba de un text scurt (cum sunt ale mele) sau de un volum 
întreg (omagial), atât omul cât și opera apar mereu separate (deși 
întotdeauna sunt prezentate ca întrepătrunse – omul există pentru 
opera sa, viața lui e absorbită în crearea operei) și, în plus, ambele 
apar fixe, plasate de portretul însuși în granițe clare: omul a trăit în 
acel spațiu (Muntenia pentru Luiza Petre Pârvan), în acel timp (a doua 
jumătate a secolului trecut) și a produs acea operă, care se referă la un 
câmp strict delimitat (filologia) și, mai exact, la niște sub-câmpuri 
(teoria literaturii, poetica, stilistica) și, încă mai exact, la niște autori, 

                                                                                                         
Timișoara anilor ’60”, în volumul omagial dedicat profesorului G.I. Tohăneanu, 
Editura Universității de Vest, în pregătire, preconizat să apară în primăvara 2019. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



32 

curente sau lucrări precise (Eminescu, Romantismul, Don Quijote, 
Țiganiada etc.). La capăt, cititorul portretului rămâne invariabil (dacă 
portretul e bine făcut) cu gândul că, da, există oameni care trăiesc sau 
creează într-o manieră excepțională, că unii pot mai mult și alții mai 
puțini, ei cu putințele lor, eu cu ale mele, și, mai ales, fiecare cu 
domeniul lui, ei s-au ocupat de altceva, ce rost ar avea să le citesc eu 
cărțile, când disciplina mea e alta? Chiar și când disciplina e aceeași, 
cititorul acestor portrete rămâne separat de portret și, în fapt, de scopul 
portretului: portretul e ceva străin și îndepărtat, inaccesibil prin 
exacerbata sa „diferență”, care îl face exemplar.  

Dar... scopul acestor evocări de oameni și fapte nu este ca cititorul 
să se minuneze, să le accepte ca atare existența separată și să-și vadă 
mai departe de ale sale. Dacă ne gândim la ce spune Eliade, modelele 
exemplare erau instaurate și comunicate prin mit, iar cu mitul se 
interacționa efectiv, el fiind jucat sub forma ritului, la care întreaga 
comunitate participa. Astfel, se recuperau, la nivel personal, și se 
reinstituiau, la nivel social, faptele întemeietoare, creatoare de realitate 
și cultură ale modelului respectiv, într-o manieră în care ele își căpătau 
(simbolic) mereu alți autori, toți cei care le reiterau – modelul trecea în 
ceilalți, nu era izolat, era mereu actualizat, asumat, însușit. În cazul 
modelelor de care vorbesc, sunt două niveluri de „separare” pe care 
vreau să le elimin prin încercarea de portret a textului de față, spre a-i 
asigura eficiența comunicării spre/în ceilalți și perpetua sa actua-
litate/actualizare. Anume, separarea dintre om și operă (în felul în care 
sunt prezentate) și separarea dintre model și receptorul său, cititorul. 
Metoda de a elimina separările este aceeași pentru ambele și este 
sugerată chiar de modul de existență și funcționare al mitului. Mitul 
este istorie povestită, o poveste care iese din propria istorie a 
evenimentelor relatate prin inter-biografie și inter-auctorialitate – 
conținuturile sale sunt rejucate și repetate mereu în alții, care devin, 
astfel, autorii lor. În acest proces, ei nu rămân nici separați, nici 
nemodificați de mit. La fel, un model exemplar de om, de profesor, de 
existență umană, trebuie să nu fie închis în propria exemplaritate, 
izolat în termenii elogioși care îl compun și așează astfel pe un 
piedestal. Rostul lui e să iasă din sine, să permeeze alte existențe și să 
se reitereze cu alți autori. Așadar, efectul dorit al portretului pe care-l 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



33 

voi face Luizei Petre Pârvan este ca oricine îl citește pe al ei, să îl 
creeze mai departe pe al său în co-auctorialitate cu modelul.  

În portretele omagiale de care vreau să mă detașez, limita de 
demarcație dintre om și operă se păstrează întotdeauna prin faptul că 
ambele sunt prezentate, analizate, utilizate chiar (pentru construcția 
modelului) alăturat, făcându-se evidente, în același timp, transferurile 
dintre ele. În loc de a face asta, eu doresc să le re-creez împreună, într-
o singură poveste, al cărui autor este din capul locului și personajul 
(Luiza Petre Pârvan), dar și primul cititor (eu), chemând astfel 
cooperarea altor cititori, în care și cu care să-și facă lucrarea mai 
departe. Îndată ce omul, și mai ales omul excepțional, dispare – iar 
Luiza Petre Pârvan a dispărut – el dispare și în poveste, pentru că nu 
mai rămâne decât povestea lui. Interacțiunea cititorului cu o poveste – 
fie mit, roman sau film – nu e pasivă, căci altfel narațiunile (literatura 
în sine) nu ar funcționa. Se produce în cititor o identificare creativă și 
selectivă, un „du-te vino”, cum îl numea Hans Robert Jauss,4 în care 
receptorul își creează sau însușește trăsături și comportamente ale 
personajului cu care se identifică, respinge altele și păstrează unele 
proprii lui și lumii sale, construindu-și astfel o nouă personalitate, și, 
aș zice eu, un mod de a fi, de a se manifesta și de a conferi sens 
întâmplărilor și lumii sale. La o asemenea aventură invită narațiunea 
mea. 

 
 
„Mama ta e o eroină, să știi” 
 
În vremea când eram prietene (în pofida diferenței de 50 de ani 

dintre noi), Irina Mavrodin îmi spunea repetat: „Mama ta e o eroină, 
să știi.” Cuvântul „eroină” era mereu apăsat, spus cu mirare, cu aerul 
de incredibil cu care vine orice veste despre un erou, cu admirație 
fermă și senzația incomodă, de derută cognitivă, pe care ți-o dă 
afirmarea lucrurilor incontestabile, dar de necrezut; cuvântul era 
împins spre mine, forțat parcă să-și facă loc spre mine, să-și instaureze 

                      
4 Apud Luiza Petre Pârvan, Cercetări de poetică și stilistică, Editura Calende, Pitești, 

1994, p. 29. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



34 

ființa de neclintit între noi. Acest enunț repetat, și mereu identic, al 
Irinei Mavrodin despre Luiza Petre Pârvan, mă surprindea mereu – nu 
prea înțelegeam de ce îmi spune mie acest lucru, când eu eram 
martorul direct al vieții mamei, iar realitatea celor spuse mi se părea 
de la sine înțeleasă, de ce mai trebuiau apăsate, forțate, spuse cu uluire 
și fermitate acele cuvinte? Presupunea, oare, Irina Mavrodin că nu îmi 
dădeam seama de acel lucru sau că nu l-aș crede, fiindcă îl pronunța ca 
pe ceva fabulos, de neimaginat, care trebuie totuși spus și crezut, 
înșurubat în miezul realității? Aveam mereu impresia că îmi scapă 
ceva din vorbele ei, că se gândea la ceva impenetrabil, ce nu-l puteam 
pricepe și rămânea ascuns. Astfel, aceste momente erau ciudate, se 
crea un spațiu unde se tolănea o tăcere grea, fiindcă eu nu știam ce să 
spun, Irina Mavrodin nu putea să spună mai mult decât spusese deja 
și, în recunoașterea faptului pe care-l declara, trăiam amândouă 
sentimentul tipic de a fi depășit și copleșit de enormitatea realității 
eroului. Prin ce spunea atunci, ca și în alte ocazii, știam că ea se 
referea la cucerirea excelenței de către Luiza Petre Pârvan într-un mod 
de a exista pentru ceilalți (în opera scrisă, în profesorat, în crearea unei 
familii complete) în condițiile în care ducea o existență la limită, cu 
încercări și amenințări fizice extreme, ce ar doborî și pe cineva care nu 
ar asuma decât grija propriei persoane. Este tipic eroului să își ducă 
viața la limită, sacrificându-se spre a construi ceva pentru ceilalți, în 
fapte de excelență care săvârșesc ceva exemplar. Eroismul la care se 
referea Irina Mavrodin justifică acest portret. Eu, însă, aleg să îi fac 
portretul citind în alt sens enunțul mavrodinian și luând-o, aici, pe 
Luiza Petre Pârvan ca „eroină” a unei povești pe care o poate spune 
împreună cu opera ei. 

Această poveste pe care o voi țese nu este doar „pentru filologi”. 
Cum nici literatura nu se scrie numai pentru categorii aparte de 
cititori, pentru profesiuni sau biografii anume, tot așa, portretul 
conturat aici se face în răspărul delimitărilor de tot felul, între om și 
operă, între autorul lor și autorul poveștii lor, spuse aici, între operă și 
interpretarea cititorului-autor, acestea toate compunându-se împreună, 
în acel „du-te vino” creator. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



35 

Pătrunderea pe drumul cunoașterii și crearea eroului 
 
„Ce este literatura?” e întrebarea de pe prima pagină a cursului de 

Teorie a literaturii al Luizei Petre Pârvan, tipărit în 1992, în 
avangarda publicațiilor de acest gen apărute pe piața românească. 
„Întrebarea e veche, ceea ce ar putea genera și concluzia (absolut 
falsă) că răspunsul e cert și, deci, ușor. Asemeni însă tuturor 
cuvintelor prea des uzitate și care ne înconjoară firesc, esența sa 
continuă să ne scape.”5 Întrebarea și ezitarea în a răspunde oglindesc 
constatări similare făcute de filosofi cu privire la „timp”6 sau 
„adevăr”7 – știm toți ce sunt, câtă vreme nu încercăm să le definim. 
Pentru că întrebarea deschide un volum de aproape 300 de pagini în 
format mare, care se numește „teoria literaturii”, s-ar putea crede că 
tot ce trece de prima pagină conține răspunsul dat de autoare. În fapt, 
admițând dintru început că „esența [literaturii] continuă să ne scape”, 
întreaga carte, din pagină în pagină tot mai adâncit și riguros tehnică, 
devine în sine un exercițiu de literatură, căci scoate la suprafață exact 
ce este propriu literaturii, acea esență eluzivă, mereu urmărită și mereu 
în mișcare, evadând orice încapsulare sau cuprindere fixă, definitivă.  

Felul cum debutează volumul de teorie prezintă interes din mai 
multe puncte de vedere. Profesoara pare a spune studenților în anul I 
la Litere, cărora le e predat cursul, că nu vor afla răspunsul la 
întrebarea fundamentală (ce este ce studiază ei, de fapt?), nici din 
cartea ei, nici în alte feluri. Atunci, care e rostul? De ce să mai 
continue să citească? În observația sa despre literatură, autoarea îi 
învață și îi pregătește, de fapt, pentru a înțelege chiar esența 
cunoașterii, care se alungește mereu la infinit, pe care n-o poți conține 
sau izola în cadre fixe și definitive. Pe drumul pe care pornește un 
student (anume, un individ dedicat studiului), el trebuie să accepte în 
primul rând asta, că în tot parcursul și în tot locul, aproape tot ce poate 
                      
5 Luiza Petre Pârvan, Teoria literaturii. Problemele fundamentale ale cercetării 

literaturii, Editura Universității din Pitești, 1992, p. 3. 
6 Augustinus, Confessiones 11,17, Corpus Christianorum Series Latina 27, ed. L. 

Verheijen, Brepols, Turnhout, 1981. 
7 Karl Popper, Cunoașterea și problema raportului corp-minte, trad. Florin Lobonț, 

Editura Trei, București, 1997, pp. 30-31.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



36 

cunoaște cert este cât de puțin cunoaște în orice moment dat, fiindcă 
nimic nu e cunoscut total, definitiv și că oricât ai cunoaște, va rămâne 
întotdeauna mult mai mult de cunoscut – lecția pentru care a murit 
Socrate. Aceasta e însoțirea la care profesorul cheamă studentul – o 
călătorie fără sfârșit, mereu imprecisă, nedecisivă, niciodată finalizată, 
în care ceea ce durează e doar impermanența cuceririlor, exact ca 
răspunsul la „Ce este literatura?”, exact ca orice teorie sau orice 
interpretare care nu pot epuiza în niciun fel operele literare.  

În același timp, și altceva frapează în acest debut de volum. Pe de 
o parte, spunând „se pornește aici la o călătorie lungă și nu se ajunge 
nicăieri cu certitudine”, autoarea face o înțelegere cu cititorul, care e 
chemat să accepte asta dintru început, fiindcă la un asemenea drum 
greu și fără popas nu se poate porni prin mistificare sau înșelăciune. 
Pe de altă parte, scopul nu e să descurajeze amatorii de călătorie, așa 
încât tonul e cald, apropiat, autoarea ne ia cu ușurelul, cu blândețe și 
dragoste (pentru cititor, pentru literatură, pentru drumul cunoașterii 
ei), ne ademenește și astfel se creează mistificarea ce confirmă 
întregul volum drept exercițiul de literatură care este, fiindcă 
„înșelăciunea” e necesară oricărei povești. Ești prevenit că asta 
urmează, că, în fapt, cunoașterea însăși, mereu eluzivă, este și ea tot o 
poveste. Totul începe aici, cu tonul ca de poveste, cu acceptarea 
infinitului, cu „era odată ca niciodată... literatura” și întrebarea dintre 
rânduri: „Cine se-ncinge la drum?” Orice autor caută să prindă 
cititorul în „vraja” cărții sale. Cuvintele și înțelesurile sunt acolo ca să 
capteze, să anime mințile și spiritele receptorilor. Unii autori pot face 
asta mai bine sau chiar mai conștient, mai asumat. Contrastul dintre 
farmec și luciditate este tipic scrierilor Luizei Petre Pârvan. „Lectura 
cărţilor şi cursurilor domniei sale este de-a dreptul captivantă, cel care 
o citeşte (şi studiază, căci o asemenea operă incită la studiu) având în 
permanenţă sentimentul că se află în faţa unui profesor şi cercetător de 
primă mărime”,8 remarca Irina Mavrodin.  

                      
8 Irina Mavrodin, „Laudatio”, în Studii și cercetări filologice, Seria Limba și literatura 

română (Facultatea de Litere, Universitatea din Pitești), nr. 2, 2003, p. 5. Numărul 
este în întregime dedicat Luizei Petre Pârvan. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



37 

Acest contrast era tipic scriitorului și profesorului, dar și omului 
Luiza Petre Pârvan. Exact cum anunță cursul ei de teorie chiar de la 
început, ca să asumi până la capăt un drum, trebuie să fii lucid, altfel 
vei ceda pe parcurs, vei fi doborât de greutățile insurmontabile care se 
vor ivi ineluctabil. Dar, odată acceptate limitele și deznădejdea care 
vine cu asta, și, în fond, „moartea”, căci orice limită chiar asta 
înseamnă, abia atunci îți generezi un real spațiu de libertate, atunci 
începe jocul, apar zâmbetul, umorul, înțelepciunea. Așa era ea: 
familia, prietenii, colegii, studenții știau cât era de dură, cu alții, cu 
sine, cu faptele cunoașterii sau ale vieții sale aflate continuu sub 
asaltul limitelor de tot felul, dar toți o vedeau în același timp mereu 
râzând, evadând prin asta, și prin alinarea pe care și-o producea astfel 
sieși și celorlalți, din cruzimea mereu insuficientei realități. Acesta e și 
mecanismul prin care e posibilă creația (din acceptarea lucidă și în 
răspăr a limitelor) și, într-adevăr, într-un text anterior publicat am 
apreciat că lucrul pe care îl făcea Luiza Petre Pârvan în viața și opera 
sa era să compună un concert de pian (instrumentul ei) cu „clapele” 
prin care se mai apăsa o limită a posibilului, astfel aflându-se împinsă, 
prin înlănțuirea de sunete (un alt fel de râs), mereu mai departe.9 Iată 
cugetarea sa: „moartea, în cumplita ei revelare impudică, trezește 
dorința de viață și, implicit, de dragoste” și poezia (termen ce poate fi 
luat aici ca sinecdocă pentru creația în sine) „a izvorât nu de puține ori 
din sentimentul insatisfacției”, pe care „îl conține”.10 Dar – și aici este 
secretul – pentru a accepta lucid calvarul limitelor și a putea astfel 
destupa vinul creației care își râde de ele, trebuie să te confrunți cu 
realitatea lor. Acest proces cere curaj, așa încât, de-a lungul lui poți 
deveni nu doar creator, dar și erou, adică personaj, iar viața ta devine 
operă.  

La această aventură, la acest pas curajos și creator, pe care ea îl 
făcea neabătut, își îndemna Luiza Petre Pârvan nu doar studenții, dar 
                      
9 Alexandra Pârvan, „Luiza Petre Pârvan: Un concert de pian pentru clapele tim-

pului”, în Argeș, nr. 2, februarie 2018, p. 20. 
10 Luiza Petre Pârvan, Cercetări de poetică și stilistică, ed. cit., p. 23. Până la finele 

secțiunii prezente, trimiterile la pagini anume din acest volum se vor face în 
paranteze, în interiorul textului, spre a evita încărcarea nenecesară a subsolului și a 
facilita fluența lecturii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



38 

și elevii, în perioada celor 6 ani de profesorat la liceu, când activitatea 
secțiilor filologice ale universității fusese întreruptă. În acele vremuri 
dificile, de ariditate și înăbușire intelectuală (ultimii 5 ani înaintea 
căderii comunismului), ea era preocupată să creeze o transfuzie de 
viață între elevi și operele literare, care să le ofere libertate și în plan 
social, publicând, în 1987, un text despre cum se poate realiza acest 
lucru11 și câștigând chiar, în același an, premiul I la faza națională a 
Concursului „Creativitate și eficiență în învățământ”. În acest text, 
bazându-se pe o observație a lui Hans-Dieter Zimmermann, Luiza 
Petre Pârvan afirmă că trebuie trezit la elevi interesul pentru 
confruntarea operei literare cu istoria propriei lor vieți, unde fiecare 
este autorul. Chemând la această confruntare cu experiențele, opiniile, 
credințele, mentalitățile și idealurile elevilor, literatura își asumă, scria 
autoarea, un rol privilegiat între celelalte discipline, fiindcă niciuna nu 
le cere această „participare directă”. Prin ea, „lumea artei este asumată 
ca propria lor lume”, iar prin artă vine libertatea, căci „alegerea și 
motivarea căilor de acțiune devin libere, nesupuse constrângerilor 
obișnuite din praxisul social” (p. 29). O asemenea mișcare de 
„eliberare” în plan social prin asimilarea unor forțe prezente în plan 
literar, era mult mai „eroică” în acele vremuri de încătușare inte-
lectuală, morală și civică decât ar fi acum, dar ea este fertilă și 
valoroasă oricând. Literatura are o funcție socială, aprecia Luiza Petre 
Pârvan, care poate fi descoperită numai în dialogul instituit între text 
și cititor (p. 32). De aceea, ea facilita asumarea de către elevi a lumii 
personajului sau autorului în felul care le era lor propriu, încuraja acel 
„du-te vino” menționat de Jauss, dialogul dintre obiectul ireal și 
receptorul real, care legitimează chiar existența literaturii – „existența 
ei adevărată se înfăptuiește prin participarea noastră, a receptorilor”, le 
spunea Luiza Petre Pârvan elevilor, „cititorii [sunt] producători de 
sens, co-participanți la făurirea operei” (p. 32). În felul acesta, tinerii 
de atunci (ca și cei de acum), trăind în alte vremuri și sub alte modele 
decât cele oferite de literatura studiată (poemul „Luceafărul”, de 
pildă), „iau act de propriile lor resurse sufletești și intelectuale” (p. 

                      
11 Luiza Petre Pârvan, „Receptarea textului literar în clasele liceale”, în Cercetări de 

poetică și stilistică, ed. cit., pp. 26-32. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



39 

30). Mă întreb: în acea asumare, identificare selectivă, transfer și 
trezire de resurse dintre operă și ei, elevii-cititori deveneau interpreții 
și autorii cărei opere? Iată cum textul despre asumarea literaturii (și a 
propriei vieți) de către elevi devine chiar un text despre asumarea 
menirii de profesor, care constă în construirea discipolilor pentru 
opera vieților lor. Cum va reieși, încă mai detaliat, în continuare, acest 
joc creator pe care îl cerea elevilor era deplin prezent în propria ei 
viață. 

 
 
„Tot înainte!” Modelul romantic și situarea în eternitatea 
mișcării 
 
În mod fericit și deloc întâmplător, câteva elemente reliefate în 

cursul de Teorie și în textul dedicat elevilor – anume, esența mereu 
„mișcătoare” a literaturii (de ne-imobilizat în vreun înțeles fix), 
funcția ei socială, dialogul dintre real și ideal – ne conduc firesc spre 
un alt punct major al cercetărilor Luizei Petre Pârvan: romantismul. În 
numeroase articole, în teza de doctorat și în volumul Romantismul – 
studiu stilistic,12 ea și-a îndreptat analiza supra textelor romanticilor 
literaturii universale, dar, mai ales, ai celei române, dată fiind ucenicia 
sa filologică petrecută sub îndrumarea lui Eugen Todoran și G.I. 
Tohăneanu (în Timișoara, ca studentă) și a lui Augustin Z.N. Pop (în 
Pitești, ca preparator și asistent universitar). În volumul menționat, 
Luiza Petre Pârvan îl citează pe Friedrich Schlegel asupra specificului 
manierei romantice, anume, „să fie veșnic în dezvoltare, să nu fie 
niciodată desăvârșită”, și apoi subliniază în asta „o convingere dragă 
romanticilor”, că „arta adevărată înseamnă devenire, transformare”, 
așadar, mișcare, exact trăsătura esențială a vieții, aflate, cum este, „în 
mișcarea ei necontenită” (pp. 8-9). Spre deosebire de clasic, care 
„înzestrat cu cunoașterea universului, rămâne de obicei netulburat la 
schimbări, nu poate fi surprins de transformări, oricât de neașteptate ar 
fi acestea, romanticul e un mare iubitor al mișcării, fiind adesea tentat 
                      
12 Luiza Petre Pârvan, Romantismul – studiu stilistic, Editura Pygmalion, Pitești, 

1995. În continuare, acolo unde nu se specifică altceva, trimiterile la pagini anume 
din acest volum vor fi făcute în interiorul textului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



40 

să o provoace el însuși”, scrie Luiza Petre Pârvan (p. 59). Așadar, 
romanticii „așază omul în mijlocul trecerii universale”, între formele 
schimbătoare și captivante ale naturii, în relativitatea obiectelor și 
fenomenelor, ei „sunt primii poeți care sesizează constant mișcarea și 
sunt impresionați de ea până la obsesie” (p. 59). Cu romanticii, 
mișcarea devine principiu poetic, așa încât, ei „vor fi sensibili, de 
pildă, la mișcarea valurilor trecătoare, se vor înfiora la freamătul 
frunzelor din codru sau la murmurul izvoarelor, vor privi cu nostalgie 
trecerea «lunecândă» a astrelor sau a norilor, vor urmări rotirea 
frunzelor uscate prin aerul «tremurător» sau a florilor care se scutură 
pe cărări într-o ploaie înmiresmată. Pe cer plutesc «corăbii negre» 
purtate de vânt (păsările stol), astrele răspândesc o «ploaie de raze», 
iar norii, purtătorii de germeni ai furtunii, alunecă într-o procesiune 
impresionantă. Întreaga natură se animează la diferite tonalități, în 
funcție de sentimentul care-l stăpânește pe poet” (pp. 63-64). 

Desigur, recunoașterea efemerității umane, a mutabilității sau a 
schimbării perpetue la care e supusă condiția umană, dorința de 
eternitate ca vindecare și răspuns la precaritatea umanului, erau deja 
centrale în creștinism, lucru notat de Luiza Petre Pârvan. Ce scoate în 
evidență analiza ei, însă, sunt două inovații „în răspăr” ale roman-
ticilor, ambele răsturnând principii aparținând atât gândirii antice, cât 
și gândirii creștine: prima se referă la legătura dintre eternitate și 
mișcare, cea de-a doua la legătura dintre real și ideal. Le voi discuta pe 
rând. Astfel, contestând fezabilitatea dezideratului antic al 
impasibilității, gânditorii creștini constatau perpetua schimbare și 
impermanență a ființei umane, dar aceasta nu era salutată, ci deplânsă, 
ea marcând o lipsă, o negativitate, o „defecțiune” sau un deficit al 
ființei umane, care nu se putea manifesta și realiza deplin în „a fi”. „A 
fi” se realizează complet doar la prezent (nu în trecere, nu în 
schimbare, ci în imutabilitate, sinonimul conceptual perfect al 
eternității); astfel, verbul ființei divine este pentru Augustin „este”, iar 
ca să poți și tu să fii, trebuie să stai pe loc, în acel „este”: State ad est 
[…]. State, ut et uos esse possitis.13 Se știe că poeții romantici erau 
adesea poeți-filosofi, iar Luiza Petre Pârvan arată că romanticii, 
                      
13 Augustinus, Sermones a M. Denis editi 2,5, Miscellanea Agostiniana I, Roma, 

1930. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



41 

conștienți și pătrunși de aceeași suferință a trecătorului, introduc o 
altă eternitate, în reversul celei creștine – eternitatea mutabilului, a 
mișcării. „Nought may endure but Mutability.” – îl citează autoarea pe 
Shelley (p. 66).  

Bineînțeles, realitatea mișcării perpetue fusese afirmată deja de 
Heraclit, dar la romantici este vorba de cu totul altceva – mișcarea este 
„coborâtă” în om și de acolo proiectată din nou afară, este sesizată, 
urmărită și îmbrățișată în planul subiectivității, al afectivului, care 
afectează și aspectul realității exterioare. Când sufletul poetului se 
tulbură, natura se tulbură și ea. O altă răsturnare a aceleiași „dureri” 
creștine a impermanenței la nivel uman este că, privind schimbarea ca 
eternitatea umanului, ea devine dintr-un „defect” ceva „esențial”, 
mișcarea doare (fiindcă totul trece), dar, ca esență a vieții umane, este 
frumoasă și valoroasă, preia întreaga forță a vieții. În loc de a o 
deplânge pur și simplu, romanticii o omagiază, o premăresc, o exaltă, 
fac din ea o nouă estetică, natura înseși a artei. „Astfel, cucerirea 
mișcării a marcat un salt în gândirea estetică a timpului și a permis 
romantismului să devină creatorul unui model de artă – cea dinamică 
– cu prelungiri rodnice până în poezia de astăzi.” (p. 59). Această 
„răscoală filosofică” a romantismului, dacă o pot numi astfel, a jucat 
un rol crucial în teoria artei, după cum indică Luiza Petre Pârvan: 
„Aplicată la poezie și la creație în general, ideea dinamismului 
evolutiv era de o importanță covârșitoare, ea însemnând atât acordarea 
dreptului de regenerare oricărei literaturi, cât și negarea hotărâtă a 
staționării orgolioase în limitele unor formule deja acceptate.” (p. 8) 
Asumarea mișcării nu ca insuficiență (precum în modelele antic și 
creștin), ci ca supraabundență, ca expresie a unei completitudini 
realizate în continua ne-desăvârșire, spre a repeta termenul lui 
Schlegel, a „insuflat forță organică limbajului” (p. 59), căci „mișcarea 
înseamnă viață, activitate, forță, energie și continuitate” (p. 62). 
Romanticii „sunt primii care au înțeles că un nou fel de a simți și 
concepe realitatea trebuie să genereze un nou mod de a scrie”; astfel, 
ei polemizează cu teoria limbajului ca simplu instrument, insistă 
asupra necesității înnoirii limbajului poetic, al cărui rol, propun ei, 
este de „a exprima” (o stare a sufletului, o cugetare) – în felul acesta e 
introdusă ideea „limbajului poetic ca expresie” (p. 11). Cu alte 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



42 

cuvinte, limbajul, devenit o forță a subiectivității, căci expresivitatea 
apare din amprenta personală a utilizatorului lui,14 intră și el într-o 
mișcare infinită. 

Situarea poeziei în centrul existenței umane (p. 7), a limbajului în 
centrul creației poetice (p. 11), a exprimării subiectivității și 
experienței individuale în centrul limbajului poetic (pp. 9, 11, 13), și 
supunerea tuturor acestora principiului mișcării continue, au transpus 
„răscoala filosofică” a romanticilor într-o „literatură a revoltei”, într-o 
„neliniște estetică”, ce avea la bază una socială (p. 21). Un element 
constitutiv al mișcării sau schimbării este conflictul (între ce era și nu 
mai este, între ce este și ce ar putea fi – de unde rezultă mișcarea 
dinspre sau spre). Ori, modelul realității propus de romantism are ca 
principiu generator contrastul, susține și demonstrează stilistic Luiza 
Petre Pârvan (p. 21). În acord cu tulburările istorice și revoluționare 
ale vremii, care scoteau în prim plan neconcordanțele, nepotrivirile, 
nemulțumirile, romanticii construiesc „o lume sfâșiată de contradicții” 
(p. 21) – nemulțumirea socială își găsește astfel corespondentul și 
ecoul în realitatea estetică a romantismului. Oglindind aspirațiile și 
tendințele epocii mai fidel decât o putea face modelul anterior, 
romantismul și-a obținut larga receptare care a făcut din el un model al 
societății, un model care reprezenta societatea (pp. 13, 16). Astfel, 
literatura romantică a împlinit menirea pe care i-o consacra F. 
Schlegel, „să pună poezia în contact cu filosofia și retorica; [...] să 
contribuie ca poezia să devină vie și socială, iar viața și societatea să 
devină poetice” (p. 8). Mișcarea în societate înseamnă „istorie”, așa 
încât „Romanticul se plasează în centrul istoriei”, istoria și timpul sunt 
trăite cu intensitate, iar asumarea lor e exprimată în drama istorică, 
romanul istoric ori poemul istoric sau sociologic (pp. 60-62).  

Scufundarea în istorie mă aduce la menționarea celei de-a doua 
inovații în răspăr a romanticilor, care transpare în textul analitic al 
Luizei Petre Pârvan. Datorită inovației discutate, referitoare la 
mișcare, survine o alta, și anume în contrastul dintre „real” și „ideal”, 
major în romantism și aflat în centrul platonismului și creștinismului, 
dar în cu totul alt fel. În moduri diferite, și platonismul și creștinismul 
                      
14 Cf. Luiza Petre Pârvan, Cercetări de poetică și stilistică, ed. cit., pp. 6-7. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



43 

postulează două lumi, dintre care una e nemișcată (lumea Ideilor, 
lumea divinului) și cealaltă e în mișcare și schimbare (lumea 
„sensibilului” sau a realităților perceptibile prin simțuri, cum este și 
omul). Într-un limbaj non-tehnic, prima stă pentru „ideal”, iar a doua 
pentru „real”, dar al doilea termen este înșelător, fiindcă în ambele 
paradigme, și cea platonică și cea creștină, lumea devenirii, a realității 
sensibile, mereu în transformare, are mai puțină realitate și ființă decât 
lumea imuabilă a Ideilor sau a Ființei eterne, mereu identice cu sine. 
Neschimbătorul are mai multă realitate decât ce se mișcă și pierde sau 
câștigă mereu ființă (niciodată în mod complet), el fiind cauza acestor 
lucruri imperfecte, ființe ale devenirii, care există doar în măsura în 
care participă la el (lucrurile sensibile la Idei sau oamenii la ființa 
divină). Romanticii dau și ei expresie acestui paradox, al idealului ca 
fiind mai real decât realul, precum și aspirației de a „uni” realul cu 
idealul sau dorinței de a accede la identitatea dintre cele două, ca o 
formă de desăvârșire a existenței umane. Dar, din nou, aceleași teme 
care îi precedau sunt preluate de ei într-o manieră răsturnată, deoarece 
nemișcatul nu mai există, cele două lumi romantice, cea „reală” cât și 
cea „ideală” sunt ambele în mișcare. Dacă ne gândim la metafizica 
platonică și neoplatonică, acolo, lumea așa-zis „reală” (cea fizică, 
sensibilă), aflată în schimbare și, deci, trecătoare, perisabilă, 
„istorică”, e de fapt „fictivă”, o copie, o imagine, o iluzie sau o umbră 
a celei ideale, imuabile și, prin asta, eterne, a-istorice, cu adevărat 
„reale” – ceea ce este cu adevărat este mereu în același fel. Ori, 
romanticii, descoperind și acceptând și ei „existența nesatisfăcătoare a 
lumii reale, mereu schimbătoare” o așază în contrast cu „lumea 
visului, a închipuirii, a poeziei” (p. 62), respectiv cu o lume ideală 
care este a artei și care se află în perpetuă devenire sau ne-desăvârșire, 
ca să preiau din nou termenul lui Schlegel și, deci, în propria istorie. 
Răsturnările aici sunt multiple: idealul nu mai este imuabilul și nu mai 
este a-istoric; fictivul devine idealul, și, în această măsură, instaurează 
o eternitate a muabilului, a mișcării, efectuate de și în artă și opuse 
efemerității realului sau existenței „sensibile”, proprie și condiției 
umane; în plus, lumea ideală (a artei) își creează eternitatea devenirii 
pe baza lumii realității fizice, a devenirii muritoare, iar unirea dintre 
cele două, ideal și real, se realizează în etern mișcătorul artei, prin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



44 

actul creației, în care cele două „mișcări” se contopesc (pp. 26, 62). 
Iată sensul final în care „mișcarea” este preamărită de romantici, mai 
mult decât deplânsă – salvarea, infinitul, rostul și eternitatea se află în 
ea, și toate acestea depind atât de forța dinamică a vieții, cât și de cea a 
artei, care o transfigurează și eternizează, o ridică în ideal. 

Această asumare a mișcării constante ca formă de transformare a 
efemerului în durabil și de creare, mereu perfectibilă, a operei vieții, a 
fost miezul existenței Luizei Petre Pârvan. Supusă în ultimii 23 de ani 
de viață unor suferințe fizice debilitante, mereu în acumulare, adesea 
extreme și perpetuu degenerative, ea își construia și trăia existența ca 
un ireversibil mers înainte, într-o simultană asumare și transfigurare a 
schimbărilor și pierderilor irecuperabile care o năpădeau fără încetare. 
Și aici, în felul în care trăia realitatea mișcării, se regăsea acel aspect 
tipic ei de duritate și curaj, prin asumarea fără împotrivire a unei 
degradări constante și a mersului întins spre dispariție și moarte – în 
fond, istoria nu se mișcă (respectiv, nu se emoționează) singură de 
propria mișcare, ireversibilă cum este, se desfășoară în mersul ei „tot 
înainte!”, una din expresiile predilecte ale mamei. Reflecțiile sale 
asupra timpului împânzesc jurnalele pe care le-a lăsat, dar niciodată cu 
tentația „non-romantică” de a opri clipa, dimpotrivă, mișcarea e 
îmbrățișată, chiar și atunci când e amenințătoare, cum este mereu cea a 
timpului. 

„Tot înainte!”, fiindcă nu ne mai putem întoarce înapoi, iar 
această conștiință prea lucidă, prea crudă, această asumare anti-
psihică, părea uneori greu de suportat chiar și pentru apropiați, însă nu 
și pentru ea. Am văzut-o așa până în ultima clipă, în aceeași posesie 
răscolitoare și clarvizionară a mișcării înainte și voi menționa aici 
două situații care s-o ilustreze pe scurt. Cu 10 zile înainte de final, a 
suferit un nou infarct cerebral, apărut în urma altor similare accidente 
suportate în ultima lună de viață. Momentul respectiv a fost 
administrat cât se poate de prost de mine, care i-aș fi putut ameliora 
atunci condiția, luând măsurile potrivite. Am eșuat în a o face și, apoi, 
spre a recupera o senzație de control, ordine și echilibru pentru starea 
amândurora, am căutat să analizez și să resemnific faptele deja 
petrecute. Dar tocmai aceasta n-o putea ajuta pe ea, care mi-a zis 
simplu și scurt: „Nu mă mai gândesc înapoi.”, făcând cu capul un gest 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



45 

de risipire indiferentă a oricăror considerații despre ce „a fost”. Două 
zile mai târziu, ea deja avea o stare semi-comatoasă, în care dormea 
aproape incontinent, dar după câteva ore de asemenea somn, a deschis 
ochii, m-a văzut pe mine alături, a văzut soarele îmbăind fereastra 
(deși era decembrie), a zâmbit însuflețită și a spus „Afară!”, o formulă 
scurtă pentru „merg la plimbare”. N-a putut-o convinge nimeni din 
familie că e incredibil de riscant, ea neputându-și ține echilibrul 
singură, că se putea oricând prăvăli, că „mișcarea, plimbarea, mersul 
pe afară” e ceva „foarte departe”, inaccesibil ei. Pentru altcineva, da, 
dar pentru omul care era ea, părea exact lucrul inevitabil, cel mai 
firesc de făcut. A fost ultima și cea mai frumoasă plimbare, care și mie 
mi-a creat o stare autentică de bine, de echilibru și normalitate, ca și 
cum lucrurile se așezau, cumva pe deasupra noastră, în firescul lor, 
fără neajunsuri sau incongruențe. Ambele aceste două momente și 
câteva altele similare care s-au petrecut în acele zile au arătat cum 
„crea” Luiza Petre Pârvan cu sau din propria viață: realitatea existenței 
umane e supusă trecerii și pierderii continue, dar în loc să deplângă 
acest lucru și cruzimea cu care se manifesta el în viața sa încercată la 
extrem, ea recunoștea că există o eternitate și un bine al schimbării 
perpetue, chiar și atunci când ceva mereu se pierde irecuperabil, 
fiindcă în această pierdere continuă se manifesta însăși forța vieții. La 
fel cum, recunoscând mișcarea drept esență și principiu al artei, 
romanticii obțineau pentru literatură dreptul de regenerare perpetuă, 
Luiza Petre Pârvan obținea, prin aceeași cale, acest drept și realitate 
pentru existența sa. Fiindcă nu doar accepta mișcarea perpetuu 
privativă, dar îi dădea binețe cu un firesc și optimism ușor confunda-
bile cu bucuria – atitudine ce era pentru mine mereu de neînțeles – 
prin aceasta ea prelua în sine și pentru istoria ei forța proprie, 
elementară a vieții. Transfigurate în existența Luizei Petre Pârvan, 
captate într-o formă superioară, mișcarea și degradarea perpetue 
emanau forță și permanență, în loc de slăbiciune și perisabilitate.  

Așa se explică faptul că Luiza Petre Pârvan a fost mereu, chiar și 
în acele ultime zile (în care nu mai putea vorbi, dar, de pe patul de 
spital, încă zâmbea neînfrânt spre mine, uluind persoanele din salon), 
a fost de o vitalitate copleșitoare, ce nu o dată părea celor ce îi stăteau 
alături (fie prieteni, fie cadre medicale) incomprehensibilă, șocantă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



46 

de-a dreptul eroică. Asumarea de către ea (în acea combinație de 
duritate, curaj și bucurie) a necesarului „neajuns” prin care se 
derulează și se erodează fără oprire viața, ca formă de a-i da curs în 
ceea ce ea este fundamental (mișcare, consumare continuă), îmi pare 
similară pactului făcut cu cititorii cursului său de Teoria literaturii de 
la prima pagină: nu vei ajunge să cunoști, vei fi mereu în „neajuns” 
(aici e duritatea), dar mergi pe calea care se deschide, tot înainte! (aici 
e curajul), fiindcă doar asta și nimic altceva nu înseamnă să cunoști 
(aici e bucuria). A avut literatura un rol în transfigurarea pe care ea o 
opera asupra perisabilului și deteriorabilului vieții? Da. La fel cum 
asumând că viața înseamnă și consumare, decădere, pierdere, 
distrugere, ea a recuperat o forță primitivă a vieții pentru propriul 
destin, tot astfel a sporit și insuflat forță vieții sale prin asumarea 
faptului că ea, viața, se cere recuperată și în alt plan, cel al artei. 
Astfel, nu doar că a continuat să citească literatură până în ultimele 
clipe (clar și cu subînțeles, chiar și atunci când, fără un text în față, 
cuvintele nu i se mai formau deslușit), dar în preferințele sale de 
lectură din ultima parte a vieții, cele detașate de interese științifice (de 
predare, publicare) se manifesta același „mers înainte” care îi 
fundamenta și susținea prin fire invizibile viața – nu mai suporta să 
citească nimic vechi, să se mai întoarcă spre literatura trecutului, 
opțiunile ei se îndreptau înverșunat, invariabil, spre literatura actuală, 
spre tot ce era nou, apărut proaspăt, ce ținea în mișcare, în viață, în 
continuă facere și prefacere, însăși literatura. Continua „nede-
săvârșire” – un crez romantic. În destinul Luizei Petre Pârvan 
recunoașterea insuficienței vieții era pasul necesar, vital, ireductibil, 
de a-i spori bucuria, puterea, realitatea, de a o regenera la fel de 
continuu pe cât ea se deteriora. Literatura – ea însăși izvorâtă „din 
sentimentul insatisfacției” pe care îl „conține și prelungește”15 – 
participa intens la această transfigurare a vieții într-o formă 
defragilizată și auto-perpetuabilă, mereu în mișcare fără să pară și în 
pieire. Reală, așadar, este doar mișcarea, dar, pentru eroina acestei 
narațiuni, este vorba de mișcare luată ca material ideal din care se țese 
ficțiunea vieții.  
                      
15 Luiza Petre Pârvan, Cercetări de poetică și stilistică, ed. cit., p. 23. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



47 

„Puntea miraculoasă” dintre un text care începe și o viață 
care se încheie – o figură a Renașterii. 
 
Confruntarea operei literare cu istoria propriei vieți, pe care o 

facilita și solicita Luiza Petre Pârvan liceenilor, spunându-le că 
existența adevărată a literaturii se înfăptuiește prin participarea 
cititorilor care, și ei, sunt făuritori ai operei,16 sunt aspecte care se 
regăsesc cu toată amploarea într-un alt subiect tratat de autoare, de 
importanță majoră nu doar în cercetările, dar și în cursul și rostul vieții 
ei: Don Quijote.17 „Don Quijote se naște în bibliotecă.” (p. 29), dar și 
Luiza Petre Pârvan tot acolo s-a născut, afirmație ce-și capătă sensul 
nu doar prin cele spuse mai sus, despre transfigurarea „artistică”, de 
forță și susținere literare, pe care a operat-o asupra propriei vieți. Mai 
mult decât atât, transferul între cărți și viață a constituit firescul 
copilăriei sale, trăite cu o mamă bibliotecară ce îngrijea de trei copii 
orfani de tată, în condițiile mizere ale comunismului anilor 1950. 
Această mamă, bunica mea, risca siguranța oricum extrem de precară 
în care trăiau cu toții, aducând și ascunzând acasă cărți interzise, care 
trebuiau atunci înlăturate din bibliotecă, anihilate. Ele se află și acum 
în biblioteca mea. Transfigurarea vieții prin căutarea uniunii între 
viață și artă, trăirea ficționalului ideal ca real, sunt teme romantice 
incarnate și de Don Quijote și de Luiza Petre Pârvan, care, studiind și 
romantismul și pe Quijote, crea în același timp „romanul” vieții sale, 
întrepătruns cu al lor. Don Quijote: „o carte cunoscută din copilărie” 
(p. 6), cum se referă la ea autoarea – din acea copilărie a cărților 
pentru viață și a vieții puse (și riscate) pentru cărți – „o Carte a lumii” 
(p. 12) și o carte-lume, pentru Quijote însuși, pentru creatorul ei, 
pentru cititorii dintotdeauna și pentru Luiza Petre Pârvan, care ne-o 
așază în față altfel, sub „alți ochelari” (p. 6), dar cu aceeași deja 
familiară invitație de a porni împreună la drum, formulată pe prima 
pagină. „Preambul – pre-ambulare («înainte de a merge, de a porni la 

                      
16 Cf. ibidem, pp. 28, 32. 
17 Luiza Petre Pârvan, Don Quijote – un metaroman, Editura Paralela 45, Pitești, 

2000. În continuare, trimiterile la pagini anume din acest volum se vor face în 
paranteze, direct în text. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



48 

drum») – este gândul dinaintea călătoriei pe oceanul de litere al unei 
cărți, este oferta pe care o facem celui ce a citit titlul de pe copertă și a 
deschis cartea.” Și: „A scrie o prefață este adesea un act final, de 
limpezire a drumului propriu, început cu nesiguranță, «drum 
mlăștinos» peste care se aruncă o punte miraculoasă – invitație către 
cititor de a urma calea propusă de cel care scrie. Pentru ca cititorul să-l 
urmeze, trebuie ca cel care scrie să fie deja convins că se poate înainta 
pe drum în siguranță, că el este o cale...” (p. 5). Așadar, povestea 
începe mereu la fel. Cărțile, ca și viața Luizei Petre Pârvan, așază o 
„punte miraculoasă” peste mlaștina cunoașterii, încurajând urnirea din 
loc, mersul înainte, mișcarea, limpezind drumul cunoașterii, dar și pe 
cel propriu, al vieții celui care merge, și asumându-și acest „act final” 
prin chiar modul cum sunt, ambele, inaugurate și abordate, prin felul 
în care autoarea se instalează în ele. „Vom vorbi în cele ce urmează 
despre o istorie a unui Om al Cărții, și despre istoria Cărții, a 
producerii și a receptării ei.” (p. 12) Luiza Petre Pârvan vorbește 
despre Don Quijote, dar tot ce am spus până acum face fraza sa 
aplicabilă întocmai și ei.  

Astfel, menținându-mă tot la început, acolo unde, în ce-o privește 
pe Luiza Petre Pârvan, consider că se găsesc germenii și cheia 
întregului, primul capitol al cărții sale Don Quijote – un metaroman 
poartă un titlu ce poate ține loc în întregime textului pe care îl dedic 
aici vieții și operei sale luate împreună: „Biblioteca și Romanul”. Dau 
glas din nou autoarei: „Istoria lui Don Quijote începe în bibliotecă, 
aici e sursa tuturor isprăvilor sale” și multele cărți pe care le deține 
„sunt, pentru un om al Cărții, așa cum este el, «alinarea sufletului meu 
și hrana vieții mele» (I, p. 323).18 Don Quijote trăiește miracolul de a 
deveni din cititor pasiv de romane producătorul propriului său roman 
[...]. Pentru el fantasmele literare sunt mai vii decât realitatea, fiindcă 
aici, printre ele, își găsește adevărata împlinire spirituală. Don Quijote 
își iubește biblioteca, ea este paradisul, cum spune Borges; de aceea 

                      
18 Trimiterile sunt doar la ediția în limba română utilizată de autoare (ea citând în 

volum și dintr-o ediție spaniolă), anume: Cervantes, Iscusitul Hidalgo Don Quijote 
de La Mancha, trad. Ion Frunzetti și Edgar Papu, studiu introductiv de G. Călinescu, 
EPL, București, 1969, 4 vol. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



49 

trebuie să ni-l închipuim pe eroul lui Cervantes fericit în lumea pe care 
el însuși a ales-o și căreia îi respectă regulile.” (p. 25). E ușor de 
recunoscut că la miracolul pe care îl trăiește Don Quijote își invita 
Luiza Petre Pârvan studenții și elevii, încurajați să își asume rolul și 
responsabilitatea de co-făuritori ai operei literare, ca manieră de a-și 
crea propriul roman, viața individuală. Că „fantasmele literare” sunt 
mai reale decât realitatea este o revoluție romantică pe care Quijote o 
trăiește de-a dreptul. În ceea ce-o privește, Luiza Petre Pârvan și-a trăit 
ultimii 14 ani, de literat la pensie, fără angajamente profesionale, într-
un Parthenon al cărților ce se înălța perpetuu în toate direcțiile. „Fără 
îndoială că biblioteca («încăperea cu cărțile») constituie cea mai de 
preț avere a lui Don Quijote. Îndată ce se scoală din pat, după 
ciomăgeala primită de la catârgii, «cel dintâi gând fu să se ducă să-și 
vadă cărțile» (I, p. 92). Biblioteca este fântâna cu «apă vie» care 
întreține dorința de viață a lui Quijote. În mod paradoxal, el trăiește 
«ca să citească» și citește pentru «a trăi» în conformitate cu idealul 
cărților citite.” (p. 28). Din nou, romanul pe care îl analizează autoarea 
și cel pe care îl scrie ea însăși vin împreună. Luiza Petre Pârvan locuia 
în „încăperea cu cărțile” – însuși, patul în care era forțată să-și 
petreacă marea parte a zilei era cotropit de mereu alte cărți, iar rafturi 
de bibliotecă se ridicau împrejurul lui, în toate spațiile goale, inclusiv 
peste alte mobile disponibile, coloanele templului ei de litere. Și ea, 
îndată ce se „scula” după vreun accident cerebral sau comă pe care le-
a suferit repetat, cel dintâi lucru era reluatul lecturii, care uneori se 
întâmpla chiar foarte repede și ne umplea pe mine și fratele meu de 
bucurie și speranță nestăpânite, dorința de a citi fiind semnul clar că ea 
revenise la sine. Când nu putea citi ea însăși, de pe vreun pat de spital, 
de pe un pat de la urgență chiar, și, în fine, de pe patul în care s-a 
pornit hotărât spre moarte, atunci îmi cerea să îi citesc eu. După toate 
„ciomăgelile” pe care viața i le servise, ea se ridica mereu să-și 
citească biblioteca în continuă augmentare, fântâna ei cu apă vie. Ca și 
pentru Quijote, literatura întreținea dorința de viață a acestei eroine 
care, și ea, trăia ca să citească și citea ca să trăiască un ideal care, deja, 
nu mai era al cărților pur și simplu, ci absorbea și etala o forță 
generată între viață și operă și care ține de creație pur și simplu, de 
continua creare a propriului roman.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



50 

Astfel, nu e de mirare că ea a asumat și drumul spre final în 
aceeași substanță și cu aceeași metodă ca ale drumului de început, așa 
cum le ilustra în deschiderea cărților sale – ambele mișcări, și cea 
inaugurală (a unui text) și cea finală (a unei vieți) și tot ce le unește, 
sunt străbătute de o insuficiență asumată și transfigurată în umplere 
creatoare, unde nu mai există nici început, nici sfârșit, doar un prea-
plin în orice moment al mișcării, indiferent că mișcarea duce spre 
moarte. Acest drum al morții a fost pentru ea tot un același drum al 
vieții, trăit identic, între „fantasme literare”: când nu mai putea merge 
singură sau vorbi pe înțeles, continua să citească, citea impecabil cu 
voce tare și comunica coerent (cu frânturi inteligibile, dar și prin 
inepuizabila gamă non-verbală) impresii despre cărți. Metoda ei 
„romantică”, de a uni lumile, a realului și a artei, pentru a elibera 
puterea creatoare și nemuritoare a mișcării, în acel neabătut și eroic 
„mers înainte”, o purta și acum, în ultima bucată de drum, așa încât, la 
fel cum scrie ea despre Quijote, și eu nu pot decât să mi-o închipui pe 
această eroină a fi fost fericită în lumea pe care ea însăși și-o alegea și 
și-o crea astfel. În această lume, idealul, „paradisul” nu mai este 
biblioteca sau sfera pură a artei, ci se construiește la împletirea dintre 
cele două lumi, iar eternitatea mișcării se manifestă și se trăiește tot 
acolo. 

 
 
Ce vine după final: cuprinderea iluministă a modelului 
exemplar prezentat 
 
Vastul univers al cărților, umorul, deliciile expresivității 

limbajului, autorul/personaj devenit parte a textului ficțional sunt teme 
prezente atât în Don Quijote, cât și în „romanul” eroinei acestui text, 
și care se regăsesc în ultimul volum al Luizei Petre Pârvan pe care-l 
voi menționa aici, în încercarea mea „narativă” de a-i contura 
portretul. El este în același timp și ultimul pe care l-a publicat, într-o 
carieră întreruptă abrupt de suferințe medicale critice, la doar 59 de 
ani. Textul care devine ultimul ei „teren de joc” este Țiganiada lui 
Budai-Deleanu și, încă o dată, ca și pentru Don Quijote, ea caută să 
ofere „o altă față a unui text fundamental”, de data aceasta nu atât 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



51 

pentru cultura universală, cât „pentru cultura noastră literară” (p. 
166).19 Se operează „desfacerea analitică a textului și recompunerea 
lui” cu instrumentele lingvisticii și pragmaticii, într-un demers analitic 
care se supune el însuși principiilor argumentației (p. 167). Straturile 
de analiză se îngustează tot mai mult, de la contextul istoric, la teoriile 
literaturii de atunci, la domeniile „externe” asimilate atotcuprinderii de 
tip iluminist a literaturii, la subcâmpurile interne (teoria textului, 
pragmatica, teoria conversației, retorica, argumentația), la 
macrosecvențe de text, la dialoguri, la cuvinte-unitate, care ajung să 
pulseze de energiile întregului drum parcurs până la ele și par mai 
captivante și mai pline de sens decât o frază întreagă. Exact ca acel 
suficient și elocvent „Afară!”, cuvânt-univers cu care Luiza Petre 
Pârvan a dat realitate pentru ultima oară activității sale preferate, 
mersul la plimbare. 

„Biblioteca” este și acum în centru, deoarece, acordată spiritului 
epocii, pentru care literatura era chemată să asume o acoperire 
enciclopedică, Țiganiada – arată Luiza Petre Pârvan – își extinde 
discursul în domenii ca istoria, lingvistica, filologia, poetica, retorica, 
folclorul, filosofia socială și politică, geografia, teologia și religia. 
Prin asta, opera și interpretul ei se întâlnesc într-un spațiu de confort și 
naturalețe pentru ambii. Stilul erudit de asumare a literaturii, a 
studiului ei și a predării ei către învățăcei erau caracteristice Luizei 
Petre Pârvan, a cărei „extensie” multidisciplinară este vizibilă în 
cărțile și cursurile sale și era evidentă celor ce o auzeau pe viu, fie ei 
studenți, elevi sau interlocutori de variate tipuri și în ocazii de tot 
felul. E lămuritor să redau aici mărturia unei foste eleve: „Am avut 
marea șansă să o am profesoară și să învăț de la ea nu numai istorie 
literară, dar și analiza textelor, noțiuni de istoria ideilor, filozofie, 
literatură universală, teorie literară [...] deschidea porțile lecturii și te 
ducea cu discursul pînă la greci și înapoi. Erudiția ei și capacitatea de 
interpretare erau mine de aur pentru mine [...]. În plus, ea avea și darul 
de a-ți lăsa libertatea să riști în intepretare, să zbori cu imaginația și să 

                      
19 Luiza Petre Pârvan, Strategii textuale și argumentative în „Țiganiada”, Editura 

Pygmalion, Pitești, 2002. Ca și până acum, trimiterile la pagini specifice din acest 
volum se vor face direct în text. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



52 

citești cu mult curaj, în răspăr.” (Fevronia Novac). Am vorbit deja de 
metodologia ei de predare a literaturii sau, spre a evita inadecvata 
notă de pasivitate atât a obiectului, cât și a receptorului, metoda ei de 
„a pune literatura în mișcare (în plimbare?) spre celălalt”, de a o face 
să ajungă în celălalt și să-și continue acolo lucrarea (mișcarea) și 
rostul, respectiv, desăvârșirea în continua devenire.  

Din cele deja spuse, a reieșit că profesoara Luiza Petre Pârvan 
acorda literaturii și rolul (iluminist) de a instrui, a pregăti și a forma 
pentru viață și pentru domenii de lucru care nu sunt restrânse la 
literatură. În plus, această calitate esențială o păstrează toate cărțile 
scrise de Luiza Petre Pârvan. Este esențială, fiindcă ea legitimează 
caracterul de model exemplar care motivează și justifică portretul 
conturat aici. Ca orice model, și ca orice narațiune cu erou, ceea ce 
caută să spună portretul sau istorisirea mea, nu se adresează doar 
filologilor, urmărește o semnificație ce trece dincolo de specializarea 
strictă a persoanei portretizate și de faptele sale de viață, în forma lor 
fixă, în care s-au întâmplat. Narațiunea mea a pornit de la acel „Mama 
ta e o eroină, să știi.” al Irinei Mavrodin, dar „eroina” ei nu este nici 
mama/femeia/omul Luiza Petre Pârvan, și nici opera sa, ci ceea ce ele 
creează împreună, ce se naște din ambele, iar modelul acestei creații e 
deschis tuturor. Între om și operă se află „biblioteca”, lectura, 
respectiv opera altuia, care intervine în crearea romanului existenței 
fiecăruia. Dacă opera Luizei Petre Pârvan s-ar fi adresat doar 
filologilor, eu nu aș fi putut scrie acest text, fiindcă nu sunt filolog. 
Sigur, doar filologii le pot analiza ca specialiști, dar, la fel cum nici 
acei elevi pe care îi chema la confruntarea dintre opera literară și 
istoria propriei lor vieți nu erau încă specialiști în ceva și urmau să 
meargă spre variate profesii nu doar filologia, la fel cărțile Luizei 
Petre Pârvan pot fi citite, date fiind stilul și felul în care sunt scrise, de 
cititori cu preocupări și profesii din cele mai variate. Îmi amintesc că 
Eliade spunea despre cărțile sale că, atunci când vor fi depășite 
științific, vor putea fi încă citite, ca povești. Lucrările Luizei Petre 
Pârvan au și ele această calitate. Iată ce scria despre una din ele o fostă 
studentă: „Cartea despre metaromanul Don Quijote e o bijuterie de 
gândire literară. Găsești în acest volum elemente nu numai pentru un 
curs de teoria literaturii și pentru unul de literatură comparată, ci 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



53 

pentru ani întregi de cursuri. E ca un fel de cheie, e ceva esential. Și 
discret. Deschizi o poartă mică, de lemn, veche [...], dar ce lume 
descoperi după ce deschizi poarta asta!” (Maria Cristina Pîrvu). 
Studiile Luizei Petre Pârvan deschid spre o lume care se îmbogățește 
necontenit în contact cu călătorul care o străbate: pe studenți și elevi îi 
puteau iniția, de pildă, în filosofie, teoria culturii sau psihanaliză, pe 
fratele meu, care este informatician și programator, îl învățau despre 
limbaje formale, unui doctor sau psihiatru îi pot sugera că pacientul, 
nu doar cel „bolnav de literatură” compune un meta-text care se 
sustrage oricărei fișe clinice sau plan de tratament, unui critic al 
societății îi pot stimula luciditatea și umorul prin lupa așezată pe 
lumea eroic-dezordonată a țiganilor lui Budai, unde cele mai solemne 
lucruri par cât se poate de caraghioase, ș.a.m.d.  

Exemplele se pot multiplica la nesfârșit, fiindcă nu e vorba doar 
de profesiile cititorilor, ci și de atingerea unui strat mai profund, care 
trece dincolo de orice profesie și ține de fapte de viață ale receptorului, 
ce prind un alt înțeles, o altă culoare sau o altă putere la confruntarea 
cu textul creat de Luiza Petre Pârvan. Iată numai câteva exemple 
felurite, generate în procesul scrierii acestui material. Luând contact 
cu mai multe lucrări ale Luizei Petre Pârvan pentru conceperea 
articolului de față, s-au lămurit în mine, pe negândite și pe planuri 
variate (afectiv, intelectual, profesional, existențial) o seamă de 
aspecte care stăteau alandala sau amorfe și despre care nici nu știam 
că, prin luminarea sau reașezarea lor, pot activa resorturi creative sau 
conștientizări benefice. Citind „Stilistica și conceptul expresivității”,20 
un articol de tinerețe al Luizei Petre Pârvan, scris la 28 de ani, am aflat 
cum pot explica mai bine o situație de conflict recurent în comunicare 
persoanei cu care eșuam constant să comunic non-conflictual în pofida 
celor mai bune intenții de ambele părți. Efectul acestei lecturi a fost 
de-a dreptul vindecător, terapeutic. Apoi, citind despre tiparul 
romantic care o face pe Cătălina să se mențină necompromisă moral, 
deși creează un triunghi amoros cu Luceafărul și Cătălin,21 am înțeles 

                      
20 în Cercetări de poetică și stilistică, ed. cit., pp. 5-12. 
21 Luiza Petre Pârvan, „Receptarea textului literar în clasele liceale”, în Cercetări de 

poetică și stilistică, ed. cit., pp. 26-32. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



54 

mai bine rostul utilizării unui tipar narativ recurent în serialele pe care 
le urmăresc, când, și eu ca și Quijote „din prea mult citit și din prea 
puțin dormit, mi se uscară creierii” (I, p. 32) – mă opresc să remarc, 
iată, și efectul acestei fraze, care produce în mine o oglindire 
revigorantă, transformând deodată apăsarea realității pe care o descrie, 
frază preluată într-un mod semnificativ pentru mine nu de la autorul ei, 
Cervantes, pe care l-am citit în copilărie, ci de la interpretul său, Luiza 
Petre Pârvan,22 care o selectează și de unde ajunge înapoi la mine. În 
filmele la care mă refer, eroina e plasată invariabil între doi eroi, cu 
privilegii de proximitate și intimitate similare, dintre care cel perdant 
este nu doar mai interesant, dar uneori are și alură paradoxală de 
câștigător. Așadar, citind acest articol al Luizei Petre Pârvan mi-a 
venit și ideea de a scrie eu unul, fără legătură cu profesia mea, despre 
modelul romantic și schemele narative din aceste filme create într-o 
parte a globului care nu a cunoscut Romantismul. Articolul m-a făcut 
să mă gândesc și la posibilitatea îmbunătățirii metodelor de predare, 
dacă acea confruntare și transfer între viața celui ce studiază și cea a 
textului s-ar putea cumva realiza și în alte discipline decât filologia, 
acolo unde „textul” nu e narativ.  

Erudiția e o caracteristică firească a unui cărturar. Am căutat să 
scot în evidență nu faptul că ea este prezentă la Luiza Petre Pârvan, ci 
că o întrebuințează într-un mod nu foarte diferit de Eliade, care scria 
opere savante și le categorisea drept povești, sau Budai-Deleanu, care 
a scris o epopee eroică, sub care se ascunde o operă enciclopedică. 
Poate că această îmbinare organică, realizată cumva de la sine, 
neforțat, a resurselor științelor cu resursele artei, oferă lucrărilor 
Luizei Petre Pârvan ce s-ar putea numi o erudiție sau un enciclo-
pedism „de recepție” și „de re-compunere”, nu doar de compunere: 
anume, ele au capacitatea de a atinge în cititor zone receptoare 
infinitezimale, care se trezesc și se îmbogățesc în modurile cele mai 
neașteptate; în același timp, și textele ei „se trezesc” sub acest contact, 
se extind în cititor și își sporesc nelimitat bogăția în această întâlnire, 
mereu singulară, dar reiterabilă la infinit. 

 
                      
22 Luiza Petre Pârvan, Don Quijote – un metaroman, ed. cit. p. 22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



55 

Modelul „Luiza Petre Pârvan”: eroismul mișcării perpetue – 
cum se creează și ce creează el 
 
Prin asta mă întorc la modelele exemplare și funcția ritului de a le 

reactualiza, re-juca. Modelul eroic pe care l-am expus aici poate fi 
„rejucat”, re-în-ființat, asumat în nelimitat-alții. El constă în a crea 
continuu realitate și existență la întrepătrunderea dintre om-lectură-
operă, cu transferuri între aceste entități care se pierd ca entități 
separate, spre a genera altceva. Astfel, existența rezultată, ceea ce se 
trăiește, anume eroul este creația obținută continuu din aceste 
transferuri și îmbinări. Nu este vorba de a face o confuzie între viață și 
operă, între om și domeniul realizărilor sale, nu este vorba de a le 
suprapune, și nici de dăruirea omului în totalitate operei sale. În 
modelul pe care îl propun sub numele Luizei Petre Pârvan, nu e vorba 
de faptul că viața și opera omului exemplar sunt una, ci că ele sunt 
împreună altceva decât este fiecare în parte, iar în acel altceva, mereu 
în compunere, este modelul. E vorba de ceea ce viața și opera, 
împreună cu „oceanul de litere” sau de carte aflat între ele, creează 
împreună și în manieră continuă, la fel cum viața însăși e continuă, 
mergând „tot înainte!”. Când viața omului se întrerupe (dar și până 
atunci), modelul își continuă creația mai departe, în alții, în regim 
„macro-” sau „micro-”, cum arată ilustrările mele de mai sus, fiindcă 
modelul exemplar iese întotdeauna din propria istorie, se generează și 
actualizează în alții, care îi devin co-autori în măsura în care sunt 
modificați și modelați de el. Apare aici, din nou, o acțiune tipică 
profesorului, care scrie direct în ceilalți, scrie în cartea interioară a 
discipolilor săi, și nu doar pe hârtie.  

Esența modelului „Luiza Petre Pârvan”, ca și esența creației 
continue, a continuei nedesăvârșiri, ca să mă întorc la termenul lui 
Schlegel, sau esența literaturii, pe care n-o poți cuprinde decisiv în 
cadre fixe, n-o poți ține în loc și consuma până la capăt, este mișcarea. 
Cum arată portretul Luizei Petre Pârvan, asumarea mișcării poate fi 
făcută total, până la capăt, în tot ce compune existența, și este un act 
eroic, nu doar pentru că instituie modelul exemplar, ci și pentru că, 
asemeni oricărui eroism, cere sacrificiu, prin situarea în realitate cu 
luciditate, singurătate și conștiință nefluctuantă, lipsită de slăbiciune și 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



56 

de orice alinare. „Tot înainte!”, chiar când în față se află degradare, 
diminuare și ultimamente anihilarea, fiindcă viața și arta au aceeași 
mișcare, spre moarte și, de acolo... tot mai departe: „poezia înseamnă 
formă, înseamnă contur, deci delimitare și moarte. [...] Expresia, prin 
ea însăși, nu poate fi inefabilă; inefabil rămâne doar neștiutul, 
nebănuitul, cel de dincolo de expresie, fără limite și difuz.”23 Așadar, 
în operă, în viață și în ce se creează între ele, eroismul mișcării per-
petue nu caută moartea, fiindcă de aceea mișcarea se și perpetuează, și 
nici nu se teme de moarte, fiindcă dorința de a sta pe loc și siguranța 
acelei stări sunt refuzate, ci o ia, în schimb, însoțitor la drum, astfel 
vitalizând-o. Aceasta e metoda „Luiza Petre Pârvan” – limitele sunt 
continuu acceptate, dar nu pentru ca mișcarea să se petreacă între ele, 
ci cu ele cu tot, mereu înainte, proces în care acestea dispar ca limite 
propriu-zise și devin parte a jocului sau a drumului străbătut. Cum nici 
expresia sau forma în artă nu înseamnă doar moarte sau insatisfacție, 
doar pierdere a unui ideal ce rămâne inefabil, la fel „uciderea” ce ne 
împinge în orice moment dintr-un punct al vieții în altul e parte din 
ceea ce face ca tot ce este să fie și nu pierdere sau anihilare pure. În 
plus, transferurile sau mișcarea între operă și viață, și nu doar în 
interiorul fiecăreia din ele, elimină o dată în plus amenințarea sau 
limita cuprinsă în mișcare, instituind o eternitate a mișcării la un nivel 
unde limitele, uciderea sau ceea ce e depășit dau exact măsura forței 
de regenerare a mișcării în erou, ca și a modelului mișcat mereu în 
nenumărat alții, care sunt tot atâtea limite ale lui. Cu cât mai multe 
sunt acestea, cu atât mai potentă e viața modelului, iar, în parcursul 
eroului, viața și moartea sunt totuna, se petrec deodată, sunt posibile 
doar împreună și nu sunt decât mișcare: un erou în viață neamenințat 
și un erou mort care nu trăiește încă, nu există.  

Iată cum, preocupată de „cea mai grea încercare de demnitate 
pentru un om”, de „un exemplu de felul în care moartea e o încu-
nunare a vieții” (2 aprilie 2003), Luiza Petre Pârvan a creat modelul 
exemplar care realizează împlinirea aceasta. Moartea ca încununare a 
vieții este o caracteristică eroică, iar moartea eroului este întotdeauna 
demnă. Luiza Petre Pârvan și-a trăit moartea în acel eroism al mișcării 
                      
23 Luiza Petre Pârvan, Cercetări de poetică și stilistică, ed. cit., pp. 23-24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



57 

înainte, cu care și-a trăit însăși viața și întregul său roman eroic. 
Moartea ei, cea finală și cea de zi cu zi (sub amenințarea, adesea 
dramatic concretizată, sub care trăia), a fost eminamente vitală, 
imposibil de desăvârșit, la fel ca și literatura sau viața însăși. Despre 
erou nici nu prea are sens să spui că a murit sau a trăit, ceea ce îl 
reprezintă sunt faptele, care, reluate, repetate, repovestite, sunt în 
continuă mișcare spre altul, și astfel, în continuă nedesăvârșire. Cum 
scria Luiza Petre Pârvan „moartea, în cumplita ei revelare impudică, 
trezește dorința de viață”,24 iar portretul ei scoate mai ales la suprafață 
„cumplita revelare” a mișcării și eternitatea pe care o asigură eroilor 
săi – creația ieșită din viață și artă, modelul eroic pe care ni-l dă Luiza 
Petre Pârvan, supus cum este mișcării spre celălalt, în care se 
reinstituie și recompune fără oprire, face din orice moarte ar conține o 
încununare a continuei sale existențe, căci mișcarea exact prin asta se 
realizează și se perpetuează ca mișcare, prin deplasarea sau 
„plimbarea” între ce a fost, ce este și ce urmează a fi. Altfel spus, 
„Afară!”, acel cuvânt prin care Luiza Petre Pârvan a anunțat ultima ei 
plimbare fizică; mereu „afară”, niciodată într-un (anti-renascentist, 
anti-iluminist) domeniu închis, delimitat, niciodată „pe loc” sau în 
anti-romantica „staționare orgolioasă în limitele unor formule deja 
acceptate”25: afară dintr-un unic domeniu, afară dintr-o mereu aceeași 
manieră literară, afară din casă, afară din viață, afară din carte, în fine, 
un model mereu în afara eroinei sale, circulând spre alții, și, 
ultimamente, un model afară și din sine, odată intrat în alții și aflându-
și împreună cu fiecare din ei altă versiune.  

„Ceața uităciunii nu trebuie să acopere personalitățile istorice 
naționale”, este un argument pragmatic, explică Luiza Petre Pârvan, 
din paratextul lui Budai-Deleanu, supus intențiilor sale educative.26 
„Ceața uităciunii” nu se așază peste eroi, dar pentru tipul eroic de care 
am vorbit, provocarea stă în aceea că faptele, situate la răscruce, între 
viață-lectură-operă, nu sunt imediat vizibile și ușor de aflat. E nevoie 
de o narațiune (produsă de un cititor-interpret), care să le scoată din 

                      
24 Luiza Petre Pârvan, Cercetări de poetică și stilistică, ed. cit., p. 23. 
25 Luiza Petre Pârvan, Romantismul – studiu stilistic, ed. cit., p. 8. 
26 Luiza Petre Pârvan, Strategii textuale și argumentative în „Țiganiada”, ed. cit., p. 47. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



58 

ascundere, și asta am oferit aici. Odată ce ea există, ceața se ridică și 
de pe acești eroi tainici, căci drumul lor continuă și când aceia care îl 
parcurg acum nu mai știu cine l-a deschis. Ce contează e să ne 
prindem la drum. Drumul e greu, dar arată, în tot locul, ca o poveste. 
Spre a-l străbate în ton cu eroina de care am vorbit, privește în 
adâncurile lui mișcătoare fără frică, fiindcă numai așa te vei găsi 
zâmbind și pășind mereu „tot înainte!”.  

 
_________ 

 
Notă: Alexandra Pârvan este fiica Luizei Petre. Este licenţiată în Psihologie la 

Universitatea din Bucureşti, Facultatea de Psihologie, finalizând şi un masterat în 
Filosofie, la aceeaşi Universitate, Facultatea de Filosofie. Este doctor in Filosofie la 
Academia Română. a urmat studii postdoctorale în Marea Britanie, Germania şi SUA. 
A publicat studii în domenii precum filosofia culturii (Dublu şi diferenţa, Bucureşti, 
2004; studii augustiniene, în enciclopedia The Oxford Guide to the Historical 
Reception of Augustine, Oxford, 2013) şi filosofia psihopatologiei şi a medicinei (în 
Journal of Evaluation in Clinic Practice, 2018). Este lector dr. la Universitatea din 
Piteşti, Departamentul de Psihologie şi Ştiinţe ale Comunicării. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:15:28 UTC)
BDD-A32030 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

