
92 

 
 

PARADIGMA CAVALERULUI HOMERIC. 
TERMENI CONCEPTUALI DEFINITORII AI 

EROULUI GREC 
 

ADINA-DANIELA CRĂCIUNESCU 
Liceul Teoretic „Nikolaus Lenau” 

 
 

Cuvinte-cheie: erou, paradigmă, onoare, noblețe, renume. 
 
Este un fapt bine cunoscut că eroii se bucură de un loc privilegiat 

în peisajul religios al grecilor: „numai în Grecia structura religioasă a 
eroului și-a găsit o expresie atât de perfectă; numai în Grecia eroii s-au 
bucurat de un prestigiu religios atât de mare, deși figuri comparabile 
eroilor greci se reîntâlnesc și în alte religii.”, afirma marele nostru 
istoric al religiilor în privința acestei categorii aparte de ființe create.1  

Eroul homeric reprezintă un prototip uman, un imitator al 
modelului sacru, care este zeul: „formele de agon din sfera sacrului, 
având ca substanță sau model imaginea exemplară a mitului, proiectau 
prin ea imaginea exemplară a omului, invitându-l să-și depășească, 
prin elevație spirituală, propriile limite.”2 Similitudinea cu zeul este, 
deci, una din coordonatele în jurul căreia gravitează ființa eroului: 
„Eroul homeric știe că singura aretē absolută aparține divinității. Dacă 
în această lume legendară omul comunică direct cu zeii, ascultându-le 

                      
1 Mircea Eliade, Istoria credințelor și ideilor religioase, vol. I, București, Editura 
Științifică, 1991, p. 258. În asentimentul exegetului român sunt și alți erudiți, 
autohtoni, sau alogeni. Conform Stellei Petecel, instituția agonisticii „a singularizat 
Grecia printre toate popoarele lumii antice.” (Stella Petecel, Agonistica în viața 
spirituală a cetății antice, București, Editura Meridiane, 2002, v. nota 8, p. 28), iar 
savantul german Erwin Rohde face următoarea afirmație: „credința în eroi a rămas 
multă vreme vie în popor și și-a păstrat un conținut plin de substanță.” (Erwin 
Rohde, Psyché, București, Editura Meridiane, 1985, p. 145). 

2 Stella Petecel, op. cit., p. 17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:18 UTC)
BDD-A32013 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



93 

sfatul, invocându-le ajutorul, uneori chiar adresându-le reproșuri, el nu 
ar cuteza niciodată să se imagineze situat pe același plan cu ei, ci doar 
să aspire, atât cât permite natura umană, spre a le fi «asemănător» 
(θεĩος áνήρ), prin capacitatea de a excela în confruntarea cu egalii 
săi.”3 Așadar, eroul devine un model uman în măsura în care se 
raportează la modelul divin.4 Să nu uităm, de asemenea, de Pindar, 
poetul religios care nu ezita să sublinieze în fiecare odă de-a sa 
ierarhia zeu–erou–om și să prezinte eroul mitic drept un model 
exemplar prin pietatea față de zei. 

Eroii homerici se individualizează de muritorii obișnuiți printr-o 
serie întreagă de particularități, dintre care, de departe, „Trăsătura cea 
mai semnificativă, [...], constă în faptul că, deși la origine au fost 
oameni care au murit, spre deosebire de restul muritorilor ei acced 
după moarte la o condiție supraumană, care le permite să fie în 
continuare activi; este chiar condiția generică de erou, excepțională 
prin definiție, înregistrată de conștiința elenă ca aparținând unui trecut 
legendar.”5 Nu moartea propriu-zisă le conferă eroilor un statut aparte, 
supraomenesc și evidențiază caracterul eroic al unor aleși, proiectați 
de tradiție în îndepărtatul illo tempore (timpul originar revolut), ci 
activitatea conștientă de după moarte, creatoare și utilă oamenilor.  

Excepționalitatea eroilor, faptul că nu oricărui pieritor îi era menit 
acest sfârșit o dovedește și caracterul miraculos al morții eroice: „din 
mulțimile de suflete care se îndreptau spre Hades, eroii, cărora le era 
menită o altă soartă, reprezentau numai o minoritate de aleși. Chiar 
dacă numărul celor ridicați la rangul de eroi a crescut mult, de fiecare 
dată când un suflet omenesc era ridicat la demnitatea de erou, acest 
lucru rămânea mereu un miracol, care, oricât de des s-ar fi repetat, nu 

                      
3 Ibidem, p. 52. 
4 A se vedea, de asemenea, raporturile dintre zei și eroi, analizate de Stella Petecel la 

p. 24-25. 
5 Ibidem, p. 35. Aceeași concepție o regăsim și la Mircea Eliade, op. cit., vol. I, p. 

283: „O trăsătură caracteristică a eroilor este moartea lor. [...] Totuși, moartea lor 
este aceea care confirmă și proclamă condiția lor supraumană. Dacă nu sunt 
nemuritori, precum zeii, eroii se disting de oameni prin faptul că ei continuă să 
acționeze și după moarte”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:18 UTC)
BDD-A32013 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



94 

putea deveni o regulă, o lege valabilă pentru toți.”6 Ceea ce înseamnă 
că în mentalul religios grec „nu din credința în eroi s-a dezvoltat 
credința într-o nemurire inerentă, prin însăși esența lor, tuturor 
sufletelor omenești”.7 

O altă caracteristică esențială a eroilor este aceea că „în ierarhia 
planurilor ontologice, eroii dețin o poziție intermediară între oameni și 
zei, fără însă a îndeplini rolul de mediatori între unii și alții”.8 Aceasta 
înseamnă că eroii nu au un statut propriu-zis divin; așa cum s-a văzut, 
eroii au fost inițial oameni, care abia după moarte au primit un statut 
superior. Însă această stare existențială a eroilor este ambiguă, „cu atât 
mai mult  cu cât, încă de la naștere, se disting nu numai de condiția 
obișnuită a oamenilor, ci și între ei: unii descind din zei și muritoare 
sau invers, alții reprezintă fructul unei «duble paternități» (cum este 
cazul lui Herakles, născut din Zeus și Amphytrion, sau al lui Theseus, 
fiul lui Poseidon și Egeus); de asemenea, traiectoria lor diferă de la 
unul la altul, particularizându-i. [...] S-ar putea spune că eroii greci 
împărtășesc o modalitate existențială sui-generis, [...], acționând într-o 
epocă primordială, și anume în cea care urmează cosmogoniei și 
triumfului lui Zeus, imediat după apariția oamenilor.”9  

                      
6 Erwin Rohde, op. cit., p. 153. Reputatul savant consideră această calitate eroică 

drept definitorie pentru aristocrația militară homerică, de vreme ce insistă asupra 
ideii și cu altă ocazie: „Dar dacă eroii sunt oameni care au devenit eroi, aceasta nu 
înseamnă că toți oamenii devin eroi după moarte. Dimpotrivă, chiar dacă numărul 
eroilor nu era strict limitat, rândurile lor sporind continuu, ei reprezintă totuși o 
excepție, sunt o minoritate aleasă care, tocmai de aceea, poate fi opusă oamenilor. 
Figurile principale, [...] reprezentanții exemplari ai acestei falange de eroi, sunt 
oameni a căror viață legenda și istoria o situează într-un trecut îndepărtat, sunt stră-
moși ai celor ce trăiesc mult mai târziu. Cultul eroilor nu este deci cultul sufletelor, 
ci [...] cult al strămoșilor.” (Ibidem, p. 126). În ceea ce privește apartenența eroilor 
unei minorități, cea a aleșilor, regăsim aceeași viziune și la clasicista, Stella Petecel. 
(v. Stella Petecel, op. cit., p. 38). 

7 Ibidem. 
8 Stella Petecel, op. cit., p. 36. 
9 Ibidem, p. 36-37. După cum o mărturisește, această idee este preluată de autoare de 

la Mircea Eliade, op. cit., vol. I, p. 283-284: „Într-un anumit sens, se poate spune că 
eroii se apropie de condiția divină grație morții lor: ei se bucură de o postexistență 
nelimitată, care nu este nici larvară, nici pur spirituală, ci constă într-o supraviețuire 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:18 UTC)
BDD-A32013 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



95 

Dacă nu le este înnăscută, nemurirea le este conferită eroilor de 
faima numelui (κλέος), respectiv de gloria faptelor de arme: „Eroul se 
bucură, de asemenea, de o «imortalitate» de ordin spiritual, de glorie, 
de perenitatea numelui său. El devine astfel modelul exemplar pentru 
toți aceia care se străduiesc să-și depășească condiția efemeră de 
muritori, să-și salveze numele de uitarea definitivă, să supraviețuiască 
în memoria oamenilor.”10 În privința faptei eroice trebuie precizate 
cele două trăsături definitorii ale acesteia: „este individuală (proiec-
tând în prim plan proeminența unei singure figuri, autorul ei); este 
exterioară, actul reprezentând manifestarea (sau concretizarea) unei 
potențialități excepționale (care altfel ar rămâne latentă).”11 Superio-
ritatea eroilor homerici constă, astfel, „în a excela prin vorbă și 
faptă”12, unitate ființială umană pe care o vom regăsi în formula 
armoniei dintre corp și spirit, care va face carieră în lumea grecească 
și reflectă întruchiparea perfecțiunii omenești, καλοκáγαθία 
(kalokagathía).13 În concluzie, în epoca homerică, idealul paideutic 
eroic și aristocratic acesta este: „a fi «cel mai valoros» (âριστος), în 
orice împrejurare, prin tot ce te reprezintă ca ființă umană; a te arăta 
demn, prin noblețea personală, de noblețea de sânge a lungului șir de 
strămoși (γένος), care la rândul lor și-au cucerit rangul și prestigiul 
prin propria valoare. Imaginea gloriei lor, ca și faima altor eroi din 
vechime, funcționează ca model (παράδειγμα) paideic pentru tânărul 
astfel îndrumat.”14 

                      
sui generis, pentru că ea depinde de rămășițele, urmele sau simbolurile trupurilor 
lor.” 

10 Mircea Eliade, op. cit., vol. I, p. 284. 
11 Stella Petecel, op. cit., p. 50. 
12 Ibidem. „Dublul ideal de cavaler perfect: orator și războinic, capabil să aducă 

suzeranului său atât serviciul de sfătuitor, cât și serviciul de ostaș” este menționat și 
de H. I. Marrou: „Odiseea ne-o arată în aceeași manieră, pe Athena instruindu-l pe 
Telemachos sub chipul lui Mentes sau Mentor.” (Henri-Irénée Marrou, Istoria 
educației în antichitate, vol. I, București, Editura Meridiane, 1997, p. 32). 

13 Despre „complexul kalokagathia” în Odiseea, a se vedea Florica Bodiștean, Eroica 
și Erotica: Eseu despre imaginile feminității în eposul eroic, București, Editura Pro 
Universitaria, 2013, p. 20-21. 

14 Stella Petecel, op. cit., p. 50. Nu întâmplător Erwin Rohde identifică cultul eroilor 
greci cu cel al strămoșilor, surprinzând excelent evoluția acestuia de la origini și 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:18 UTC)
BDD-A32013 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



96 

Relația de interdependență între termenii grecești áρετή – τιμή – 
κλέος15 „sintetizează idealul de viață al eroului homeric.”16 Areté 
(cuvânt intraductibil în limba română, convențional tradus prin 
„virtute” sau „valoare”) „este ființa eroului”17; „concentrând esența a 
tot ceea ce calitatea propriei naturi, modelarea ei în spiritul unei 
educații care cultivă excepția, precum și efortul personal dirijat, ea 
exprimă nivelul suprem pe care-l poate atinge valoarea 
individuală, făcând din erou un om exemplar (aristos). Aretē nu este 
identică, așadar, nici cu darul înnăscut, nici cu simplul rezultat al 
educației, nici cu vreun alt element înscris în codul eroic, luat separat. 
Ea reprezintă, [...], rezultanta unei complexități de trăsături și aspecte, 
iar veritabilul sens pe care i-l putem atribui ține de sfera 
perfecțiunii.”18 Timé (cuvânt tradus prin „onoare”) „ca recunoaștere 
publică a valorii, este mai prețioasă pentru eroul homeric decât viața 

                      
până la apogeu: „Relația cu eroii este mai apropiată decât cea cu maiestatea zeilor 
din înalt; credința în eroi creează o altfel de legătură, mai intimă, între oameni și 
lumea superioară a spiritelor. La originea credinței în eroi stă cultul strămoșilor; 
cultul eroilor a rămas în esență un cult al strămoșilor, dar el s-a lărgit, devenind un 
cult al marilor suflete ale unor oameni din trecutul nu prea îndepărtat sau chiar 
recent, care, prin puteri speciale, de multiple feluri (și nu neapărat în primul rând 
morale), s-au ridicat deasupra semenilor lor.” (Erwin Rohde, op. cit., p. 152). Este o 
bună ocazie să menționăm imaginea aureolată a unor figuri istorice devenite legen-
dare, precum Ștefan cel Mare și Sfânt, Mircea cel Bătrân, Mihai Viteazul, Vlad 
Țepeș etc., care, în cadrul culturii noastre, îndeplinesc rolul de strămoși iluștri, păs-
trați în memoria colectivă datorită unor fapte remarcabile, care-i individualizează. 

15 Henri-Irénée Marrou conturează imaginea idealizată a eroilor homerici, în care 
autorul vede „cu totul altceva decât niște războinici barbari” (Henri-Irénée 
Marrou, op. cit., vol. I, p. 30), adică niște aristocrați războinici, raportându-se la 
aceeași terminologie: areté (áρετή) reprezintă „valoarea ideală, căreia viața însăși îi 
era sacrificată”, iar „în accepție foarte generală, valoarea în sensul cavaleresc al 
cuvântului, ceea ce face din om un brav, un erou”: „eroul homeric trăiește și moare 
pentru a incarna în conduita sa un anume ideal, o anume calitate a existenței, pe care 
o simbolizează acest cuvânt, áρετή.” (Ibidem, p. 37); timé (τιμή) este „singurul lucru 
care contează” (Ibidem, p. 38), etica homerică fiind una a onoarei; kléos (κλέος) este 
„gloria, renumele dobândit în mediul competent al vitejilor, este măsura, 
recunoașterea obiectivă a valorii.” (Ibidem, p. 37). 

16 Ibidem, p. 51. 
17 Ibidem, p. 52. 
18 Ibidem, pp. 51-52. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:18 UTC)
BDD-A32013 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



97 

însăși.”19 „Onoarea rămâne centrul de convergență al întregii viziuni 
eroice despre viață. Numai onoarea dă vieții un sens înalt, o face 
demnă de a fi respectată și iubită. Respectul față de viață coincide, 
pentru erou, cu respectul față de sine, cu conștiința propriei valori, a 
propriei demnități. Inflexibil față de cei care-i ating onoarea, este la fel 
de inflexibil în a respinge o viață lipsită de onoare. El poate cădea în 
hybris printr-un exces de virtute, dar nu ar putea accepta sub nicio 
formă compromisul, meschinăria sau orice altă trăsătură ignobilă, 
străină de măreția sa interioară, străină de măreția faptei prin care se 
exprimă pe sine, indiferent de împrejurare.”20 În cazul lezării onoarei, 
eroul este obligat să-și apere propria cinste inclusiv cu armele, dacă 
împrejurarea o impune.21 Kléos (cuvânt tradus prin „glorie”) „suscitată 
de victorie (fie la Jocuri, fie pe câmpul de luptă) poate fi privită ca 
prelungire a elogiului adus valorii excepționale, destinată să 
reverbereze, de-a lungul generațiilor, numele eroului. Idealizat, eroul 
va trăi atâta timp cât va rămâne înscris în memoria oamenilor. 
Numai cuvântul poetului inspirat de Muze îl va imortaliza, fixând 
într-un prezent continuu efigia frumuseții pure a gestei sale, sublimată 
în model pentru posteritate.”22 

Deși eroii homerici aspiră spre perfecțiunea umană, nu întot-
deauna caracterul lor însumează exclusiv virtuțile: „Provocarea eroilor 
nu cunoaște limite. Ei îndrăznesc să violenteze chiar zeițele (Orion și 
Acteon o asaltează pe Artemis, Ixion o atacă pe Hera etc.) și nu 
șovăiesc în fața faptei sacrilege (Ajax o atacă pe Cassandra lângă 
altarul Atenei, Ahile îl doboară pe Troilos în templul lui Apollon). 
Aceste fărădelegi și ofense arată un hybris nemăsurat, trăsătură 
specifică naturii eroice. Eroii îi înfruntă pe zei ca și cum aceștia ar fi 
egalii lor, dar hybris-ul lor este, mereu, necruțător pedepsit de către 

                      
19 Ibidem, p. 48. 
20 Ibidem, p. 52. 
21 A se vedea, de exemplu, Iliada, CXXIII, v. 401-447, 514-527, 566-613: în cadrul 

Jocurilor funerare oficiate de Ahile în cinstea mult iubitului său tovarăș, Patrocle, la 
cea mai iubită competiție – întrecerea cu care –, Menelau este învins de Antiloh prin 
șiretlic, iar nu prin vrednicie, motiv pentru care fratele Atridului se vede nevoit să-și 
apere onoarea. 

22 Stella Petecel, op. cit., p. 53. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:18 UTC)
BDD-A32013 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



98 

Olympieni.”23 Exemplar în acest sens este destinul lui Agamemnon, 
arhontele eroilor, care își merită sfârșitul rușinos ca sancțiune pentru 
lungul șir de sacrilegii comise, între care cel mai cunoscut este cel cu 
care debutează epopeea Iliada, când eroul îl ofensează pe zeul 
Apollon prin necinstirea preotului său, Hrises.24 În Odiseea ni se 
povestește că Telemah, călătorind în Pilos, unde conducător era 
Nestor, acesta nu poate să-i ofere informații despre tatăl său, dar îi 
relatează finalul nedemn de care a avut parte Agamemnon, omorât de 
soața-i, Clitemnestra, în complicitate cu Egist. Impietatea comisă de 
Agamemnon la adresa zeilor, îndrăznind să se considere egalul lor și 
să pășească pe covorul roșu întins de infidela-i soață – onoare cuvenită 
doar ființelor divine – la întoarcerea din războiul troian, este 
exploatată tragic de către făuritorul acestui gen, Eschil, în tragedia 
omonimă, Agamemnon. 

Semnificativă este o altă însușire a eroilor homerici, și anume că 
activitatea lor postumă este dependentă de locul în care li s-a oficiat 
ceremonialul funerar: „Pretutindeni, venerația unui erou se leagă de 
locul unde acesta își are mormântul. Este o regulă generală pe care o 
confirmă nenumărate cazuri particulare. De aceea, atunci când eroul se 
bucură de o venerație deosebit de adâncă, mormântul său, centru al 
acestei venerații, se înalță la un loc de cinste, în piața orașului, în 
pritaneu sau, ca mormântul lui Pelops la Olimpia, în Altis, exact în 
mijlocul incintei sacre în care se adună lumea în zilele de sărbătoare. 
Alteori mormântul eroului, protector al orașului și al țării, era așezat 
sub poarta orașului sau la marginea extremă a țării. Unde este 
mormântul, acolo se află și eroul, mormântul îi este locuința. [...] 
Ideea este de regulă că mormântul eroului conține osemintele sale. 
Aceste oseminte, orice rămășiță a trupului îl țin pe erou legat de 
mormântul său. De aceea, atunci când se dorea ca un erou, cu puterea 
lui protectoare, să fie legat de un oraș, i se aduceau de departe, din 
                      
23 Mircea Eliade, op. cit., vol. I, p. 285-286. Lipsa de măsură (hybris) le este caracte-

ristică și oamenilor de bronz pomeniți de Hesiod în poemul Munci și zile. 
24 Iliada, C I, v. 9-13: „cuprins de mânie pe craiul, / Molimă rea a stârnit prin oștire, 

pierind multe neamuri, / Fiindcă pe preotul Chryses primitu-l-a făr’de cinstire / 
Marele-Atrid, când acela veni la Ahei, la corăbii, / Ca să-și răscumpere fiica și 
dând necuprinse odoare.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:18 UTC)
BDD-A32013 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



99 

porunca oracolului, osemintele sau ce se considera a fi rămășițele lui 
pământești, pentru ca ele să fie îngropate în patrie. Există o serie 
întreagă de relatări care ne vorbesc despre asemenea transferuri de 
relicve. Cele mai multe sunt din timpuri foarte îndepărtate. [...]  

Întrucât posesia rămășițelor trupești ale unui erou garanta posesia 
eroului însuși, orașele țineau adesea secret locul mormântului, pentru 
ca nu cumva străinii să le răpească prețioasele oseminte. Un mormânt 
este întotdeauna necesar pentru a-l lega pe erou de un anumit loc; 
uneori ajungea pentru aceasta, chiar și un «mormânt gol».”25  

Cultul eroilor are în centru cavourile vitejilor, care găzduiesc 
relicve tămăduitoare: „acțiunea eroilor este mai strict delimitată, ea 
cuprinde doar patria și cercul strâns al celor ce-i venerează. Ei sunt 
legați de un loc anume, în timp ce zeii sunt de mult desprinși de orice 
contingențe (un erou desprins de legături locale tinde deja spre 
divinizare). Legați de un loc anume erau în mod sigur acei eroi care 
trimiteau din adâncurile pământului, unde locuiau, ajutor celor bolnavi 
sau preziceri pentru viitor. Astfel de intervenții nu puteau fi așteptate 
decât la mormântul lor, căci numai acolo își avea locuința.”26  

                      
25 Erwin Rohde, op. cit., pp. 130-131. Despre importanța monumentului funerar în 

cadrul cultului eroilor ne vorbesc și Stella Petecel, op. cit., p. 38, precum și Mircea 
Eliade, op. cit., vol. I, p. 283: „Rămășițele eroilor sunt încărcate de redutabile 
puteri magico-religioase. Mormintele, relicvele lor, cenotafurile operează asupra 
celor vii timp de secole. Într-adevăr, contrar obiceiului general, rămășițele eroilor 
sunt înmormântate în interiorul cetății; ele sunt admise chiar în sanctuare (Pelops în 
templul lui Zeus din Olympia, Neoptolemus în acela al lui Apollon, la Delfi). 
Mormintele și cenotafurile lor constituie centrul cultului eroic. Toate aceste fapte 
reliefează valoarea religioasă a «morții» eroice și a rămășițelor pământești ale 
eroului. Decedând, eroul devine un geniu tutelar care ocrotește cetatea împotriva 
invaziilor, a epidemiilor și a tot felul de flageluri.” Majoritatea exegeților (Erwin 
Rohde, H. I. Marrou, M. I. Finley, Stella Petecel etc.) insistă asupra rolului capital 
deținut de mormânt în cadrul cultului eroilor, fără însă a preciza motivul acestei 
semnificații aparte. Aspectul evidențiat de istoricul religiilor băștinaș apare în Iliada, 
în momentul în care, la moartea lui Hector, aheii îl deposedează pe eroul troian de 
arme și își înfig săbiile în trupu-i neînsuflețit, pentru ca κũδος-ul dobândit de erou în 
luptă să treacă în arma care l-a atins: ceva din măreția, lumina și tăria eroului răpus 
se transferă eroilor rămași în viață (Iliada, CXXII, v. 361-377). 

26 Ibidem, p. 145. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:18 UTC)
BDD-A32013 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



100 

Enumerăm lapidar alte câteva atribute care desăvârșesc portretul 
eroului grec din perspectivă homerică: 

• „Nepieritori ca zeii, eroii nu erau cu mult mai puțin respectați, 
de zei deosebindu-i «doar faptul că nu-i egalau ca putere.»”27 ;  

• „darul de a cunoaște viitorul și de a transmite cele știute 
oamenilor aflați încă în viață era un atribut al tuturor sufletelor eroilor 
ridicați la rangul de spirite.”28 Așa se explică faptul că „eroii oraco-
lelor sunt legați întru totul de locurile unde li se află mormintele”.29 

• trupul eroului era mistuit de flăcări pentru ca sufletul să nu fie 
reținut de rămășițele sale trupești și să rămână în lumea celor vii30: 
„obiceiul de a incinera cadavrul, mistuit astfel de foc, a slăbit în chip 
firesc credința că sufletul, reținut de rămășițele sale trupești, putea 
rămâne în lumea celor vii.”31 

Dintre figurile eroilor homerici legendari se desprinde, prin 
unicitate și exemplaritate, „nobila și pura figură a lui Ahile [...] care 
incarnează idealul moral al cavalerului homeric perfect; el poate fi 
definit printr-un cuvânt: o morală eroică a onoarei.”32 Tristețea lui 
Ahile, care l-a tulburat îndelung pe Nietzsche, sintetizează 
„pesimismul radical al sufletului elen”33: „Viața scurtă, obsesia morții, 
                      
27 Ibidem. 
28 Erwin Rohde, op. cit., p. 147. În Iliada (CXXIII, v. 62-107), sufletul lui Patrocle îi 

prezice lui Ahile sfârșitul „sub zid, la bogații din Troia”. 
29 Ibidem (v. și supra, nota 12). 
30 A se vedea, de exemplu, Iliada, CXXIII, v. 71-76: „Dă-mi un mormânt cât mai 

iute, să trec și de poarta lui Hades: / Duhuri m-alungă departe, ce-s umbrele date 
pedepsei, / Și nu mă lasă să merg printre ele, trecând peste fluviu, / Ci rătăcesc tot 
așa, lângă casa cea mare-a lui Hades! // Jalea mă prinde, dă-mi mâna: căci nu voi 
pătrunde încoace / Iarăși, din Hades venind, când pe rug mă veți pune odată!”. 

31 Erwin Rohde, op. cit., p. 132. 
32 Henri-Irénée Marrou, op. cit., p. 36. 
33 Ibidem. Asupra acestui pesimism specific mentalului grec insistă și Mircea Eliade, 

justificându-l prin particularitatea credințelor în existența de după moarte: „În opinia 
generală a grecilor, diferența radicală dintre zei și oameni este de ordin ontologic: 
zeii sunt nemuritori, în timp ce oamenii nu se bucură de imortalitate, ci, doar în 
cazuri izolate, cum sunt eroii, au parte de o post-existență beatifică. (Mircea Eliade, 
op. cit., vol. I, p. 252, nota 15); „Moartea, totuși, nu rezolvă nimic, întrucât ea nu 
aduce extincția totală și definitivă. Pentru contemporanii lui Homer, moartea era o 
postexistență diminuată și umilitoare în beznele subpământene ale Hadesului, locuit 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:18 UTC)
BDD-A32013 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



101 

slaba consolare ce putea fi sperată de la viața de dincolo de mormânt: 
nu există încă nimic ferm în ideea unei sorți privilegiate ce ar putea fi 
primite în Câmpiile Elysee; cât despre destinul comun al umbrelor, 
această existență incertă și vană, ce deriziune! Se știe cum o judecă 
Ahile însuși în faimoasa apostrofă adresată, din Hades, lui Ulise, care 
admira felul respectuos cum umbrele de rând se retrăgeau din fața 
umbrei eroului: «Ah, nu mă înfrumusețează moartea, Ulise! Aș 
prefera, rândaș la boi, să trăiesc slujind un biet fermier, decât să 
domnesc peste acești morți, peste întreagă această lume stinsă!».  

Această viață scurtă, pe care destinul lor de războinici le-o face 
încă și mai precară, eroii noștri o iubesc cu ardoare, din toată acea 
inimă atât de terestră [...]. Și totuși, această viață de aici, atât de 
prețioasă, nu reprezintă în ochii lor valoarea supremă. Ei sunt gata – și 
cu câtă hotărâre! – să se sacrifice pentru ceva mai înalt decât viața 
însăși, iar prin aceasta etica homerică este o etică a onoarei.”34 

Prin raportarea la ființa divină, prin activitatea misionară pusă în 
slujba oamenilor după moarte, prin lupta cu patimile (hybris 
nemăsurat) pentru dobândirea virtuților (onoarea, noblețea personală, 
dar și a sângelui, faima nemuritoare), nu în ultimul rând prin măreția 
faptelor, eroii homerici pot fi considerați, pe bună dreptate, modele 
umane demne de urmat, ființe muritoare excepționale care, prin viața 
lor exemplară, îi cheamă la perfecțiune și pe muritorii de rând. Nu 
întâmplător, paradigma eroului grec își găsește prelungirea în 
imaginea sfântului din tradiția creștină. 

                      
de umbre palide, lipsite de forță și memorie.” (Ibidem, vol. I, p. 258) „Cu alte 
cuvinte, la greci moartea este asimilată cu uitarea; morții sunt aceia care și-au 
pierdut memoria.” (Ibidem, vol. II, p. 189). 

34 Ibidem, p. 37. Aceeași idee o întâlnim și la filologul clasicist, Stella Petecel: „A 
alege fără ezitare, în situații limită, o moarte prematură dar glorioasă în schimbul 
unei vieți obscure înseamnă nu numai a alege între onoare și viață, ci a rămâne 
consecvent cu sine în a iubi viața doar sub forma ei cea mai înaltă. Eroul homeric 
poate fi recunoscut în cuvintele prin care Aristotel subliniază frumusețea morală a 
omului superior: «El va prefera bucuria intensă a unei clipe în locul unei durabile 
dar palide satisfacții, un singur an trăit în frumusețe decât mulți ani de viață 
mediocră, o singură faptă nobilă și mare decât multe și insignifiante. Așa se 
întâmplă, fără îndoială, cu cei ce-și sacrifică viața : ei aleg astfel pentru sine ceva de 
o înaltă frumusețe morală.»” (Stella Petecel, op. cit., pp. 52-53). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:18 UTC)
BDD-A32013 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



102 

Bibliografie: 
 

Bodiștean, Florica. 2013. Eroica și Erotica: Eseu despre imaginile feminității în 
eposul eroic. București: Editura Pro Universitaria.  

Eliade, Mircea. 1991. Istoria credințelor și ideilor religioase. Vol. I. București: 
Editura Științifică. 

Homer. 1998. Iliada. Traducere în hexametri, cu o Postfață, o Bibliografie esențială și 
Indici de Dan Slușanschi. București: Editura Paideia. 

Marrou, Henri-Irénée. 1997. Istoria educației în antichitate. Vol. I. București: Editura 
Meridiane.  

Petecel, Stella. 2002. Agonistica în viața spirituală a cetății antice. București: Editura 
Meridiane. 

Rohde, Erwin. 1985. Psyché. București: Editura Meridiane. 
 
 

THE PARADIGM OF HOMERʼ S HERO. REPRESENTATIVE CONCEPTUAL 
TERMS OF THE GREEK HERO 

Abstract 
 
Key-words: hero, paradigm, honor¸ virtuosity, fame 
 
The Greek hero occupies a special place in Greek religiosity. He is a human 

model through its piety to gods, by being an imitator of the god, the sacred prototype 
to which the hero relates. At the same time, the Homeric hero is a chosen man, 
constituting a minority among the mortals, holding an intermediate position between 
god and man. The conscious activity of the Greek hero begins after his death and it is 
conditioned by the place where the funeral ceremony was celebrated. Practically, it is 
this creative and useful activity that transforms a mortal into a hero. 

The Heroic virtuosity means a sum of virtues: κλέος - fame of name, τιμή - 
honor, áρετή - personal virtuosity, γένος - nobility of the people, but the character of 
the heroes it is not only a sum of the virtues, it is also defined by a violent nature, is 
marked by a hybris immeasurable, by the boldness of confronting even the gods, 
hybris cruelly punished by the gods.  

Not by chance, the Greek hero's paradigm finds its prolongation in the image of 
the saint in the Christian tradition. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:18 UTC)
BDD-A32013 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

