
63 

 
 

DERIVATE CU PREFIXUL PREA- INTEGRATE  
ÎN NUMELE DIVINITĂȚII ÎN POEZIA LUI 

TRAIAN DORZ 
 

FLORINA-MARIA BĂCILĂ 
Universitatea de Vest din Timișoara 

 
 

Cuvinte-cheie: derivare, lexicologie, poezie mistico-religioasă, semantică, stilistică 
 
Mărcile expresive de redare a intensităţii deţin o importanţă 

majoră în textul beletristic, constituind unul dintre mijloacele între-
buinţate adesea pentru a conferi culoare şi relief stilului, îndeosebi 
atunci când construcţiile respective nu sunt dintre cele obişnuite. În 
limbajul poetic cu precădere, superlativul, de pildă, creează efecte 
unice din punctul de vedere al conţinutului şi al expresiei estetice, 
reflectând, nu o dată, originalitatea creatorului de versuri, „forţa lui de 
imaginaţie şi de prelucrare artistică a limbii”1. Fenomenul devine cu 
atât mai interesant în creaţiile impregnate de un puternic filon mistico-
religios – subsumate deci dimensiunii sacrului –, în care sintagmele cu 
caracter hiperbolizant cunosc o frecvenţă notabilă. 

Printre procedeele de care dispune româna spre a reda gradul 
maxim al intensităţii, se numără şi formarea cuvintelor prin derivare 
cu afixele superlative; în acest sens, lucrările de specialitate 
menţionează câteva prefixe vechi (prea-, răz-, stră-) şi neologice 
(arhi-, extra-, hiper-, super-, supra-, ultra-), a căror folosire „răspunde 
necesităţii de a reda cât mai expresiv impresiile pe care le produce 
asupra oamenilor o calitate oarecare.”2. „Procedeul se situează la 

                      
1 Toma Măruţă, Ideea de superlativ în limba română, în „Limbă și literatură”, I 

(1955), p. 204. 
2 Rodica Ocheşeanu, Prefixele superlative în limba română, în ***, Studii şi materiale 

privitoare la formarea cuvintelor în limba română, vol. I. Redactori responsabili: 
Al. Graur şi Jacques Byck, Bucureşti, Editura Academiei, 1959, p. 48. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



64 

limita dintre morfologie şi vocabular. Derivatele [...] respective nu 
sunt însă forme de superlativ ale cuvântului de bază, ci reprezintă 
cuvinte noi, a căror semnificaţie cuprinde trăsătura «superlativ»”3 şi 
care sunt înregistrate astfel în multe dicţionare explicative. 

Prefixul superlativ prea- apare frecvent cu această funcţie în 
limba veche a primelor texte româneşti (mai cu seamă în scrierile 
bisericeşti), marcând „varianta superlativului excesiv”4, adică faptul că 
s-a trecut dincolo de limita obişnuită a „unei calităţi de obicei 
psihice”5. Derivatele cu prea- sunt, în special, adjective (adesea 
substantivizate): preabun, preacinstit, preacucernic, preacurat, 
preacuvios, preafericit, preaiubit, preaînalt, preaînălţat, preaînţelept, 
prealăudat, prealuminat, preamilostiv, preaplecat, preaputernic, 
preasfânt, preaslăvit etc. Deşi a fost, în trecut, un prefix foarte 
productiv, prea- se întrebuinţează rar (cu caracter livresc) în româna 
contemporană şi se întâlneşte în derivate (împrumuturi sau calcuri din 
slava veche) aparţinând terminologiei religioase, ca atribute date 
preoţilor sau călugărilor, ori în limbajul liturgic, ca epitete (de obicei, 
în vocativ) conferite lui Dumnezeu, Fecioarei Maria sau unor sfinţi; 
formaţiile circulă şi în diferite producţii populare (cum sunt, de pildă, 
basmele), în stilul arhaizant al literaturii culte (a se vedea, în romanele 
istorice, titlurile date unor împăraţi sau unor domnitori) şi în poezie6. 

* 

                      
3 ***, Gramatica limbii române. I. Cuvântul, Bucureşti, Editura Academiei Române, 

2005, p. 164; vezi şi Mioara Avram, Gramatica pentru toţi, ediţia a II-a revăzută şi 
adăugită, Bucureşti, Editura Humanitas, 1997, p. 125. 

4 Dumitru Irimia, Gramatica limbii române, Iaşi, Editura Polirom, 1997, p. 92. 
5 Rodica Ocheşeanu, op. cit., p. 34. 
6 Pentru aspecte privind originea controversată a prefixului românesc prea- şi pentru 

prezentarea detaliată a situaţiilor în care se utilizează acesta, vezi I. Rizescu, 
Prefixul pre- în limba română, în ***, Studii şi materiale privitoare la formarea 
cuvintelor în limba română, vol. I. Redactori responsabili: Al. Graur şi Jacques 
Byck, Bucureşti, Editura Academiei, 1959, p. 5-16; idem, Pre- (pri-, pră-1, pe-), 
prea-, în ***, Formarea cuvintelor în limba română, volumul al II-lea. Prefixele, 
de Mioara Avram, Elena Carabulea, Fulvia Ciobanu, Florica Ficşinescu, Cristina 
Gherman, Finuţa Hasan, Magdalena Popescu-Marin, Marina Rădulescu, I. Rizescu, 
Laura Vasiliu. Redactori responsabili: Al. Graur şi Mioara Avram, Bucureşti, 
Editura Academiei, 1978, p. 192-198; Rodica Ocheşeanu, op. cit., p. 32-36. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



65 

În creația lui Traian Dorz, derivatele (adjective ori substantive) cu 
prefixul prea- sunt utilizate cu funcție expresivă și cu referire la 
numele Divinității sau la atribute ale Sale, pentru a exprima sugestiv 
„semnificaţia de prezenţă în exces a calităţii”7, de intensificare a ei 
(până la exagerare), de grad al „intensităţii depăşite”8. 

Astfel, un adjectiv la superlativul absolut marcat cu prea- și 
frecvent întâlnit în lirica dorziană este preasfânt, determinant (în 
antepunere ori în postpunere) al unor substantive proprii, cu rolul de a 
reda intensitatea maximă a manifestării unor însușiri fundamentale ale 
Dumnezeirii – în acest caz, desăvârșirea, atotputernicia, modelul 
suprem al sacralității, întruchiparea idealului de perfecțiune și de 
puritate vrednică de cinstire. Este vorba, mai întâi, despre sintagme 
nominale cu caracter generic, ce-şi găsesc corespondenţe în 
rugăciunile şi în cântările bisericeşti, dar și în Cartea Psalmilor din 
Biblie: „Dumnezeu Preasfânt” (CNoi 4, Cântăm Domnului9); 
„Dumnezeului Preasfânt” (CP 120, Psalmul 68); „Dumnezeule 
Preasfânt” (CUit 105, Fericit şi fericit); „Preasfinte Dumnezeu” 
(CBir 60-61, Al Tău sunt eu – de trei ori; CBir 83, Tu, Care-auzi); cf. 
și: „Tu, Cel / al Căruia Nume e Domnul Preasfântul” (CP 155, 
Psalmul 83); „Numele-I Preasfânt” (CNem 109, Slăvit să fie 
Domnul); „Numele Preasfânt” (CUrm 88, Slăviţi pe Domnul Savaot). 
Sunt și situații când termenul are rol de substitut ori apare cu formă de 
vocativ, în construcții cu adresare directă, însoțit sau nu de anumite 
determinări: „Cel Preasfânt” (CUrm 87, Slăviţi pe Domnul Savaot; 
EP 43, Biblia, Cuvântul Sfânt); „Preasfinte” (CP 91, Psalmul 51; 
CUit 12, O, Foc Ceresc...); „Preasfântule-al lui Israel” (CP 128, 
Psalmul 71). Se pot distinge asemenea teonime în funcție de fiecare 

                      
7 ***, Gramatica limbii române. I. Cuvântul, p. 161. 
8 Iorgu Iordan, Vladimir Robu, Limba română contemporană, Bucureşti, Editura 

Didactică şi Pedagogică, 1978, p. 408. 
9 Spre a nu îngreuna parcurgerea trimiterilor, am optat, în lucrarea de faţă, pentru 

notarea, în text, a referirilor (cu abrevieri) la volumele (aparţinându-i lui Traian 
Dorz) din care au fost selectate secvenţele ilustrative, alături de numărul paginii / 
paginilor la care se află fragmentul respectiv şi de titlul poeziei. Evidenţierile cu 
caractere cursive din versurile citate îi aparţin autorului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



66 

Persoană a Sfintei Treimi (unele – așezate în construcții simetrice, cu 
rol decisiv în organizarea mesajului poetic): 

● Dumnezeu-Tatăl (cf. Ioan 17: 1110) – „Preasfinte Tată” (O 207, 
Rugăciune după masă; O 399, O, cum să-Ţi mulţumim?); 

● Dumnezeu-Fiul (cf. Fapte 4: 30): „Iisuse,-al meu Preasfânt”, 
„Iubitul meu Preasfânt” (CVeşn 8, Iisuse,-al meu...); cf. și: „Maica 
Domnului Preasfânt” (MT 59, Binecuvântăm iubirea), unde 
adjectivul în discuție este integrat într-o sintagmă ce substituie numele 
Fecioarei Maria, subliniind relația unică și indestructibilă cu Fiul ei; 

● Dumnezeu-Duhul Sfânt, „cel care manifestă și comunică 
sfințenia lui Dumnezeu făpturilor Lui”11 (de altfel, acestea sunt cele 
mai numeroase și apar în diferite variante formale, iar la vocativ – cu 
flexiune la regent și / sau la determinant): „Duh Preasfânt” (CUit 12, 
O, Foc Ceresc...; CNoi 6, Cântări Noi – de două ori); „Duhului 
Preasfânt” (O 355, Daţi voi, Răsărit şi-Apus; CM 195, Suflet nou-
născut; CM 177, Ne rugăm pentru Maria; CA 160, Doresc să-Ţi fiu, 
Iisuse; CUrm 115, N-ai mai bun părinte; CÎnv 109, Liniştită-i 
moartea...; CNoi 82, Binecuvântarea; CCnţ 81, Veniţi să-I cântăm! – 
de două ori); „Duh Preasfinte” (CBir 54, Cât voi trăi pe lume); 
„Preasfinte Duh” (CR 99, Legături); „Duhule Preasfânt” (O 433, Fii 
slăvit în cor; CM 191, Binecuvântează-l, Doamne!; CS 7, Slavă şi-
nchinare; CNoi 183, Tu suferi pentru mine; CE 179, Cei chemaţi de 
Domnul); „Duhule Preasfinte” (CDin 81, Duhule Preasfinte – în titlu 
și o dată în text; CÎnd 147, O, Duhule Preasfinte – în titlu și o dată în 
text; CÎnd 161, O, Duhule Preasfinte – în titlu, plus alte două 
ocurențe; CBir 157-158, Duhule Preasfinte – în titlu, plus alte patru 
ocurențe; CUit 12, Era în ziua Cincizecimii...; CUit 13, O, Foc 
Ceresc...; CNoi 19, Veniţi toţi să-I cerem; CViit 181, Surorilor iubite); 
„Duhule Preasfinte, Doamne” (CDin 80, Duhule Preasfinte – în titlu 
                      
10 Trimiterile la textele biblice din lucrarea noastră conţin titlul cărţii respective, urmat 

de numărul capitolului şi al versetului / al versetelor la care se face referire. Pentru 
toate ilustrările din Biblie, am folosit ediţia apărută la Bucureşti, în Editura 
Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1988. 

11 J. D. Douglas (red.), Dicţionar biblic. Traducători: Liviu Pup, John Tipei, Oradea, 
Societatea Misionară Română, Editura „Cartea Creştină”, 1995, p. 1195, s.v. 
sfințenie, sfânt, sfinți. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



67 

și o dată în text); „Doamne Duhule Preasfinte” (CBir 31, Fericită-i 
ascultarea); „Doamne, Duhule Preasfinte” (CNoi 21, Doamne, 
Duhule Preasfinte – în titlu, plus alte două ocurențe); „Duh Preasfânt 
al Ascultării” (CA 155, O, Duh Preasfânt – în titlu și o dată în text); 
„Duhul / Cel Preasfânt de Sus” (CViit 19, Mai cântaţi o dată); 
„Preasfinte Duh de viaţă darnic, / Preasfinte-mpărţitor de har”, 
„Preasfinte-mpărţitor de har” (CDin 145-146, Preasfinte Duh – în 
titlu, plus alte trei ocurențe). 

De remarcat, aici, și ocurența adjectivului preacurat într-o 
secvență care face referire la numele lui Hristos, conturând imaginea 
prototipică a transcendenței divine, esența decenței și a neprihănirii, 
lucrarea Lui mântuitoare și sfințitoare: „Numai o iubire este cu-acest 
nume preacurat: / e Iisus, e Iisus, e Iisus, e Iisus” (CNem 36, Numai 
o iubire este). 

După cum reiese din multitudinea imaginilor scripturistice care o 
ilustrează într-o manieră aparte, sfințenia I se atribuie în mod expres 
fiecărei Persoane a comuniunii treimice; ea rămâne caracteristica 
fundamentală a lui Dumnezeu, exemplul suprem de manifestare a ei în 
însăși ființa Sa, în diverse moduri, fapt ce presupune jertfă mai presus 
de fire, alături de o frumusețe neasemuită. În definitiv, este vorba 
despre transcendența Divinității și, deopotrivă, despre prezența Sa 
atotputernică, menită să elibereze de orice limitare, despre standardul 
desăvârșirii privite (aproape redundant!) – în cazul teonimelor – la 
intensitate maximă. „Sfințenia reprezintă alteritatea absolută; 
Dumnezeu este cu totul altul, fără măsură comună cu oamenii, fără 
slăbiciune sau întinare”12; El este Sfințenia prin excelență, derivând 
din misterul și strălucirea Ființei Lui (cf. Evrei 7: 26), dar și, totodată, 
Izvorul a tot ceea ce e impregnat de pecetea sacralității. 

Un alt adjectiv care, în viziune biblică, trimite la manifestarea 
ideală a beatitudinii de esență divină, a harului binecuvântării, a 
bucuriei, a dragostei și a deplinei mulțumiri sufletești este preafericit, 
în sintagme nominale cu referire la Dumnezeu-Tatăl: „Preafericitul 
Tată” (EP 18, Ce loc frumos) ori la Dumnezeu-Fiul: „Iisuse, / Puterea 

                      
12 Maria Ivăniș Frențiu, Aspecte ale limbajului liturgic românesc. Prefață de Ovidiu 

Moceanu, Cluj-Napoca, Casa Cărții de Știință, 2013, p. 76. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



68 

Harului preafericit” (CUrm 113, Cred numai în iubirea Ta); 
„Nădejdea mea Preafericită, / Prieten Bun şi Scump, şi Drag” (CCm 
14, Nădejdea mea Preafericită – în titlu și o dată în text); „Slăvita 
noastră Veşnicie, / Mântuitor Preafericit” (CCm 34-35, Slăvita 
noastră Veşnicie – de două ori); cf. și: „Numele Tău Preafericit” 
(CCm 198, Numele Tău). El presupune implicații semantice strâns 
legate de sfera sacrului, de ideea Împărăției Cerurilor – năzuință a 
credincioșilor, după plecarea în veșnicie, către absolutul lui 
Dumnezeu, ca sentiment regenerator al aspirației spre o trăire 
autentică, eliberată de sub auspiciile limitărilor și desprinsă de 
conveniențele impuse de condiția umană (deci, în sensul mistic al 
dorului, ca încercare de căutare a adevăratului rost al ființei și de 
regăsire a Edenului pierdut). 

Simbolismul biblic al transcendenței Creatorului este relevat și de 
prezența adjectivului de proveniență participială preastrălucit, 
amintind aceleași atribute de excepție ale Sale, de gloria divină și de 
venerarea ce I se cuvine dincolo de barierele obișnuitului: 
„Preastrălucite Dumnezeu” (EP 55, Tu, Care-ntreci); cf. și următorul 
pasaj în care, prin acumulări succesive așezate în poziția sintactică de 
nume predicativ, alcătuind o veritabilă definiție lirică, sunt evidențiate 
frumusețea și măreția numelui Său: „Şi Numele Tău este putere şi 
avânt, / şi dragoste, şi taină, şi dor, şi legământ, / şi mângâiere dulce, 
şi-avut preastrălucit / – oricine Ţi-l iubeşte, să fie fericit.” (CBir 168, 
O, Numele Tău dulce). 

Și, pentru că „toate denumirile din acest câmp semantic surprind 
forța creatoare sau mântuitoare a Divinității și nu o atotputernicie 
abstractă”13, să nu uităm două dintre derivatele cu prea- constituite de 
la baze adjectivale sinonime, tot de proveniență participială, integrate 
în sintagme teonimice generice sau specifice fiecărei Persoane a 
comuniunii trinitare, subliniind faptul că El este vrednic de slavă în 
virtutea atributelor Lui ființiale transcendente, ca manieră de a 
recunoaște și de a mărturisi prezența Sa concretă, legătura 
indestructibilă cu întreaga făptură, în rugăciune și cu mulțumire; este 
vorba despre preamărit: „Preamărit Dumnezeu” (CNem 17, Te 
                      
13 Idem, ibidem, p. 78. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



69 

slăvim, Preamărit Dumnezeu – în titlu și o dată în text)14; „Domnului 
Cel Preamărit” (CP 223, Psalmul 118); „Hristos Cel Preamărit” (CL 
9, Cu Iisus Biruitorul; CÎnv 91, Nu te-ntrista prea mult) și preaslăvit: 
„Doamne Preaslăvit” (CP 140, Psalmul 76); „Celui Preaslăvit” 
(CUrm 115, N-ai mai bun părinte); „Părinte preaslăvit” (CCm 31, 
Din focul vieţii Tale); „Tatăl Preaslăvit” (CS 7, Slavă şi-nchinare); 
„Fiul preaslăvit” (CUrm 141, Spre Dumnezeu arată Crucea). 

În această categorie se încadrează și adjectivul preaînalt, prezent 
în pasaje cu ecouri în Cartea Psalmilor, cu profunde referiri la aceeași 
treaptă supremă a Dumnezeirii, a puterii Sale inconfundabile, care 
inspiră teama sfântă și dorința de glorificare eternă din partea ființei 
umane, fiind asociată cu armonia și cu ascensiunea, cu experiențele 
spirituale ale închinării: „Cel Preanalt” (CL 144, Lăudăm pe Domnul 
nostru); „Celui Preaînalt” (CP 141, Psalmul 77); „Celui Preaînalt de 
Sus” (CP 173, Psalmul 91). „Imaginea înălțimii este, astfel, un 
element esențial în verbalizarea răspunsului nostru în închinare, în 
admirare sau în reverență [...]. Este implicită aici structura ierarhică 
verticală în care Dumnezeu și lumea spirituală nevăzută în care 
locuiește se află «deasupra» experiențelor lumii din punct de vedere 
calitativ.”15. De asemenea, construcțiile conținând adjectivul 
preaputernic ilustrează autoritatea Sa deplină, dincolo de care se 
manifestă măreția, atotştiinţa și strălucirea Lui, călăuzirea și ocrotirea 
Sa excepțională față de întregul univers, guvernat, aşadar, în chip 
magistral de Veşnicul Stăpân al timpului şi al spaţiului: „Dumnezeul 
Preaputernic” (CP 33, Psalmul 20); „Preaputernic Dumnezeu” (CP 
154, Psalmul 82; CUrm 32, Iisus, când spui cât mă iubeşti); „Cel 
Preaputernic” (CP 155, Psalmul 83; CS 95, Căutat-am cândva 
umbra dulce); cf. și construcția „al Tău Nume Preaputernic” (CP 80, 

                      
14 Cf. și: „Osana, Te slăvim, Scump Iisus, / c-ai venit preamărit şi supus, / Dumnezeu, 

Arhiereu şi-Mpărat, / fii în veci preamărit şi-nchinat!” (CNem 17, Te slăvim, 
Preamărit Dumnezeu); „Preamărit e Mielul, fiindcă S-a jertfit” (CA 49, Crucea-i 
Ascultarea). 

15 Leland Ryken, James C. Wilhoit, Tremper Longman III (editori), Dicţionar de 
imagini şi simboluri biblice, Oradea, Casa Cărţii, 2011, p. 486, s.v. înalt, înălțime, 
loc înalt. Autorii arată, exemplificând, că epitetul Cel Preaînalt apare de peste 50 
de ori în textele biblice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



70 

Psalmul 44) sau structurile cu adjectivul amintit, utilizat ca nume 
predicativ sau ca element predicativ suplimentar, cu referire la numele 
lui Dumnezeu-Fiul: „Hristos e-n veci Cel Preaputernic” (CUrm 115, 
Încrede-te-n Hristos); „Tu, Cel Ce, prin toate, / Măreţ / şi 
Preaputernic treci” (CBir 213, Iisus a fost Biruitorul...). 

Cu numeroase ocurențe în lirica dorziană este și adjectivul 
(provenit tot din participiu) preaiubit, la același grad al intensității 
maxime, vizând nemărginita dragoste a celor credincioși față de 
Creator. Și aici avem în vedere teonime generice, reprezentate de 
sintagme nominale ori de substitute (unde termenul devine centru de 
grup) al căror sens trimite uneori, în context, la una dintre Persoanele 
Sfintei Treimi: „Domnul Preaiubit” (O 287, Demult, odată, undeva...; 
CM 235, Slăvit să fie Domnul; CA 92, După focul ce-a trecut; CÎnv 
108, O, ce lăcaş slăvit!); „Domnul nostru Preaiubit” (CL 63, Martor 
credincios; CCm 42, Ţinta alergării noastre; CÎnv 181, Domnul 
nostru Preaiubit – în titlu, plus alte trei ocurențe); „Preaiubite” (CÎnv 
139, Pentru Cine-aştepţi? – de două ori; CS 36, Am fost în mii de 
locuri dragi); „Preaiubitule” (CNem 209, Preaiubitule, nu-i nimeni – 
în titlu și o dată în text); „Cel Preaiubit” (O 443, Dumnezeu este 
Viaţa; CDr 204, O, viaţa mea!; CBir 35, Iubirea mea,-ndrăzneşte!); 
„Celui Preaiubit” (CDr 17, Ci parcă numai...; CUrm 202, Iată, 
Dimineaţa...; CNoi 119, Bine-ai venit; LD 198, Când ai luat pe umăr 
crucea...); „Preaiubitul meu” (CCm 165, Preaiubitul meu e Unul – în 
titlu, plus alte două ocurențe; CNem 199, Tu Mă iubeşti?; CÎnv 118, 
Să nu uit!; CVeşn 145, Cum va fi Acolo? – de patru ori; CNoi 97, 
Sufăr pentru Tine); „Preaiubit Ceresc”, „Preaiubite Sfânt” (CNoi 98, 
Sufăr pentru Tine); „Preaiubitul meu ascuns” (CNoi 116, O, 
Preaiubitul meu... – în titlu și o dată în text); „Dulce Preaiubitul 
meu” (CÎnv 8, Ce-Ţi voi spune oare Ţie?); „Preaiubitul nostru 
Dulce” (CVeşn 33, Tu, Care-ai făcut); „Preaiubitul Dulce al Slăvilor 
Cereşti” (CNoi 146, Tu, Veşnicule Tânăr...); „Preaiubite Drag” 
(CViit 16, Vino, dormi cu mine – o structură cvasiredundantă, având 
în vedere că preaiubit are sensul „foarte drag”) ori, în mod explicit, la 
fiecare dintre acestea: 

● Dumnezeu-Tatăl: „Tată Preaiubit” (CÎnd 17, Părinte-
Atotputernic); „Părinte Preaiubit” (CÎnd 39, Atât de mult...; CÎnd 145, 
Slăvit, slăvit să fii; CCnţ 106, Pe dragii noştri tineri); 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



71 

● Dumnezeu-Fiul (cele mai numeroase): „Iisus Preaiubit” (MT 
155, Pe Crucea Golgotei); „Iisuse Preaiubit” (CÎnd 24, Cu tot 
întregul...; CÎnd 145, Slăvit, slăvit să fii; O 203, Frumoasă şi curată; 
CNem 20, Mărire Ţie, Doamne; CÎnv 146, Cu cât mai mult; CVeşn 
136, Părinte-al Veşniciei; CBir 15, Ce nalţi sunt – de trei ori; CBir 59, 
Câţi crini frumoşi; CBir 69, Ce fericiţi venim; CBir 166, Ne-am 
încrezut în Tine; CNoi 60, Ce zi a fost aceea!); „Preaiubit Iisus” (O 
253, Ţara Minunată – de două ori; CNem 188, Doamne, fie-n veci 
slăvit; CÎnv 152, Tu eşti din vecie; CBir 170, Dulcele Iubirii Domn; 
CUit 150, Eu vreau să vin; CS 7, Slavă şi-nchinare; CNoi 76, Ştim că 
vei veni; CNoi 77, Te-aşteptăm, Iisuse – de două ori; CNoi 97, Sufăr 
pentru Tine); „Preaiubit Iisuse” (CUrm 31, Oricât eram de singur; 
CVeşn 8, Iisuse,-al meu...; CVeşn 32, Când Îţi spunem noi); „Hristos 
Cel Preaiubit” (CUit 119, Cine crede în Iisus; CCnţ 132, Cine-i oare 
fericit?); „Mântuitorul nostru Preaiubit” (CVeşn 88, Vom preamări); 
„Iisuse, Preaiubitul meu” (CVeşn 217, De ce uit eu?); „Domnul / şi 
Preaiubitul meu” (CVeşn 32, Tu-mi ceri); „Iisuse Scump, 
Mântuitorul / şi Domnul nostru Preaiubit” (CR 28, Unire); 
„Răscumpărătorul nostru / Preaiubit – Preaiubit” (CNem 21, Lăudat 
să fii, Iisuse); „Dulce Preaiubitul inimii din mine”, „Preaiubitul 
inimii din mine” (CÎnv 139, Pentru Cine-aştepţi?); cf. și următoarele 
secvențe lirice care subliniază concretizarea acestei iubiri tainice, 
inclusiv prin chemarea încrezătoare adresată lui Dumnezeu de către 
cei credincioși: „Glasul Preaiubit” (CR 74, Babel); „Acelaşi Nume 
Preaiubit” (CCm 24, Iisuse, Taina vieţii); „al Tău Nume / Preaiubit” 
(CNem 187, Doamne, fie-n veci slăvit). Să nu uităm că dragostea – 
principiu al lumii și „ipostază sacră a comunicării”16 – reprezintă 
mijlocul de întâlnire a omului cu Divinitatea, ca aspirație spre 
împlinire și desăvârșire, dincolo de limitele obișnuite ale acestei 
existențe, spre reunificarea primordială (în sens mistic), spre idealul 
paradisului pierdut, spre transfigurarea care instituie rostul căutării și 
al ascensiunii spirituale, ca act de comunicare cu transcendența divină 

                      
16 Doina Ruşti, Dicţionar de teme şi simboluri din literatura română, Bucureşti, 

Editura Univers Enciclopedic, 2002, p. 194, s.v. iubire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



72 

– o experiență unică, modelatoare, dătătoare de sens și de bine-
cuvântare, trăire complexă a ființei și reflex al sacralității17: „omul a 
păstrat amintirea cunoașterii paradisiace, a păstrat un dor, o dragoste și 
legătură între el și Dumnezeu și care nu se păstrează decât prin puterea 
harului”18. Prin abandonarea sinelui în starea de extaz, se dobândește 
sentimentul îndumnezeirii, într-o atitudine lirică impregnată de 
rugăciune și lumină, iar iubirea cu valențe legate de speranța izbăvirii 
depline ajunge să fie „resimțită ca act mistic fără de care nu se poate 
trăi”19. 

Un adjectiv sinonim cu cel menționat mai sus este preascump 
„foarte drag, foarte iubit, de mare preț”: „Preascump Iisus” (CÎnv 69, 
Te voi iubi nemărginit; CE 127, Eu nu mă las de Tine); „Preascum-
pul meu Iisus” (CBir 38, Nu-i nimeni mai dator); „Preascumpul meu 
Hristos” (CBir 209, Pân’ la sfârşit); „Preascumpul meu Mântuitor 
Iisus” (CUrm 113, Cred numai în iubirea Ta); „Iisus, Preascump 
Mântuitor” (CVeşn 47, Când ne gândim la tot; CVeşn 126, Cum n-am 
putut gândi; CE 178, Veniţi şi lăudaţi); „Preascump Odor” (CNem 
193, Preasfântă Maică, te privesc; în secvența citată, este sugerată 
relația specială a Fecioarei Maria cu Fiul ei). 

Un număr apreciabil de ocurențe are, în poezia lui Traian Dorz, 
derivatul cu iz arhaic preadulce, care actualizează sensul figurat 
„(despre oameni sau alte fiinţe) foarte iubit, foarte drag, plăcut”, 
„deosebit de bun, de blând, de milostiv, de îngăduitor”, „plin de 
frumusețe”, înregistrat, de altfel, și în lucrările lexicografice, 
întrebuinţat cu o certă valoare hipocoristică atât în construcțiile cu rol 
de adresare (cu vocativul), cât şi în cele ce fac referire la Divinitate. În 
lumina statisticii – având în vedere faptul că axa în jurul căreia 
gravitează universul liricii dorziene este legătura intimă cu Dumnezeu 
–, pe locul întâi se situează asocierile adjectivului în discuţie cu 
numele Lui (în diverse variante) sau cu substitute contextuale 

                      
17 Idem, ibidem, p. 192, s.v. iubire. 
18 Ene Branişte, Ecaterina Branişte, Dicţionar enciclopedic de cunoştinţe religioase, 

Caransebeş, Editura Diecezană, 2001, p. 515, s.v. transcendent. 
19 Doina Ruşti, op. cit., p. 193, s.v. iubire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



73 

(generice ori specifice): „Preadulce Dumnezeu” (CUrm 155, Ce 
minunat e graiul!); „Domnul nostru Cel Preadulce” (CVeşn 86, Te 
vom preamări-n vecie); „Preadulce Iisus” (CNoi 92-93, O, Cuiele 
Tale... – de șase ori; CCnţ 109, O, milele Tale); „Tu, Preadulcele 
Iisus” (CVeşn 88, Vom preamări); „Preadulcelui Iisus” (CVeşn 36, 
O, dulce Duh; CE 127, Eu nu mă las de Tine; CViit 13, Să mai cântăm 
o dată); „Pentru Numele Nespus / al Preadulcelui Iisus, / pentru 
Numele Frumos / al Preadulcelui Hristos” (CVeşn 157, Doamne, 
Tatăl nostru); „Preadulcele meu” (CNoi 188, O, Dulce Iisus; CCnţ 
110, O, milele Tale); „Iisus, Preadulce Dumnezeu”, „Iisus, Iubit Iisus, 
Preadulce Dumnezeu” (CNem 206, Aici unde eşti Tu, Iisus); 
„Preadulce-al meu Iisus” (CVeşn 32, Tu-mi ceri); „Prietenul 
preadulcilor iubiri” (CUrm 113, Cred numai în iubirea Ta); „Tu eşti 
al bucuriei noastre / Izvor preadulce şi curat” (CDr 200, Mai dulce-i 
bucuria noastră); „Duh Preadulce al Nădejdii” (CA 156, O, Duh 
Preasfânt); cf. și grupul nominal „al Tău Preadulce Nume” (CViit 
136, Să nu mai văd) sau construcția cu un derivat din aceeași sferă 
semantică, având semnificații similare legate de mulțumirea și liniștea 
sufletului copleșit de strălucirea prezenței divine: „Cel Preaplăcut” 
(CNem 13, Slăvit fii Tu, slăvit mereu). Asemenea formaţii lexicale au 
rolul de a reda mai sugestiv intensificarea însuşirii respective, din 
nevoia de a exprima anumite stări afective (în speţă, dragostea pentru 
Dumnezeu). 

Un adjectiv însoţit de marca superlativului absolut și care trimite 
la ideea de unitate, de echilibru, de armonie, de linişte şi seninătate (ce 
tind spre desăvârşire) este preafrumos, vizând frumusețea atribuită în 
chip minunat caracterului lui Dumnezeu, perfecțiunii Lui descoperite 
de cei credincioși în ea, ceea ce trezește, prin intermediul mesajului 
etern al speranţei şi al reînnoirii, sentimente de admiraţie, de prețuire, 
de emoţie, de încântare în experiența umană și spirituală: „Iisuse 
Preafrumos” (CNem 169, În cele mai frumoase; CNoi 146, Tu, 
Veşnicule Tânăr...); „Iisus, Iisus – Cel Preafrumos” (CCnţ 69, Nu 
pot); cf. și: „o Mână Preafrumoasă” (CCm 59, La Nunta noastră); 
„Preafrumos, preafrumos, preafrumos / e din veci, pe vecie 
Hristos” (CUrm 51, Frumos ai fost, Iisuse). De remarcat că utilizarea, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



74 

în context, a acestui adjectiv evidenţiază „substanţa sa semantică 
simplă, extensivă, reductibilă la conţinutul conceptului respectiv.”20. 
Purtând morfemele duble ale superlativului, ca termen calificativ, el 
apare în mod repetat (pentru intensificarea nuanţelor de sens), la 
gradul pozitiv (cu funcţie sintactică de nume predicativ), într-o poezie 
dorziană ce conturează, din perspectivă creştină, calităţile excepţionale 
ale lui Iisus Hristos în situaţii variate ale activităţii Sale pământeşti 
(Logosul Întrupat, Mirele şi Regele Universului, Mântuitorul lumii, 
Întruchiparea iubirii şi a adevărului, Dumnezeul atotbiruitor şi vrednic 
de slavă, dar, mai ales, Mielul blând adus drept jertfă pentru izbăvirea 
din păcat a neamului omenesc – statut unic, impresionant, de 
importanţă majoră, impunând preţuirea şi veneraţia oamenilor, ca 
exponent al perfecţiunii în frumuseţe, peste toate celelalte aspecte): 
„Frumos eşti ca Stăpânul, ca Drept Judecător, / Frumos ca Mire 
Veşnic, Frumos Biruitor, / Frumos ca Împăratul ori Leul Glorios, / – 
ca Mielul Jertfei însă eşti cel mai Preafrumos.” (CUrm 57, Frumos 
eşti, Drag Iisuse). 

Perspectiva teologică asupra frumuseții lui Dumnezeu atestă 
faptul că El reprezintă, în realitate, însăși Frumusețea supremă, în 
forma ei pură și perfectă (cf. Psalmul 49: 2), ce depășește orice 
imagine pământească asupra conceptului, și, mai mult decât atât, 
Sursa adevăratei și veșnicei frumuseți, cea transcendentă, spre ale 
cărei adâncimi insondabile năzuiește în permanență ființa umană, în 
dorul de a-L vedea „față în față” (cf. Psalmul 26: 8); dar, dincolo de 
certitudinea că frumusețea Îl definește pe Dumnezeu, El definește 
frumusețea21. Ca atare, într-o încercare de a reda inefabilul, „limbajul 
artistic devine modalitatea optimă a credinciosului de a-și exprima 
încântarea și satisfacția pe care le găsește în Dumnezeu.”22. Măiestria 
acestei imagini „vizuale”, în care se îmbină maiestuozitatea, gloria și 
suveranitatea lui Dumnezeu, este evidențiată într-un poem dorzian 
                      
20 Livia Vasiluţă, Câmpul lexico-semantic al conceptului de „frumos” în limba 

română (teză de doctorat), Timişoara, Universitatea din Timişoara, Facultatea de 
Filologie, 1984, p. 139. 

21 Vezi Leland Ryken, James C. Wilhoit, Tremper Longman III (editori), op. cit., p. 
361, s.v. frumusețe. 

22 Idem, ibidem, p. 361, s.v. frumusețe. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



75 

alcătuit prin acumulări simetrice care vin să o contureze în chip 
magistral: „În faţa Ta plec ochii umezi, / cu suflet copleşit de drag, / 
Strălucitoarea Ta Frumseţe / uimit m-a-ngenuncheat pe prag. // O, eşti 
Frumos ca Adevărul / Strălucitor şi Minunat / ce-n limpezimea Lui e 
veşnic, / atotputernic şi curat! // O, eşti Frumos cum e Iubirea, / 
dumnezeiescul Har slăvit, / Iubirea care, ca şi Tine, / e fără margini şi 
sfârşit! // O, eşti Frumos cum e Nădejdea / din jertfa inimii fierbinţi, / 
ce, pentru-o clipă fericită, / îndură ani de suferinţi! // O, eşti Frumos 
cum e Credinţa / curată şi de neclintit, / mereu mai mare, mai 
frumoasă, / dar cea dintâi pân-la sfârşit! // O, eşti Frumos cum e 
Iertarea / ce-mbrăţişează pe vrăjmaş, / primindu-l frate şi făcându-l / 
aceloraşi comori părtaş! // O, eşti Frumos, ca Mântuirea / ce-a şters 
atât adânc alean / şi-arată veşnic mai frumoasă / din zi în zi, din an în 
an! // O, eşti Frumos cum de frumoasă / e numai Frumuseţea Ta, / mi-
e sufletul pe veci, Iisuse, / robit şi fermecat de Ea! // Şi-mi uit şi 
zbuciumul, şi lupta, / şi-ntregul plânset dureros / şi Te privesc uimit, 
Iisuse, / o, eşti Frumos, aşa Frumos!” (CCm 142-143, În faţa Ta plec 
ochii umezi). Să nu uităm că, în viziune mistică, cunoașterea lui 
Dumnezeu înseamnă inclusiv contemplare a frumuseții Lui, însă, mai 
presus de orice, unirea definitivă cu El. 

Adjectivul preabun, cu care nu numai textele biblice, ci și 
dicționarele explicative arată că intră în sinonimie însuși numele lui 
Dumnezeu (prin schimbarea valorii gramaticale și trecerea în clasa 
substantivului), prezintă, de asemenea, ocurențe multiple în lirica 
dorziană, fiind utilizat cu rol de teonim ori integrat în grupuri 
nominale cu atari valențe: „Preabune” (CP 49, Psalmul 28; CP 62, 
Psalmul 35); „Cel Preabun” (CÎnv 179, Iisuse, Dumnezeul); 
„Preabune Doamne” (CP 108, Psalmul 59); „Preabunul Domn” 
(CM 199, Hai, somn uşor, iubit odor); „Tatălui Preabun” (CVeşn 
197, O, numai Tu), „Preabunule Părinte” (CNoi 28, ... Şi-n Ziua 
Bucuriei (3)); „Preabun Iisus” (CNoi 31, ... Şi-n Ziua Bucuriei (6)); 
„Preabun Iisuse” (CÎnd 48, Rugă pentru cei osteniţi); „Preabunule 
Iisus” (CBir 64, Mi-a devenit povară); „Preabunule Iisuse” (O 191, 
Tu, Preabunule Iisuse); „Preabunului Iisus”, „Preabunul meu 
Stăpân” (CUit 45, Se lasă înserarea); „Preabunul meu Iisuse” (CCm 
54, Iisuse, Mire-al vieţii mele; CUrm 165, La ţărmul mării mele); 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



76 

„Preabun Hristos” (CVeşn 46, Vai de cei ce n-au acum); „Preabun 
Păstor” (CCm 49, Noi Te dorim); „Preabun Mântuitor” (CUit 132, 
Iisuse, Domnul nostru); „Preabunului Mântuitor” (CS 215, Ai fost 
dator...); „Preabunul meu Mântuitor” (CCm 88, Preabunul meu 
Mântuitor – în titlu și o dată în text); „Preabun Mângâietor” (CNoi 
183, Tu suferi pentru mine); cf. și secvențele ce ilustrează integrarea 
adjectivului în definiții lirice care subliniază acest atribut fundamental 
al Său: „Tu ai fost Preabun cu mine, / Dumnezeul meu” (CVeşn 154, 
Tu ai fost Preabun cu mine – în titlu și o dată în text); „Preabun e 
Domnul” (MStr 8, Mărturia despre Domnul). 

Din perspectivă biblică, bunătatea lui Dumnezeu presupune o 
profunzime care depășește înțelegerea firească a lucrurilor, o taină 
aducătoare de bucurie, una dintre trăsăturile esențiale ale Lui 
(conformă cu însăși natura Sa și inerentă caracterului acesteia – cf. 
Luca 18: 19). „Creația lui Dumnezeu, incusiv oamenii, care sunt creați 
după chipul Lui, este o extindere a propriei Lui bunătăți”23; ea implică 
o sumă de atribute spirituale și morale definitorii – iubire, 
generozitate, milă, răbdare, har, măreție, dreptate, iertare, înțelepciune 
(cf. Psalmul 30: 19; Psalmul 144: 7-9), toate la modul suprem –, 
reprezentând, deopotrivă, una dintre roadele Duhului Sfânt care îi 
caracterizează pe cei ce Îi aparțin lui Hristos, Izvorul tuturor 
bunătăților. 

Pe aceeași linie se înscriu și alte derivate (cvasisinonime) de acest 
gen – preadarnic: „Preadarnic Dumnezeu” (CS 41, Îţi mulţumim cu 
lacrimi); preamilostiv: „Preamilostiv Samaritean” (CA 41, Când ne-
ai lăsat); preaîndurat: „Preaîndurate” (CP 163, Psalmul 88). De 
altfel, în concepție biblică, ele presupun sentimentul de compasiune și, 
simultan, acțiune în consecință, la intensitate maximă; poate cea mai 
adecvată imagine este, în acest sens, parabola despre bunul samaritean 
– reper al comportamentului în acord cu principiile Împărăției 
Cerurilor. 

O componentă evocatoare a caracterului lui Dumnezeu, în strânsă 
legătură cu cele de mai sus, este blândețea, care, de altfel, se numără 

                      
23 Leland Ryken, James C. Wilhoit, Tremper Longman III (editori), op. cit., p. 124, 

s.v. bunătate. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



77 

printre virtuțile creștine (așa-numitele „daruri ale Duhului” – cf. 
Galateni 5: 23; Coloseni 3: 12) și comunică, deopotrivă, un sentiment 
al păcii copleșitoare, ca ideal al împlinirii sufletești prin sfințenia ei, al 
frumuseții interioare, al neprihănirii, al delicateții și al sincerității care 
se jertfește pe sine în smerenie (cf. Matei 11: 29 – un verset ce 
reliefează faptul că Hristos rămâne exemplul absolut de blândețe și, 
totodată, întruparea ei). „Blândețea este imaginea puterii ultimative a 
lui Dumnezeu care subminează structurile puterii din această lume”24 
– idee ce transpare și din următoarele secvențe lirice: „Tatălui 
Preablând” (CA 136, Fii binecuvântată, ziua!); „Părintelui 
Preablând” (CUit 45, Se lasă înserarea); „Copil Preablând” (CDin 
63, Copil iubit); „Duhul Tău preablând” (CP 92, Psalmul 51). 

Există și situații în care asemenea derivate cu prefixul prea- sunt 
integrate în grupuri nominale care includ încă un termen coordonat: 
„Domnul cel Preabun şi-ndurător” (CL 145, Lăudăm pe Domnul 
nostru); „Dumnezeul / Cel Preabun şi Înţelept” (CNoi 99, Oricând 
sunt lovit); „lui Hristos, lui Hristos, / Cel Preadulce şi Frumos” (O 
371, Soare cu apus frumos); „Preadulce şi Drag Iubitul meu” (CViit 
129, În Clipa Întâlnirii); „Tu, al Bucuriei / Preafericit şi Sfânt Izvor”, 
„Tu, al nostru Veşnic / şi Preaiubit Mântuitor” (CNem 8, Slăvit fii Tu, 
al Bucuriei...); „Celui / în veci Ales şi Preaiubit” (CL 82, O, florile 
Lucrării); „Scump şi Preaiubit Iisus” (CDr 127, Când munca mea); 
„Celui / în veci Cântat şi Preaiubit” (SNS 9, O, florile Credinţei 
Sfinte!...); „Miel Preamărit şi Dulce” (CVeşn 7, Tot cerul Veşniciei); 
„Doamne, Dumnezeul nostru, / Preaputernic şi-nţelept” (CDin 147, 
Doamne, Dumnezeul nostru); „Preascump şi drag Mântuitor” (CÎnv 
106, Cât e de dulce-a Ta lumină!); „Dumnezeul nostru Cel Preasfânt 
şi Mare” (CP 154, Psalmul 83); „Duh Preasfânt şi-adevărat” (CVeşn 
36, O, dulce Duh) sau un adjectiv-atribut dependent de același 
substantiv, fără a fi însă coordonate: „Însângeratul Miel Preasfânt, 
Iisus” (CVeşn 174, Cântând Osana Celui-Care-Vine); „Preafericitul 
Mire Scump, Iisus” (CVeşn 175, Cântând Osana Celui-Care-Vine); 
„Drag Iisuse Preaiubit” (CVeşn 28, Pe toate drumurile noastre); 
„Dulce Duhule Preasfânt” (CE 19, Înger, dulce îngerel...). 
                      
24 Idem, ibidem, p. 112, s.v. blândețe. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



78 

Alteori, se coordonează două derivate cu prea- integrate în 
numele Divinității sau făcând referire la atributele Sale definitorii, 
privite la intensitate maximă: „Preadulce şi Preabun Iisus” (CÎnd 31, 
Mântuitorul meu iubit); „Preaputernicul, Preabunul şi Cerescul 
nostru Tată” (CL 50, Prin umbre şi lumini); „Dulce Duh al lui Hristos, 
/ preacurat şi preamilos” (CVeşn 121, O, dulce Duh al Curăţiei); cf. 
și: „al Tău Nume-i Preaputernic şi Preasfânt, şi Minunat” (CP 185, 
Psalmul 99); „Preanalt şi Preaputernic / este Domnul Savaot” (CL 
145, Lăudăm pe Domnul nostru). 

* 
După cum se observă, întrebuinţarea derivatelor cu prefixul prea- 

menite să exprime sugestiv însuşirea la gradul extrem, legată de 
transgresarea dimensiunilor comune, generează asocieri ce 
configurează ipostaze variate ale intensităţii, concentrând, pe lângă 
aceasta, şi mărturisiri de credinţă sau adevăruri dogmatice revelatoare. 
De altfel, în relaţie cu Dumnezeu, cu dimensiunea sacrului şi a 
eternităţii, trăsăturile redate de adjective sunt evaluate la nivelul cel 
mai înalt şi chiar dincolo de acesta, implicând, graţie unui impact 
emoţional superior, depăşirea limitelor firescului25. În definitiv, „nu 
limbajul e totul, ci energia care îi dă viaţă, trăirea care îl face 
posibil.”26. 

Utilizarea, cu intenţii stilistice, a unor adjective diferite (uneori, 
substantivizate, devenite centre de grup, cu rol de substitute) la 
superlativul absolut alcătuit cu prea- generează combinaţii lexicale ce 
contribuie la îmbogăţirea şi dezvoltarea expresivităţii creaţiilor poetice 
consacrate Divinității, conturând ipostazele Sale variate, prin structuri 
comune cu textele biblice, cu limbajul bisericesc, din registrul 
colocvial sau prin construcţii complexe. De altfel, înseși rugăciunile 
adresate lui Dumnezeu încep cu invocarea numelui Său, care 
presupune adesea implicarea unor astfel de formații, iar ocurența lor în 
opera dorziană conferă textului solemnitate, impunând imaginea unei 
Prezențe unice, sporind muzicalitatea textului și făcând ca poezia să 
devină o experiență spirituală eliberatoare care facilitează accederea 

                      
25 Vezi Rodica Ocheşeanu, op. cit., p. 48. 
26 Puiu Ioniţă, Poezie mistică românească, Iaşi, Institutul European, 2014, p. 209. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



79 

inedită spre comuniunea cu Divinitatea chiar prin numirea ei. 
„Teologii, știind aceasta, o proslăvesc ca pe Cel fără de nume sau 
având orice nume. Așa, de pildă, când o numesc: Cel fără de nume, ei 
susțin că Dumnezeirea însăși, manifestându-se în chip simbolic în una 
din viziunile mistice, a respins pe cele ce întreba: Care este numele 
Tău? și, ca și cum ar fi evitat orice cunoaștere a lui Dumnezeu după 
nume, a spus: Pentru ce întrebi de numele Meu? și el este minunat. Au 
nu este acesta cu adevărat numele cel minunat, care este peste tot 
numele, El fiind fără de nume și sălășluit dincolo de orice nume numit, 
nu numai în veacul acesta, ci și în cel ce va să vină? Când însă îi dau 
ei mai multe nume, atunci spune ea: Eu sunt cel ce sunt: viață, lumină, 
Dumnezeu, adevăr; iar când înțelepții divini proslăvesc pe Dumnezeu 
drept cauză a tuturor lucrurilor, cu multe denumiri scoase din întreaga 
lume creată, ei Îl numesc: bun, înțelept, iubitor; Dumnezeul 
Dumnezeilor, Domnul Domnilor și Sfântul Sfinților; Cel veșnic, Cel 
ce există, pricinuitorul veacurilor, dătătorul de viață, înțelepciune, 
minte; Cuvânt, Cunoscător; Cel ce are din belșug toate comorile 
oricărei cunoștințe; putere, cârmuitor, împărat al celor ce împărățesc; 
Cel vechi de zile; Cel ce nu îmbătrânește și nu se schimbă; mântuire, 
dreptate, sfințenie, răscumpărare; Cel ce pe toate le întrece în măreție 
și totuși este și în suflarea ușoară a zefirului. Dar ei susțin că El este și 
în sufletele noastre; în spirite și în trupuri; în cer și pe pământ; și că, în 
vreme ce rămâne El însuși, (Dumnezeu) este în același timp în lume, 
în jurul și deasupra ei; mai presus de ceruri și de existență. Ei Îl 
numesc pe El soare, astru, foc, apă, duh, rouă, nour, piatră arhetipică 
și stâncă; toate cele ce există și nimic din cele existente.”27. 

Unele dintre sintagmele teonimice care includ asemenea adjective 
(cu valoare de nume proprii și cu rol de adresare, în vocativ, sau de 
referire) vizează numai o Persoană a Sfintei Treimi, altele se referă la 
una și aceeași Dumnezeire, în integralitatea ei. Mai mult, există cazuri 
când ele sunt așezate în simetrii (la începutul și la finalul unei poezii 
ori în același loc din fiecare strofă) sau apar în versuri realizate sub 

                      
27 Dionisie Pseudo-Areopagitul, Despre numele divine. Teologia mistică. Traducere 

de Cicerone Iordăchescu și Theofil Simenschy. Postfață de Ștefan Afloroaei, Iași, 
Institutul European, 1993, p. 51-52. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



80 

forma unor acumulări succesive. De asemenea, în anumite cazuri, este 
de reţinut un fenomen caracteristic limbajului popular şi arhaic: 
nearticularea adjectivului antepus, deşi el precedă un substantiv 
articulat în structura iniţială. Alteori, adjectivele respective sunt 
însoţite de morfemul cel, ca indice al individualizării, nu o dată în 
asociere cu un alt adjectiv care-i amplifică valoarea semantică. Cu 
certitudine, ele pun în lumină, aşa cum e firesc, însușirile 
fundamentale ale lui Dumnezeu, dar, mai ales, ilustrează nevoia 
comunicării cu El a eului auctorial și a comunității credincioșilor – act 
cu finalitate în perspectiva transcendenței, ca aspirație primordială a 
ființei umane. „Chemarea repetată a Numelui, făcându-ne rugăciunea 
mai adunată, ne-o face și mai adâncă, parte din noi înșine – nu ceva ce 
facem în anumite momente, ci ceva ce suntem [subl. aut.] tot timpul; 
nu un act ocazional, ci o stare continuă.”28. 

 
 

Surse 
 

Biblia sau Sfânta Scriptură, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 
Bisericii Ortodoxe Române, 1988. 

CA = DORZ, Traian, Cântarea Anilor, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2006. 
CBir = DORZ, Traian, Cântarea Biruinţei, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2007. 
CCm = DORZ, Traian, Cântarea Cântărilor mele, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2007. 
CCnț = DORZ, Traian, Cântările Căinţei, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
CDin = DORZ, Traian, Cântările Dintâi, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2004. 
CDr = DORZ, Traian, Cântări de Drum, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2006. 
CE = DORZ, Traian, Cântările Eterne, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
CÎnd = DORZ, Traian, Cântări Îndepărtate, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2004. 
CÎnv = DORZ, Traian, Cântarea Învierii, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2007. 
CL = DORZ, Traian, Cântări Luptătoare, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2005. 
CM = DORZ, Traian, Cântă-mi, mamă, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 1998. 
CNem = DORZ, Traian, Cântări Nemuritoare, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2007. 
CNoi = DORZ, Traian, Cântări Noi, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 

                      
28 Kallistos Ware, Puterea Numelui. Rugăciunea lui Iisus în spiritualitatea ortodoxă. 

Cuvânt-înainte: Constantin Galeriu. Traducere din limba engleză: Gabriela 
Moldoveanu, București, Asociația filantropică medicală creștină Christiana, 1992, 
p. 48. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



81 

CP = DORZ, Traian, Cântările Psalmilor, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2005. 
CR = DORZ, Traian, Cântările Roadelor, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2006. 
CS = DORZ, Traian, Cântări de Sus, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
CUit = DORZ, Traian, Cântări Uitate, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
CUrm = DORZ, Traian, Cântările din Urmă, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2007. 
CVeșn = DORZ, Traian, Cântarea Veşniciei, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2007. 
CViit = DORZ, Traian, Cântarea Viitoare, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
EP = DORZ, Traian, Eternele poeme, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2010. 
LD = DORZ, Traian, Lucrători cu Dumnezeu, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

1999. 
MStr = DORZ, Traian, Mărturisirea strălucită. Scurte cugetări duhovniceşti, Sibiu, 

Editura „Oastea Domnului”, 2007. 
MT = DORZ, Traian, Minune şi Taină. Imne, colinde, cântece şi plângeri cu Maica 

Domnului, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2006. 
O = DORZ, Traian, Osana, Osana, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2005. 
SNS = DORZ, Traian, Scumpele noastre surori, ediția a II-a, Sibiu, Editura „Oastea 

Domnului”, 2004. 
 
 

Bibliografie 
 

***, Formarea cuvintelor în limba română, volumul al II-lea. Prefixele, de Mioara 
Avram, Elena Carabulea, Fulvia Ciobanu, Florica Ficşinescu, Cristina 
Gherman, Finuţa Hasan, Magdalena Popescu-Marin, Marina Rădulescu, I. 
Rizescu, Laura Vasiliu. Redactori responsabili: Al. Graur şi Mioara Avram, 
Bucureşti, Editura Academiei, 1978. 

***, Gramatica limbii române. I. Cuvântul, Bucureşti, Editura Academiei Române, 
2005. 

AVRAM, Mioara, Gramatica pentru toţi, ediţia a II-a revăzută şi adăugită, Bucureşti, 
Editura Humanitas, 1997. 

BRANIŞTE, Ene, BRANIŞTE, Ecaterina, Dicţionar enciclopedic de cunoştinţe 
religioase, Caransebeş, Editura Diecezană, 2001. 

DOUGLAS, J. D. (red.), Dicţionar biblic. Traducători: Liviu Pup, John Tipei, Oradea, 
Societatea Misionară Română, Editura „Cartea Creştină”, 1995. 

IONIŢĂ, Puiu, Poezie mistică românească, Iaşi, Institutul European, 2014. 
IORDAN, Iorgu, ROBU, Vladimir, Limba română contemporană, Bucureşti, Editura 

Didactică şi Pedagogică, 1978. 
IRIMIA, Dumitru, Gramatica limbii române, Iaşi, Editura Polirom, 1997. 
IVĂNIȘ FRENȚIU, Maria, Aspecte ale limbajului liturgic românesc. Prefață de 

Ovidiu Moceanu, Cluj-Napoca, Casa Cărții de Știință, 2013. 
MĂRUŢĂ, Toma, Ideea de superlativ în limba română, în „Limbă și literatură”, I 

(1955), p. 188-212. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora



82 

OCHEŞEANU, Rodica, Prefixele superlative în limba română, în * * *, Studii şi 
materiale privitoare la formarea cuvintelor în limba română, vol. I. Redactori 
responsabili: Al. Graur şi Jacques Byck, Bucureşti, Editura Academiei, 1959, 
p. 29-50. 

PSEUDO-AREOPAGITUL, Dionisie, Despre numele divine. Teologia mistică. 
Traducere de Cicerone Iordăchescu și Theofil Simenschy. Postfață de Ștefan 
Afloroaei, Iași, Institutul European, 1993. 

RIZESCU, I., Prefixul pre- în limba română, în * * *, Studii şi materiale privitoare la 
formarea cuvintelor în limba română, vol. I. Redactori responsabili: Al. Graur 
şi Jacques Byck, Bucureşti, Editura Academiei, 1959, p. 5-16. 

RUŞTI, Doina, Dicţionar de teme şi simboluri din literatura română, Bucureşti, 
Editura Univers Enciclopedic, 2002. 

RYKEN, Leland, WILHOIT, James C., LONGMAN III, Tremper (editori), Dicţionar 
de imagini şi simboluri biblice, Oradea, Casa Cărţii, 2011. 

VASILUŢĂ, Livia, Câmpul lexico-semantic al conceptului de „frumos” în limba 
română (teză de doctorat), Timişoara, Universitatea din Timişoara, Facultatea 
de Filologie, 1984. 

WARE, Kallistos, Puterea Numelui. Rugăciunea lui Iisus în spiritualitatea ortodoxă. 
Cuvânt-înainte: Constantin Galeriu. Traducere din limba engleză: Gabriela 
Moldoveanu, București, Asociația filantropică medicală creștină Christiana, 
1992. 

 
 

DERIVATIVES WITH THE PREFIX PREA- INTEGRATED IN THE NAME OF 
DIVINITY IN TRAIAN DORZ’S POETRY 

Abstract 
 

Key-words: derivation, lexicology, mystical-religious poetry, semantics, stylistics 
 
Our paper’s objective is to take into consideration the meanings of the 

derivatives formed with the prefix prea-, integrated in the name of the Lord, as they 
appear in the lyrical work of Traian Dorz. Such derivatives (adjectives or nouns) 
materialize meanings related to the fundamental attributes of Divinity, being part of 
the group of lexical creations which demonstrate a clear analogy with the biblical 
texts or with the liturgical Romanian speech. The author’s creative capacity lies not 
only in the presences in the text, but mostly in the position he assures them in 
comparison with other elements, in certain constructions in which they convey the 
idea of maximum intensity. Beyond the simple usage of some meanings, more or less 
known, this fact proves, once again, that studying a poet’s vocabulary represents one 
of the most adequate means to understand his artistic belief, orientations and life 
philosophy (in this case – the attitude towards Divinity), the intensity of perceiving 
the world, the various unpredictable experiences, as well as his specific way to 
transpose them in expressive images. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:46:27 UTC)
BDD-A32011 © 2018 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

