
 

 
 
 
 
 

„ÎN LINIȘTE S-AUDE CUM ÎNCOLŢEȘTE GRÎUL”. 
LATENZE RIGENERATIVE DEL SILENZIO 

IN PRIVELIȘTI DI B. FUNDOIANU 
 

DANILO DE SALAZAR1 
 

Università della Calabria 
 
 
 

„IN LINIȘTE S-AUDE CUM ÎNCOLȚEȘTE GRÎUL”. 
REGENERATIVE LATENCIES OF SILENCE IN B. FUNDOIANU’S PRIVELIȘTI 

 
 

Abstract 
 
 

In 1930 B. Fundoianu published a collection of some of his Romanian poems, 
Priveliști. Despite what its title may suggest, its verses are not descriptive but rather 
visionary and expressionist. Silence plays a very important role within Priveliști’s poems, 
and – as I demonstrate in this essay – contributes to the images that evoke the ideas of 
regeneration and rebirth. In the first part of the study, I focus on the relationship 
between text and image in a symbolic perspective. Then I offer a definition of metaphor 
in the perspective of contextual analysis. In the second part of the study, I describe the 
Fondanian images in which silence appears either as an active force of regeneration or as 
a propitious environment for the germination of matter. I conclude with a description of 
Fundoianu’s metaphorical images in which silence is associated with the soul. 

Keywords: B. Fundoianu; image; symbol; silence; regeneration; soul.  

                                                 
1  Danilo De Salazar è ricercatore di Lingua e Letteratura Romena presso il 

Dipartimento di Studi Umanistici dell’Università della Calabria. È membro del 
Laboratorio di Ricerca sull’Immaginario e sulla Retorica (LARIR) attivo presso lo 
stesso Dipartimento. Già presente con diversi articoli in riviste scientifiche di 
carattere internazionale, attualmente le sue ricerche si concentrano sulla letteratura 
romena moderna e contemporanea e sullo studio di alcuni aspetti retorici all’interno 
del testo letterario, in particolare sulla metafora e sulla sinestesia; e-mail: 
danilo.desalazar@gmail.com. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DANILO DE SALAZAR 102 

1. Introduzione 
 
Nel 1930 B. Fundoianu pubblica presso Editura „Cultura Națională” 

di Bucarest la raccolta Priveliști (Fundoianu 1930)2, in cui sono contenute 
alcune delle poesie da lui composte tra il 1916 e il 19233. Il volume si 
apre con un’introduzione scritta dallo stesso Fundoianu nel 1929, a 
Parigi, dal titolo Cîteva cuvinte pădurețe (Parole selvagge, Fundoianu 1978: 
5-10), un testo il cui incipit – „Volumul de față aparține unui poet mort” 
(Fundoianu 1978: 5)4 – rivela immediatamente la complessità dell’opera 
con cui ci si sta per confrontare. Oltre ai dubbi espressi dall’autore nei 
confronti della propria poesia – „Nu-i încă momentul să hotărăsc dacă 
sînt eu mortul, sau dacă eu asasinul” (Fundoianu 1978: 5)5 –, è il lettore a 
trovarsi inizialmente disorientato, vedendo tradite le aspettative 
suscitate dallo stesso titolo della raccolta che, nella sua traduzione 
letterale (vedute, viste, panorami), produce l’illusione di trovarsi di 
fronte a delle descrizioni di tipo « contemplativo »:  

 
                                                 
2  Le citazioni dei versi presenti nel presente articolo sono estratte dal volume Poezii, a 

cura di Paul Daniel e G. Zarafu, con uno studio introduttivo di Mircea Martin e la 
postfazione di Paul Daniel (Fundoianu 1978). Laddove non diversamente specificato, 
le traduzioni italiane delle citazioni contenute nel presente articolo sono nostre. Per 
quanto riguarda le citazioni in lingua romena, verrà rispettata la norma ortografica 
adottata nell’edizione da cui esse sono estratte. 

3  „Volumul intitulat Priveliști a apărut la Editura Cultura Națională și conținea 48 de 
poeme, scrise între anii 1916 și 1923, dintre care unele fuseseră publicate în reviste 
între anii 1920 și 1930” (« Il volume intitolato Priveliști venne pubblicato presso 
Editura Cultura Națională e conteneva 48 poesie, scritte tra il 1916 e il 1923, alcune 
delle quali apparse in rivista tra il 1920 e il 1930 », Daniel/Zarafu 2011: 53).  

4  « Il presente volume appartiene a un poeta morto ».  
5  « Non è ancora il momento di decidere se sono io il morto oppure l’assassino ». Più 

avanti leggiamo: „De poezia asta, care a găsit ce căuta, atîtea lucruri mă despart că-i văd 
cusururile-n transparență, ca prin razele X. De ce dar o tipăresc astăzi? Ca s-o ucid a 
doua oară, să lichidez un trecut de care aș voi să-mi fie mai mult rușine. Ar fi trebuit s-o 
ard sau cel puțin s-o las intactă, să nu amestec mîna mea de astăzi într-un mecanism 
mie străin” (« Da questa poesia, che ha trovato ciò che cercava, mi separano così tante cose 
da riuscire a scorgerne i difetti in trasparenza, come ai raggi X. Ma perché la pubblico 
oggi? Per ucciderla una seconda volta, per liquidare un passato di cui vorrei tanto 
vergognarmi. Avrei dovuto bruciarla o perlomeno lasciarla intatta, non mischiare la 
mia mano di oggi in un meccanismo che mi è estraneo », Fundoianu 1978: 9). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



„ÎN LINIȘTE S-AUDE CUM ÎNCOLȚEȘTE GRÎUL”. 
LATENZE RIGENERATIVE DEL SILENZIO IN PRIVELIȘTI DI B. FUNDOIANU 

 

 

103 

„Priveliști – cuvântul denumește simultan peisajul și privirea care îl contemplă, 
obiectul și subiectul privirii. El presupune o anumită distanță – s-o numim 
contemplativă – de la care obiectul să poată fi cuprins: e vorba de un obiect mare 
și de o privire panoramică. [...] Priveliștea este, firește, frumoasă. Nu obișnuim să 
numim astfel un peisaj urât. Ea este un peisaj care așteaptă să fie descoperit, valorizat de 
o privire, un peisaj menit să încânte ochiul, nu să-l dezguste” (Martin 2011: 65)6. 

 
È Mircea Martin a mettere in guardia il lettore, preparandolo a 

qualcosa di completamente diverso da quanto annunciato dal titolo: 
„Cele mai multe dintre poemele incluse de autor în volumul său di 1930 
par concepute anume spre a contraria așteptările induse de titlul sub 
care au fost așezate și, în același timp, spre a submina actul și ideea 
însăși de contemplație” (Martin 2011: 65)7. Più che vedute, quelle che si 
stagliano davanti agli occhi del lettore sono visioni prodotte da un 
approccio che riteniamo di poter definire espressionista: esse sono il 
frutto di un’intima partecipazione da parte del poeta, intensa e spesso 
perturbante8, che trascende la descrizione strettamente realistica9. È lo 
stesso B. Fundoianu a dichiarare sulle pagine della rivista Rampa nel 
1921: „Nu aştept alte peisaje, fiindcă peisajul va fi totdeauna acelaşi. Ştiu 

                                                 
6  « Priveliști – questa parola indica simultaneamente il paesaggio e lo sguardo che lo 

contempla, l’oggetto e il soggetto dell’osservazione. Essa presuppone una certa 
distanza – la vogliamo chiamare contemplativa? – dalla quale l’oggetto può essere 
colto per intero: si tratta di un oggetto grande e di uno sguardo panoramico. […] La 
veduta è, in quanto tale, bella. Non siamo soliti chiamare così un paesaggio brutto. 
Essa è un paesaggio che attende di essere scoperto, valorizzato dallo sguardo, un 
paesaggio destinato a incantare l’occhio, non a disgustarlo ». 

7  « Molte delle poesie incluse dall’autore nel proprio volume del 1930 sembrano essere 
concepite proprio per tradire le aspettative prodotte dal titolo sotto il quale sono state 
raccolte e, allo stesso tempo, per minare alla base l’atto e l’idea stessa di contemplazione ». 

8  Mircea Martin, a proposito dell’atteggiamento del poeta nei confronti del paesaggio, 
riconosce: „Peisajul stilizat de oroare şi stupefacție, mai rar de îngăduință sau 
compasiune, din Privelişti, este unic în literatura română” (« Il paesaggio di Priveliști, 
stilizzato d’orrore e stupore, più raramente descritto con indulgenza e compassione, 
è unico nella letteratura romena », Martin 2011: 68).  

9  „Departe de a se pierde într-o contemplație poetizantă, peisajele sale nici măcar nu 
sunt descriptive decât într-un sens limitat şi, de cele mai multe ori, subordonat altor 
inițiative” (« Lungi dal perdersi in una contemplazione poetizzante, i suoi paesaggi 
non sono neppure descrittivi, se non in un senso limitato e, molto spesso, 
subordinato ad altre istanze », Martin 2011: 92).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DANILO DE SALAZAR 104 

prea bine că eu creez peisajul” (Fundoianu 1921, apud Martin 1978: XVI)10. 
Un atteggiamentto decisamente anti-impressionista che presuppone, 
così com’è stato rilevato da Ion Pop nella postfazione all’edizione del 
2011, „O detaşare de modelul imediat-real, definiția poeziei drept 
construcție vizionară” (Pop 2011: 315)11. Tale approccio compositivo 
impone di soffermarsi sulla valenza simbolica delle immagini che 
prendono forma nel testo (vedi infra, 2.), soprattutto attraverso il 
processo metaforico (infra, 3.), per mezzo del quale il dato reale subisce 
una sorta di riconversione, venendo a essere collocato in una 
dimensione che risponde a logiche di natura poetica: „Nici într-un caz 
realitatea, oarecare ar fi fost dînsa, nu prima inspirația sau tehnica 
poemului. Poemul era conceput ca un univers autonom, cu legile lui 
arbitrare, cu hazardul lui prevăzut” (Fundoianu 1978: 6)12.  

Si avverte a volte nella poesia di Fundoianu un’esacerbazione 
deformante del paesaggio, che tocca gli strati più intimi dell’essere, 
attraverso un’evocazione metaforica che non scaturisce dall’osservazione 
lucida del mondo esteriore, ma è piuttosto espressione di una profonda 
inquietudine esistenziale13. L’idea è stata mirabilmente sintetizzata da 
Mircea Martin nel titolo dato all’introduzione del volume pubblicato nel 
1978, Poezia lui B. Fundoianu sau peisajul văzut cu ochii închişi (La poesia di 
B. Fundoianu o il paesaggio visto con gli occhi chiusi, Martin 1978), il quale 
suggerisce un carattere visionario e in un certo qual modo sinestetico 
dell’opera, che si coglie nettamente nei numerosi passaggi in cui „vizualul 

                                                 
10  « Non mi aspetto altri paesaggi, poiché il paesaggio sarà sempre lo stesso. So 

perfettamente che sono io a creare il paesaggio ». 
11  « Un distacco dal modello reale e immediato, la definizione della poesia come 

costruzione visionaria ». 
12  « In nessun caso la realtà, qualsiasi cosa essa fosse, avrebbe prevalso sull’ispirazione 

e sulla tecnica compositiva. La poesia era concepita come un universo autonomo, con 
le sue leggi arbitrarie e la sua prevista componente di azzardo ».  

13  „Peisajul e deformat, „desfigurat” de o percepție puternic „subiectivă”; ne aflăm nu 
în fața unei pure, servile descripții, a unei „vederi”, ci a unei viziuni. Ceea ce se vede 
nu e atât peisajul, cât eul liric însuși” (« Il paesaggio è deformato, „sfigurato” da una 
percezione fortemente „soggettiva”; non ci troviamo di fronte alla mera descrizione 
servile di una „veduta”, bensì di fronte a una visione. Ciò che si vede non è tanto il 
paesaggio, quanto lo stesso io lirico », Petrescu 2003: 76-77). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



„ÎN LINIȘTE S-AUDE CUM ÎNCOLȚEȘTE GRÎUL”. 
LATENZE RIGENERATIVE DEL SILENZIO IN PRIVELIȘTI DI B. FUNDOIANU 

 

 

105 

trece [...] în tactil, în olfactiv ori auditiv” (Martin 1978: XXI)14. Tale 
dinamica risulta inevitabile quando a entrare in gioco è il silenzio, 
elemento ossessivo all’interno della poesia fondaniana15, „prezență 
cvasi-materială” (Pop 2011: 318)16 che da una parte sembra appesantire 
la scena approfondendone l’inerzia17, mentre dall’altra – come cercheremo 
di dimostrare nel quarto paragrafo del presente lavoro – partecipa più o 
meno attivamente a tutte quelle immagini in cui a essere evocato è un 
rinnovamento. Un’energia latente di rigenerazione cova nel silenzio che 
impregna l’ambiente domestico e la natura intorno. Il silenzio, infine, è 
ombra e soprattutto anima che inascoltata „țipă și vorbește”18, è ciò che 
resta dell’uomo una volta spento il tumulto della vita (infra, 5.).  

 
 
2. Il testo e l’immagine 
 
Il fattore di maggiore complessità nella comprensione dell’immagine 

poetica è forse lo stesso che ne garantisce fascino e suggestività, ovvero 
la capacità di evocare luoghi e tempi dell’esperienza umana senza 
definirne i confini, di coinvolgere – a volte trascinare – l’essere 
nell’ineffabilità delle sensazioni che essa suscita. L’esigenza di stabilire 
delle coordinate su cui muoversi nell’atto interpretativo induce 
inevitabilmente ad aggrapparsi all’indizio descrittivo, a rintracciare 
quegli elementi testuali utili a definire in qualche modo i contorni 
dell’immagine, al di là delle implicazioni extra-visive che essa possiede. 

                                                 
14  « Il visivo passa […] nel tattile, nell’olfattivo o nell’uditivo ». 
15  Questo aspetto è sottolineato anche da Radu I. Petrescu: „Într-o asemenea lume, 

tăcerea este o prezență copleșitoare” (« In un mondo simile, il silenzio è una presenza 
predominante », Petrescu 2003: 90). 

16  « Presenza quasi materiale ». 
17  „Căci tăcerea e la Fundoianu un fel de suflet elementar erodând dinlăuntru opera 

omului, lucrând așadar pentru triumful inerției” (« Poiché in Fundoianu il silenzio è 
una sorta di anima elementare che erode dal didentro l’opera dell’uomo, 
contribuendo così al trionfo dell’inerzia », Pop 2011: 318). 

18  Il riferimento è a un verso del componimento Monologul lui Baltazar (Il monologo di 
Baldassarre), apparso per la prima volta sulle pagine di Lumea evree nel 1920 (cf. 
Fundoianu 1978: 517) e non inclusa nella raccolta Priveliști: „Tăcerea asta țipă și 
vorbește” (« Questo silenzio grida e parla », v. 7, Fundoianu 1978: 110). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DANILO DE SALAZAR 106 

Proprio sull’interazione tra sensazione e descrizione, nella tensione 
irrisolta per mezzo della quale questi due piani reciprocamente si 
costruiscono e si alimentano, si dovrà cogliere allora il potere evocativo 
di un’immagine che trascende il testo attraverso cui essa stessa prende 
forma e si sostanzia a livello intimo. Lo scopo ermeneutico del fondamentale 
studio La vita delle immagini19 di Jean-Jacques Wunenburger è quello di 
mettere in relazione – sulla base dei contributi teorici offerti da Gilbert 
Durand e da Paul Ricœur – il semiotico con il simbolico, il semantico con 
il sintattico, « poiché ciascuno di questi piani contribuisce, a proprio 
modo, ad assicurare l’essere e il divenire delle immagini » 
(Wunenburger 2007: 15). In un articolo, che è poi diventato il primo 
capitolo di una nuova edizione della stessa opera (pubblicata nel 2002), 
viene a essere identificato un doppio orientamento dell’immagine 
simbolizzante, in cui convivono Bedeutung e Sinn – il significato letterale 
e l’orientamento del senso (Wunenburger 2000: 9-18) –, dove il 
contenuto percettivo e il contenuto intelligibile si muovono su due 
direttrici convergenti, anche in assenza del referente oggettivo: 

 
« In un simbolo (Sinnbild, accoppiamento di un’immagine e di un senso), 
l’immagine deve rompere il suo legame immediato con il referente sensibile, deve 
smettere di essere copia – (Abbild) – per accedere alla categoria di Bild, 
l’immagine-quadro, che ha valore di per sé, che lascia il proprio senso sorgere da 
essa. Come mostra H. G. Gadamer, la figurabilità simbolica comporta allora una 
“valenza d’essere” di cui bisogna cercare il senso sul versante di un Ur-Bild, di 
un’immagine archetipica sepolta, che funge da fulcro di senso, prima di essere 
associata ad un contenuto sensibile mimetico o ad un contenuto intelligibile 
allegorico » (Wunenburger 2007: 53).  

 
Nel momento in cui l’immagine diviene « simbolica », grazie alla 

partecipazione attiva della coscienza del soggetto, si scopre un senso 
profondo che è allo stesso tempo legato e separato dal suo contenuto 
empirico: non esiste più la possibilità di operare una netta distinzione 

                                                 
19  Le citazioni presenti in questo articolo sono tratte dalla traduzione italiana della 

seconda edizione del volume La Vie des images (Wunenburger 2002), « corretta, 
modificata e largamente ampliata con nuovi sviluppi » (Wunenburger 2007: 18) 
rispetto alla precedente versione pubblicata sette anni prima presso l’Università di 
Strasburgo (Wunenburger 1995). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



„ÎN LINIȘTE S-AUDE CUM ÎNCOLȚEȘTE GRÎUL”. 
LATENZE RIGENERATIVE DEL SILENZIO IN PRIVELIȘTI DI B. FUNDOIANU 

 

 

107 

tra il significante (il contenuto sensibile) e il significato (il contenuto 
ideale), in virtù della mancanza di univocità prevista da tale rapporto 
(che abolirebbe il potere evocativo del simbolo) e, inoltre, a causa della 
dipendenza esistente tra i due termini della relazione. Ciò permette di 
affermare, in linea con il filosofo francese (cf. Wunenburger 2000: 12), 
che il simbolo determina tanto un legame – è ciò che noi definiamo « 
carattere unificatore » – quanto una frattura, dimostrando il suo 
carattere « diairetico »20: 

  
« Se si ha ragione a differenziare il segno dal simbolo sulla base dei loro 
divergenti rapporti con il significato, dato che il campo del simbolizzato si 
presenta sempre come discreto, latente ed indefinito, mentre il significato del 
segno è un referente a termine univoco, allora non bisogna considerare come 
trascurabili le proprietà iconiche o semantiche del volto sensibile del simbolo, che 
per il proprio orientamento modale predetermina già la finalità simbolica, senza 
tuttavia renderla stringente. L’immagine simbolica si mantiene all’incrocio tra 
un’intenzionalità ermeneutica, atta a passare al di là del sensibile, ed una 
configurazione intrinseca dell’immagine che porta l’impronta di un senso ancora 
a monte » (Wunenburger 2007: 53-54). 

 
Solo se si riuscirà a non cedere alla tentazione di una consequenzialità 

logica tra l’idea e la sua rappresentazione, considerando invece l’immagine 
nella sua interezza e immediatezza visiva e ideale, si eviterà di cadere 
nella trappola del processo di sostituzione21, lo stesso che ha interessato nel 
corso dei secoli soprattutto l’immagine di tipo linguistico. Wuneneburger 
ha dedicato molte pagine della sua opera, Filosofia delle immagini 
(Wunenburger 1999)22, al rapporto tra immagine verbale e immagine 
non-verbale. In un paragrafo molto interessante, « Il clivaggio del visivo 

                                                 
20  Il termine, in tale accezione, è ripreso da Gilbert Durand (cf. Durand 1996: 157 e sgg.). 
21  « Non è dunque sufficiente che una rappresentazione figurata si sostituisca alla realtà 

perché si realizzi una rappresentazione simbolica, con il rischio di costringere la 
nozione di simbolicità in un insieme troppo stretto che la avvicina al senso operativo 
e digitale adottato dal linguaggio dei logici. L’immagine simbolica esige certamente 
una disposizione fenomenica ed un certo tipo di figurabilità che condizionino 
precisamente il gioco originale di presentificazione concreta del senso » 
(Wunenburger 2007 : 53). 

22  Quella da noi utilizzata è la traduzione italiana, a cura di Sergio Arecco, del libro 
Philosophie des images, pubblicato nel 1997 (Wunenburger 1997).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DANILO DE SALAZAR 108 

e del verbale » (Wunenburger 1999: 27-33), l’autore descrive i motivi 
sulla base dei quali viene privilegiata, dal punto di vista teorico, ora la 
dimensione iconica ora la produzione verbale dell’immagine, una distinzione 
strettamente legata all’arbitrarietà del segno e del significante, e, in 
secondo luogo, alla libertà interpretativa accordata al soggetto. Da una 
parte, l’espressione verbale, non essendo chiusa in una cornice, ha la 
possibilità di percorrere distanze maggiori, di suggerire infinite 
connessioni che non si ritrovano nell’immagine fissa: 

 
« Il logocentrismo, connaturato alla priorità dell’espressione linguistica, oppone 
pertanto la creatività indefinita del linguaggio poetico alla relativa immobilità e 
povertà della rappresentazione visiva, rinchiusa nella sua spazialità, e valorizza il 
senso multivoco delle parole a svantaggio del senso apparentemente univoco 
delle immagini materializzate. Insomma, la verbalizzazione poetica, per la sua 
intrinseca disomogeneità, consente, come ha sostenuto G. Bacherald, di 
rivitalizzare lo spirito e alimentare uno slancio generatore di immagini nuove » 
(Wunenburger 1999: 30).  

 
Dall’altra, la prospettiva viene ribaltata da un approccio iconofilo 

che riconosce all’immagine visiva una maggiore ampiezza, in funzione 
dell’attitudine contemplativa che essa suscita, laddove il linguaggio 
rimane in una dimensione ideale e, inoltre, risulta condizionato dalla 
necessaria linearità della forma espressiva. Da una parte si riconosce la 
posizione privilegiata della vista, in virtù dell’« estasi percettiva » che 
essa è in grado di produrre23, per riabilitare poi l’immagine linguistica 
come la sola capace di oltrepassare la dimensione percettiva e di ridefinire 
le categorie ontologiche del reale attraverso la creazione di inediti 
rapporti che invocano l’atto interpretativo e partecipativo del soggetto: 

 

                                                 
23  « L’immagine linguistica, anche quella trasfigurata nella metafora o nel simbolo, ci 

pone in presenza di un segno, che si tiene a distanza dall’apparizione sensibile e ne 
media l’effetto. Nessuna trascrizione linguistica, in realtà, può misurarsi con l’estasi 
percettiva. La visione è davvero qualcosa di primario, una specifica modalità 
dell’intuizione, che ci fa assistere all’affiorare di qualcosa nello spazio, partes extra 
partes, alla manifestazione originaria dell’essere nel mondo: un fenomeno che, per 
una sorta di eccedenza semantica, pare incommensurabile con qualsiasi 
verbalizzazione » (Wunenburger 1999: 28). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



„ÎN LINIȘTE S-AUDE CUM ÎNCOLȚEȘTE GRÎUL”. 
LATENZE RIGENERATIVE DEL SILENZIO IN PRIVELIȘTI DI B. FUNDOIANU 

 

 

109 

« È quindi opportuno riconoscere che la funzione visiva e la funzione linguistica 
costituiscono sì due canali divergenti della produzione di immagini senza 
tuttavia presupporre che tale ramificazione equivalga a un taglio netto. Al 
contrario, tanto le pratiche spontanee quanto i sistemi estetici hanno sovente 
cercato di rinsaldare con meccanismi di equivalenza, di corrispondenza o di 
omologia queste due famiglie di immagini, le quali hanno senza dubbio le loro 
radici in un’unica funzione espressiva. Esiste, in questo senso, una solidarietà tra 
visualizzazione e verbalizzazione, che affonda negli strati più arcaici della psyche. 
L’immaginario verbo-iconico costituisce dunque l’asse centrale della vita delle 
immagini e della loro teorizzazione, essendo tutt’uno col nostro stesso rapporto 
immediato e socializzato col mondo » (Wunenburger 1999: 37). 

 
Secondo Paul Ricœur, tale « opposizione » è risolta dalla metafora, la 

figura in cui si realizza « il legame tra un momento logico ed un momento 
sensibile o, se si preferisce, tra un momento verbale ed un momento non 
verbale; ed è a questo legame che la metafora deve la concretezza che 
sembra appartenerle a titolo privilegiato » (Ricœur 2010: 275).  

 
 
3. La metafora 
 
Le teorie di Ricœur sono il prodotto di una riconsiderazione della 

metafora che ha avuto luogo nel secolo scorso, il momento in cui 
vengono elaborate le cosiddette teorie « interazioniste », per cui 
l’attenzione non è più focalizzata sulla singola parola in quanto 
elemento in cui si realizzerebbe il processo di deviazione del significato, 
bensì sul contesto, tenendo conto dell’effetto combinato dei concetti 
espressi dalle parole coinvolte nella costruzione. La metafora, di fatto, 
abolisce la distanza tra senso proprio e senso figurato e, di conseguenza, 
quella di scarto o deviazione dalla norma: 

 
« La teoria dello scarto considera la figura come una duplice operazione: a) 
l’autore pone un enunciato che si discosta dalla norma (es: questo leone), che b) il 
ricevente decodifica in riferimento alla norma (“questo coraggioso”). Ma, o si 
tratta di un’operazione a risultato nullo – e non se ne vede l’interesse, se non 
l’innegabile piacere di fare dei buchi per poi tapparli – o si tratta di un’operazione 
positiva, che però implica che la figura ci dica più di ciò attraverso cui viene 
interpretata, più del suo presunto senso proprio » (Reboul 1996: 86).  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DANILO DE SALAZAR 110 

Il superamento della concezione sostitutiva è l’espressione di 
un’esigenza ermeneutica che riconosce alla metafora un carattere rivelatorio 
e profondo, portatore di significati sempre nuovi. Il loro « svelamento » 
è una prerogativa del soggetto interpretante, il quale è chiamato a 
operare sul piano contestuale, spazio in cui può trovare espressione il 
senso metaforico della parola. Questo carattere rivelatorio si perderebbe 
irrimediabilmente se si accettasse un’interpretazione univoca e 
definitiva della metafora, riducendo la figura al solo piano della 
necessità espressiva, equivalente, di fatto, alla morte della figura stessa. 
Scorgiamo così il carattere simbolico della « metafora viva », rifacendoci 
alla suggestiva definizione proposta da Carl Gustav Jung:  

 
« Un symbole n’est vivant que tant qu’il est gros de signification. Que cette 
signification se fasse jour, autrement dit: que l’on découvre l’expression qui 
formulera le mieux la chose cherchée, inattendue ou pressentie, alors le symbole 
est mort: il n’a plus qu’une valeur historique » (Jung 1950: 492)24.  

 
La metafora subordinata al meccanismo di sostituzione non 

possiede più la forza di evocare e di suggerire, ma viene ridotta a un 
semplice atto di denominazione che non aggiunge nulla di nuovo, 
connotandosi come un procedimento statico e meccanico, il cui risultato 
è, in fondo, predeterminato: 

 
« Se la metafora è una espressione sostituita ad un’espressione letterale mancante, 
queste due espressioni sono equivalenti; è quindi possibile tradurre la metafora 
mediante una parafrasi esaustiva; conseguentemente la metafora non comporta 
alcuna informazione. E se la metafora non insegna nulla, la sua giustificazione 
deve essere ricercata al di fuori della funzione conoscitiva; o, come nel caso della 
catacresi, della quale non è che una specie, la metafora serve a colmare un vuoto 
del vocabolario: ma allora funziona come un’espressione letterale e scompare 
come metafora » (Ricœur 2010: 115).  

 

                                                 
24  « Un simbolo è vivo solo finché è gravido di significato. Quando il significato viene 

alla luce, in altre parole: quando si scopre l’espressione che formula al meglio la cosa 
cercata, inattesa o presagita, allora il simbolo è morto: conserva soltanto un valore 
storico ». Paul Ricœur sottolinea un aspetto simile relativamente alla metafora: « Il 
senso delle parole deve essere ogni volta “indovinato”, senza mai potersi basare su 
una stabilità acquisita » (Ricœur 2010: 106). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



„ÎN LINIȘTE S-AUDE CUM ÎNCOLȚEȘTE GRÎUL”. 
LATENZE RIGENERATIVE DEL SILENZIO IN PRIVELIȘTI DI B. FUNDOIANU 

 

 

111 

L’idea di scarto rispetto al senso proprio della parola presupporrebbe 
un grado di neutralità del linguaggio che Ricœur rigetta in modo 
categorico: « Il linguaggio neutro non esiste » (Ricœur 2010: 185). Il 
costrutto elaborato dal filosofo francese è il frutto di un lungo percorso 
teorico che inizia con il rifiuto dell’idea di una retorica focalizzata 
sull’aspetto esteriore del discorso, nella prospettiva di un’ermeneutica 
profonda del linguaggio:  

 
« [La metafora] non rappresenta affatto un potere addizionale, bensì la forma 
costitutiva del linguaggio; quando la retorica si limita a descrivere degli 
abbellimenti del linguaggio, essa si condanna ad occuparsi di problemi 
superficiali » (Ricœur 2010: 108).  

 
Sul piano interpretativo, Paul Ricœur si sofferma sul rapporto che 

si instaura tra parola e contesto all’interno di una costruzione metaforica: 
« Alla focalizzazione dell’enunciato mediante la parola corrisponde la 
contestualizzazione della parola mediante l’enunciato » (Ricœur 2010: 
175-176). L’idea di una necessaria contestualizzazione in funzione della 
definizione di un livello di coerenza testuale globale, in cui la metafora 
viene a manifestarsi infrangendone la logica, è enunciata anche negli 
studi di Michele Prandi (cf. Prandi 1992; Prandi 2008; Prandi 2017), in cui 
l’attenzione opportunamente ricade sulla scelta interpretativa relativa a un 
testo nel suo complesso. Soltanto in funzione di una specifica intenzione 
interpretativa si potrà determinare – secondo Prandi – l’esistenza di un 
conflitto in termini di coerenza, poiché l’essenza della metafora viva non 
si coglie nell’espressione isolata oppure nel rapporto con la frase in cui 
essa compare, bensì in relazione alle categorie di realtà sulla base delle 
quali si è deciso di operare sul testo, inteso nella sua globalità:  

 
« La coerenza testuale non può essere predicata di un’espressione isolata, ma solo 
della relazione contingente che un’espressione intrattiene con un testo dato. In 
secondo luogo, la coerenza non è indipendente dalle scelte interpretative » 
(Prandi 2008: 16).  

 
All’interno di questo quadro teorico, la metafora si profila come 

una figura nata da un conflitto, il cui contenuto « non coincide con il 
significato dell’espressione incoerente, ma è l’esito contingente e 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DANILO DE SALAZAR 112 

reversibile di un atto di interpretazione testuale o discorsiva, che come 
tale appartiene alla stessa dimensione indicale nella quale rientra 
l’interpretazione di qualsiasi messaggio » (Prandi 2008: 13). La metafora 
conflittuale rappresenta, in tale prospettiva, il tipo ideale di metafora, 
differenziandosi dagli altri modelli in funzione del diverso risultato 
prodotto dal processo interazionale tra i termini implicati: 

 
« L’interazione è un processo dinamico che coinvolge concetti eterogenei – uno 
coerente e uno estraneo – in competizione per caratterizzare lo stesso oggetto, e 
ammette come saldo una grandezza algebrica, in grado di assumere un valore 
negativo, nullo o positivo. Nel primo caso, si ha catacresi, cioè pura e semplice 
estensione del significato di una parola: il concetto estraneo adatta il suo 
contenuto a un nuovo oggetto. Nel secondo, si ha un’interpretazione sostitutiva, 
che alcuni tipi strutturali di metafora ammettono: il concetto coerente scaccia il 
concetto estraneo e ne prende il posto. Nel terzo, si ha proiezione: il concetto 
estraneo interviene attivamente sull’identità del soggetto di discorso pertinente » 
(Prandi 2008: 12). 

 
 
4. Silenzio e rigenerazione 
 
In un articolo apparso qualche anno fa su Caietele Sextil Pușcariu 

avevamo già rilevato che nelle poesie di B. Fundoianu il silenzio si trova 
spesso legato alle immagini dell’acqua positiva e matriciale (De Salazar 
2015: 581), riscontrando una preponderanza di metafore in cui esso 
assume, attraverso l’assimilazione con l’elemento, un carattere in un 
certo qual modo rigenerativo. Tale carattere si manifesta anche in alcune 
immagini relative alla sfera vegetale, utilizzate dal poeta per sondare le 
latenze germinative che covano nel fondo della materia. Il ricorso agli 
elementi primari – come è già stato osservato dalla critica25 – risulta 
essere un aspetto fondamentale della poesia fondaniana: il silenzio 
interviene nelle metafore che investono il mondo naturale connotandosi 
come un’energia latente che giace in ogni cosa e in ogni luogo, così come 
nella parte più intima dell’essere. Inoltre, come avremo modo di 
comprendere nell’ultimo paragrafo, il silenzio è attributo dell’anima 
dell’uomo, è ciò che sopravvive al corpo.  

                                                 
25  A tal proposito, si veda anche Crohmălniceanu (2001: 60). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



„ÎN LINIȘTE S-AUDE CUM ÎNCOLȚEȘTE GRÎUL”. 
LATENZE RIGENERATIVE DEL SILENZIO IN PRIVELIȘTI DI B. FUNDOIANU 

 

 

113 

Nonostante sia definibile soltanto in termini di negazione o 
assenza – di rumori, di parole, di confusione –, il silenzio partecipa 
spesso in qualità di agente alle immagini nelle quali è coinvolto, per cui 
non ci si dovrà stupire se le metafore oggetto di analisi saranno 
prevalentemente di tipo verbale. Riprendiamo esemplificativamente 
alcuni versi delle poesie contenute nel ciclo Herța26: 

 
1.  „și ultima tăcere, lungă, s-a aşezat” (Herța III, v. 15)27; 
2.  „ca-n Herța cînd tăcerea mă-nzăpezea pe o bancă” (Herța VI, v. 4)28; 
3.  „și liniștea în lucruri de mult mucegăiește” (Herța I, v. 7)29. 

 
In funzione dell’inconsistenza materiale e dell’ineffabilità che 

contraddistinguono il silenzio, ogni verbo a esso riferito non potrà che 
assumere un senso metaforico, a esclusione delle espressioni lessicalizzate 
del tipo « rompere il silenzio » (in rom.: a sparge/a rupe tăcerea). Si 
tratta sempre di metafore che vengono definite da Michele Prandi 
« irreversibili », in virtù dell’impossibilità di identificare nell’inventario 
lessicale un verbo sostitutivo che possa restituire coerenza all’enunciato: 

 
« Un verbe métaphorique est substitutif si le lexique dispose d’un terme capable 
d’envisager une ou plusieurs connexions équivalentes non métaphoriques avec 
les rôles propositionells impliqués. [...] Mais, si le transfert, au lieu de reparcourir 
des connexions préalablement définies, dépasse les frontières conceptuelles 
explorées par le lexique, la métaphore est irréversible » (Prandi 1992: 121-122)30. 

 
Così avviene nei versi citati, dove vi è l’oggettiva impossibilità di 

trovare un sostituto verbale in grado di risolvere il conflitto semantico 

                                                 
26  Nei versi citati compariranno due sinonimi, tăcere e liniște, che tradurremo entrambi 

con silenzio: il primo sostantivo deriva direttamente dal verbo a tăcea (tacere), mentre 
il secondo fa riferimento a uno stato di quiete. 

27  « anche l’ultimo silenzio, lungo, si è posato ». 
28  « come a Herța, quando, su una panchina, il silenzio mi ricopriva di neve ». 
29  « e il silenzio nelle cose da molto ammuffisce ». 
30  « Un verbo metaforico è sostitutivo se il lessico dispone di un termine capace di 

realizzare una o più connessioni equivalenti non metaforiche con i ruoli proposizionali 
implicati. […] Ma se il transfert, invece di ripercorrere delle connessioni 
precedentemente definite, oltrepassa le frontiere concettuali esplorate dal lessico, la 
metafora è irreversibile ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DANILO DE SALAZAR 114 

innescato dai verbi a se așeza (posarsi, adagiarsi), a înzăpezi (innevare, 
ricoprire di neve), a mucegăi (ammuffire). Nonostante le azioni « compiute » 
dal silenzio sembrino evocare l’idea della fine (1), dell’immobilità (2) 
oppure del disfacimento (3), è sempre possibile rintracciare, operando su 
base contestuale, un rimando alla rinascita, al rinnovamento, in una 
prospettiva rigenerativa che trova riscontro nella stessa costruzione del 
ciclo di poesie da cui sono estratti gli esempi (Herța): si tratta di una serie 
di otto componimenti che si apre con un riferimento alla pioggia 
(elemento fecondante per eccellenza), all’autunno e al fieno (un chiaro 
richiamo all’alternarsi delle stagioni e al rinnovamento vegetale)31, per 
chiudersi con la parola lună (luna, cf. Fundoianu 1978: 22), archetipo 
della ciclicità.  

In linea con quanto osservato in apertura di paragrafo, notiamo 
che nel secondo verso citato (n. 2, da Herța VI) vi è il riferimento a 
un’ipostasi specifica dell’elemento acquatico, la neve (attraverso l’uso 
del verbo all’imperfetto înzăpezea), che evoca uno stato di viva 
immobilità in cui le forme e i colori vengono annullati, un protendersi 
verso l’indeterminatezza originale, in quell’inverno primordiale che 
annuncia la primavera dell’essere. Scorgiamo inoltre il rimando a un’età 
che esiste solo nel ricordo, assistiamo a una muta rêverie dell’infanzia32, 
in cui il senso di solitudine suggerito dalla « presenza » del silenzio si 
combina con il candore della neve, nella descrizione di una situazione 
intima in cui la dimensione temporale è abolita. Il ricordo prende forma 
nel testo attraverso tutte quelle immagini che riportano a una 
dimensione di intimità domestica: la figura del nonno in preghiera 
(„Bunicul între flăcări de sfeșnic se ruga”33, v. 22; „și nu mai știu cu cine 
vorbea bunicul”34, v. 31); il riferimento al silenzio immobile del luogo, 

                                                 
31  „În tîrg miroase a ploaie, a toamnă și a fîn” (« Nel borgo c’è odore di pioggia, 

d’autunno e di fieno », Fundoianu 1978: 14). 
32  Si veda G. Bachelard, « Le rêveries sull’infanzia » (Bachelard 2008: 103-149). A tal 

proposito, Gisèle Vanhese osserva: « Comme chez Paul Celan, la neige fondanienne 
exhume, du plus profond passé, un paysage archétypal, celui de l’enfance roumaine » 
(« Come in Paul Celan, la neve fondaniana riesuma, dal passato più profondo, un 
paesaggio archetipale, quello dell’infanzia romena », Vanhese 2004: 78). 

33  « Il nonno pregava tra le fiamme del candelabro ». 
34  « e non so più con chi parlasse il nonno ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



„ÎN LINIȘTE S-AUDE CUM ÎNCOLȚEȘTE GRÎUL”. 
LATENZE RIGENERATIVE DEL SILENZIO IN PRIVELIȘTI DI B. FUNDOIANU 

 

 

115 

„Tăcerea de salină încremenea în casă”35 (v. 20), con tutta una simbolica 
evocante quella nostalgia delle origini che poggia sulla figura della casa 
e sulle immagini a essa isomorfe: 

 
« La casa costituisce dunque, tra il microcosmo del corpo umano e il cosmo, un 
microcosmo secondario [...]. L’intimità di questo micorcosmo si raddoppierà e si 
iperdeterminerà come a piacere. Doppione del corpo, essa si troverà isomorfa 
della nicchia, del guscio, del vello, e infine del grembo materno » (Durand 1996: 244).  

 
Tale sentimento di ritorno all’origine si dispiega qui in una 

dimensione cosmica, investendo il regno animale e vegetale, attraverso 
una solidarietà di gesti e di suoni che si fondono nell’inesorabile 
divenire naturale:  

 
 „Nime 
nu asculta cum dînsul plîngea, din adîncime, 
și-amesteca în capul nepotului său tîmp  
ruga din casa scundă cu mugetul din cîmp”  

(Herța VI, vv. 32-35)36. 

 
In questa dinamica di « fusione » dell’essere nel cosmo assume un 

ruolo decisivo il silenzio, in quanto forza attiva o ambiente di germinazione: 
lo vediamo innescare un processo vitale nell’esempio citato n. 3, dove 
esso « ammuffisce nelle cose »; ma ancora più pregnante in questo senso 
risulta un verso contenuto nella poesia che chiude il ciclo: 

 
„în liniște s-aude cum încolțește grîul” (Herța VIII, v. 6)37. 

 
Il riferimento al germoglio del grano è l’espressione simbolica più 

forte di rinascita38, il silenzio si connota come dimensione propizia 
affinché il processo si sviluppi, affinché si rinnovi la vita. Così avviene 

                                                 
35  « Il silenzio di salina impietriva in casa ». 
36  « Nessuno / lo ascoltava piangere, dal profondo, / e mischiare nella testa del suo 

sciocco nipote / la preghiera della bassa casetta e il muggito del campo ». 
37  « nel silenzio si sente germogliare il grano ». 
38  « Il grano che muore e rinasce rappresenta l’iniziazione, la nuova nascita allo stato 

primordiale » (Chevalier/Gheerbrant 2006a: 467). Sulle valenze simboliche del grano, 
si veda anche Sirangelo 2014. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DANILO DE SALAZAR 116 

anche in un’altra poesia, Rugă simplă (Preghiera semplice), un vero e 
proprio inno alla pioggia di primavera, in cui leggiamo „Oameni – sau 
poate amurgul – în liniște ara”39 (v. 7), dove il silenzio diventa 
condizione necessaria per un’azione di rinnovamento quale l’aratura, 
intesa come gesto « fecondante » per la terra (cf. Chevalier/Gheerbrant 
2006b: 402-403). La metafora presente nel componimento Un tren de 
marfă... (Un treno merci, Fundoianu 1978: 28) produce un’immagine ancora 
più intensa in questa prospettiva d’analisi, attraverso l’assimilazione del 
silenzio a un feto („Tăcerea doarme cu genunchii în gură”40, v. 5): si 
tratta di un sonno senza riposo, interrotto dall’irrompere di un’energia 
vitalizzante che non si sa da dove scaturisca:  

 
„Sculată de viteză se întreabă 
ce-i energia asta fără somn” (vv. 9-10)41.  

 
Quest’energia che scaturisce dall’abisso, dall’insondabile, fa sì che 

il silenzio diventi in un certo qual modo materico, perdendo la sua 
caratteristica inconsistenza, che sia capace addirittura di impregnarsi 
nelle cose e di conferire loro una sostanza nuova. Esemplare in tal senso 
risultano i versi di Monologul lui Baltazar (Il monologo di Baldassarre, Fundoianu 
1978: 110-113), in cui leggiamo: „Tăcerea asta umflă lucrurile”42 (v. 6). 

 
 
5. Il silenzio dell’anima 
 
Legato inoltre a momenti di passaggio come il crepuscolo e l’autunno, 

che accompagnano l’essere e la natura verso la dissoluzione delle forme 
nell’oscurità della notte o sotto la coltre di neve invernale, il silenzio è 
anche ciò che a essi sopravvive, il luogo in cui si conserva il germe di 
vita pronto a sbocciare in un nuovo giorno o in una rinnovata primavera. In 
questa direzione trova un senso più profondo l’accostamento ricorrente 

                                                 
39  « Uomini – o forse il crepuscolo – arava nel silenzio ». 
40  « Il silenzio dorme con le ginocchia al petto ». 
41  « Svegliato dalla velocità si domanda / cosa sia questa energia senza sonno ». In 

romeno il soggetto dei versi in questione è femminile.  
42  « Questo silenzio gonfia le cose ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



„ÎN LINIȘTE S-AUDE CUM ÎNCOLȚEȘTE GRÎUL”. 
LATENZE RIGENERATIVE DEL SILENZIO IN PRIVELIȘTI DI B. FUNDOIANU 

 

 

117 

del silenzio all’anima, in chiave oppositiva rispetto alla materialità del 
corpo, destinato a consumarsi definitivamente:  

 
„Nu știu nimic din arta cu care se cîștigă 
sufletul care tace și carnea care strigă, 
de vreme ce nu-i nimeni aicea să-i sărut 
pe umbra despărțită sălbătecă de trup 
mireasma puturoasă a sîngelui fiebinte” 

(Vreau toamnă, via..., vv. 7-11)43. 

 
Così come l’anima, il silenzio appartiene all’uomo, è la sua ombra, 

la sua conquista di immortalità, un destino di permanenza rispetto alla 
caducità del corpo, il germoglio del grano, il nuovo fiore del ciliegio: 

 
„Lăsați să-mbătrânească vinul cel nou în zimnic –  
vreau să mă rog în toamnă aceasta ca un schimnic 
și sufletul meu simplu în trupul greu și pleș 
șă înflorească-n rugă argint, ca un cireș” 

(Vreau toamnă, via..., vv. 15-18)44. 

 
La dialettica tra la vanità della carne („carne-n deșert voită bălană 

ca o pîine”45, v. 11) e l’elevazione silenziosa dell’anima („sufletul meu de 
pene cu liniște în cioc”46, v. 12) comincia a delinearsi già nel 
componimento di apertura (Paradă [Parata], Fundoianu 1978: 11-13), 
quasi a conferma della sua centralità sul piano tematico all’interno 
dell’intera raccolta. La ritroveremo poi in Ora de vizită (L’ora di visita, 
Fundoianu 1978: 61), poesia nella quale si approfondisce la riflessione 
sul trapasso, quando l’anima, „sărmanul pașaport pentru voiaj” (v. 12)47, 

                                                 
43  « Non so nulla dell’arte con la quale si conquista / l’anima che tace e la carne che 

grida, / dal momento che non c’è nessuno qui a cui baciare / sull’ombra selvatica 
separata dal corpo / l’odore fetido del sangue bollente ». 

44  «Lasciate che invecchi il vino nuovo in cantina – / quest’autunno voglio pregare 
come un eremita / e che la mia anima semplice nel corpo spoglio e pesante / fiorisca 
in una preghiera d’argento, come un ciliegio». 

45  « carne invano desiderata bianca come il pane ». 
46  « la mia anima di piume con il silenzio nel becco ». 
47  « il misero passaporto per il viaggio ».  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DANILO DE SALAZAR 118 

come un’ombra si stacca da quel corpo48 in cui era cresciuto il silenzio: 
„Mă doare liniștea crescută-n mine” (v. 13)49. Il sentimento di un nuovo 
tempo che attende l’uomo, così come il poeta, è nel silenzio di un 
presagio intimo e inafferrabile di nuova vita: 

 
„soarele poate mîne să ude iar zidiri, 
poate nu-i toată viața numai in amintiri 
și poate ziua asta nu-i toată toamna. Poate 
liniștea ce se-așează cuminte, peste toate 
e-o prevestire numai a altor vremuri, cari 
își fac gospodăria în noi, ca niște cari”  

(Vreau toamnă, via…, vv. 29-34)50.  

 
 
 

BIBLIOGRAFIA 
 
Bachelard, G., 2008, La poetica della rêverie, Bari, Dedalo. 
Chevalier, J., A. Gheerbrant, 2006a, Dizionario dei simboli, Milano, BUR, vol. I. 
Chevalier, J., A. Gheerbrant, 2006b, Dizionario dei simboli, Milano, BUR, vol. II. 
Crohmălniceanu, O. S., 2001, Evreii în mișcarea de avangardă românească, București, Hasefer. 
Daniel, P., G. Zarafu, 2011, „Nota asupra ediției din 1978”, in B. Fundoianu, Opere I – Poezia 

antumă, ediție critică de P. Daniel, G. Zarafu și M. Martin, București, Art, pp. 53-60. 
De Salazar, D., 2015, „Despre metaforele tăcerii în Priveliști de B. Fundoianu”, in Caietele 

Sextil Pușcariu – II, Cluj-Napoca, Scriptor-Argonaut, pp. 572-587. 
Durand, G., 1996, Le strutture antropologiche dell’immaginario, Bari, Dedalo. 
Fundoianu, B., 1921, „Voroava”, in Rampa, 1921, apud Martin 1978: XVI. 
Fundoianu, B., 1930, Priveliști, București, Editura „Cultura Națională”. 
Fundoianu, B., 1978, Poezii, ediție, note și variante de P. Daniel și G. Zarafu, studiu 

introductiv de M. Martin, postfață de P. Daniel, București, Editura Minerva. 
Jung, C. G., 1950, Types psychologiques, Genève, Georg. 
Martin, M., 1978, „Poezia lui B. Fundoianu sau peisajul văzut cu ochii închiși”, studiu 

introductiv la B. Fundoianu, Poezii, București, Editura Minerva, pp. X-XXXVII. 

                                                 
48  „O umbră parcă mi-a fugit din trup, / și-n seara asta mi-i atît de bine” (« Sembra che 

un’ombra sia fuggita via dal mio corpo, / e questa sera sto così bene », vv. 18-19). 
49  « Mi fa male il silenzio cresciuto in me ». 
50  « il sole potrà domani bagnare nuovamente i muri, / forse tutta la vita non è soltanto 

nei ricordi / e forse questo giorno non è tutto autunno. Forse / il silenzio che si posa 
dolcemente, su tutte le cose / è soltanto un presagio di altri tempi, che / si 
affaccendano dentro di noi, come dei tarli » (Fundoianu 1978: 58). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



„ÎN LINIȘTE S-AUDE CUM ÎNCOLȚEȘTE GRÎUL”. 
LATENZE RIGENERATIVE DEL SILENZIO IN PRIVELIȘTI DI B. FUNDOIANU 

 

 

119 

Martin, M., 2011, „Poezia lui B. Fundoianu, o poezie care „știe” mai mult decât poetul”, 
prefață la B. Fundoianu, Opere I – Poezia antumă, ediție critică de P. Daniel, G. 
Zarafu și M. Martin, București, Art, pp. 65-99. 

Petrescu, R. I., 2003, Privirea Medusei – Poezia lui B. Fundoianu / Benjamin Fondane, Iași, 
Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”. 

Pop, I., 2011 „Neliniștea lui Fundoianu”, in B. Fundoianu, Opere I – Poezia antumă, ediție 
critică de P. Daniel, G. Zarafu și M. Martin, București, Art, 2011, pp. 315-322. 

Prandi, M., 1992, Grammaire philosophique des tropes, Paris, Les Éditions de Minuit. 
Prandi, M., 2008, « La metafora tra conflitto e coerenza: interazione, sostituzione, 

proiezione », in C. Casadio (ed.), Vie della metafora: linguistica, filosofia, psicologia, 
Sulmona, PrimeVie, pp. 9-52. 

Prandi, M., 2017, Conceptual Conflicts in Metaphors and Figurative Language, New York, Routledge. 
Reboul, O., 1996, Introduzione alla retorica, Bologna, Il Mulino. 
Ricœur, P., 2010, La metafora viva, Milano, Jaca Book. 
Sirangelo, V., 2014, Dio della vegetazione e poesia, Roma, Aracne. 
Vanhese, G., 2004, « La neige tragique », in Cahiers Benjamin Fondane, n. 7, pp. 78-85. 
Wunenburger, J.-J., 1995/2002, La Vie des images, Strasbourg, Presses Universitaires 

de Strasbourg. 
Wunenburger, J.-J., 1997, Philosophie des images, Paris, Presses Universitaires de France. 
Wunenburger, J.-J., 1999, Filosofia delle immagini, Torino, Einaudi. 
Wunenburger, J.-J., 2000, « L’Arbre aux Images. Introduction à une Topique de 

l’Imaginair e», in A. F. Araújo, J. Magalhães (eds.), História, Educação e Imaginário, 
Braga, IEP/CEEP/UM, pp. 9-18. 

Wunenburger, J.-J., 2007, La vita delle immagini, Milano, Mimesis. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:38:19 UTC)
BDD-A31944 © 2020 Editura Universității din Bucureşti

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

