
„Philologica Jassyensia”, an XVII, nr. 1 (33), 2021, p. 103–117 

 

 

 

Funcția „imperială” a limbii române 
 

Petre GURAN
*
 

 

 
Keywords: vernacular/official language; Roman idea; Moldavia; Wallachia; 

state-building 

 

 
„Ideea imperială românească” este o dezbatere istoriografică centenară, cu 

origini în metaforele sclipitoare ale lui Nicolae Iorga
1
, avându-i drept protagoniști în 

formularea cea mai îndrăzneață a conceptului pe Dumitru Năstase (Ideea imperială 

în Ţările Române. Geneza şi evoluţia ei în raport cu vechea artă românească; 

L’idée impériale dans les Pays Roumains et le ‘Crypto-Empire chrétien’) (Năstase 

1972, Năstase 1981) și pe Petre Ș. Năsturel (Considérations sur l’idée impériale 

chez les Roumains) (Năsturel 1973: 395413), apoi într-o analiza mai nuanțată, care 

atribuie mediului politic românesc idei autocratice răsărind în cele din urmă la 

Moscova, pe Matei Cazacu (Cazacu 1983: 741). Totuși, în lipsa unor dovezi 

irefutabile sau a unui text ideologic, distanța dintre idealuri sau aspirații sugerate 

retoric sau prin simboluri heraldice și realități politice necesita o ajustare 

conceptuală pe care a operat-o Andrei Pippidi prin formula „vicariat imperial” 

(Pippidi 1983: 100). În cea mai recentă generație istoriografică tema a fost reluată 

sub diferite aspecte, confirmând tezele Năstase-Năsturel, de Dan Mureșan (Mureşan 

2011: 705–755), iar sub aspect critic de Radu Păun (Păun 2013: 141–160). Punctul 

de plecare al conceptului istoriografic este o interogație, o mirare, poate chiar o 

aspirație a ideii naționale la început de secol, exprimată prin vocea lui Nicolae Iorga, 

privitoare la rolul țărilor române în fenomenul denumit translatio imperii în secolul 

Bizanțului muribund. Istoriografia internațională a căutat în legăturile Rusiei cu 

Bizanțul originea ideii politice a celei de a Treia Rome, fără însă a distinge între 

ecoul târziu (secolele XVIII–XIX) și artificial al acestei formule și realitățile 

secolelor XV–XVI (Guran 2013: 219–239). Dar dacă marele cnezat al Moscovei, un 

stat comparabil cu Moldova lui Ștefan cel Mare ca dimensiuni și putere politică în 

secolul al XV-lea, putea aspira, în ochii istoricilor moderni, la succesiunea 

                                                 
* Institutul de Studii Sud-Est Europene, București, România (petreguran@yahoo.fr). 
1 Regăsim la Nicolae Iorga caracterizări precum Ștefan cel Mare este „puternicul împărat al 

românimii”, în prefața la Iorga 1904/1966: 8; Vasile Lupu se comportă ca un succesor al împăraților 

bizantini în tutelarea patriarhiei ecumenice și a celor orientale, aspect discutat în Basile Lupu comme 

successeur des empereurs d’Orient dans la tutelle de l’Eglise orthodox, Iorga 1913a, sau La survivance 

byzantine dans les pays roumains, Iorga 1914a. Vezi și Le Mont Athos et les Pays roumains; 

Fondations des princes roumains en Orient; Fondations des princes roumains en Epire; Morée, à 

Constantinople, dans les îles et sur la côte d’Asie mineur, Iorga 1914b și Iorga 1914c, idei reluate în 

capitolul intitulat L’impérialisme byzantin par les princes roumains, din Iorga 1935/1992: 130–158. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Petre GURAN 

 104 

Bizanțului, de ce nu ar fi făcut-o și Moldova sau Țara românească? Și Bulgaria, și 

Serbia s-au construit în oglinda Bizanțului, toate elementele existau pentru a extinde 

precedentul balcanic și la nord de Dunăre. În plus, secolul al XV-lea înregistrează 

îndrăznețele acțiuni militare antiotomane ale lui Vlad Țepeș și Ștefan cel Mare, chiar 

dacă se închide cu cele două țări românești plătind tribut sultanului. Acest context 

geopolitic nu exclude preluarea unei pretenții oricât de vagi de a duce mai departe 

Bizanțul. „Ideea imperială” la români s-a confruntat însă cu imaginarul istoriografic 

romantic al unei modestii istorice a domnilor români, înnobilată poetic de versurile 

eminesciene descriindu-l pe domnitorul Mircea, denumit cel Bătrân abia în analele 

secolului al XVI-lea pentru a-l distinge de mai recentul domnitor cu același nume, 

drept „un bătrân atât de simplu, după vorbă, după port”, care-și apără „sărăcia și 

nevoile și neamul”. Istoriografii „ideii imperiale românești”, chiar și atunci când 

dosarul indiciilor simbolice și retorice a devenit mai bogat și analizat cu mai mare 

precizie (Păun, Popescu-Mihuţ 2008: 271–295), nu au răspuns însă la întrebarea: ce 

înseamnă a fi împărat în viziune românească? La această întrebare am încercat să 

răspund eu într-o serie de studii în care arătam că Bizanțul târziu nu a mai transmis o 

idee imperială, ci una ecleziastică, întrucât ideea imperială cedase ea însăși terenul 

fie unei idei de Biserică universală, fie unei idei naționale grecești. Terminologia 

imperială din faza slavonismului în Moldova și Ungrovlahia nu semnifica o 

distincție între o monarhie națională și una universală. Utilizarea cuvântului țar în 

cronicile slavo-române s-a estompat politic, fiindcă termenul a devenit sinonim cu 

monarhie fără a distinge între un nivel imperial și un nivel regal al acesteia, așa cum 

ajunsese s-o facă Occidentul (Guran 2012: 93–122). Cu toate acestea, cronicile 

noastre medievale se înscriau în cronografii universale, în care Imperiul roman și 

varianta sa grecească, pe care o numim astăzi bizantină, se aflau în miezul 

desfășurării timpului istoric. Acest imperiu, care purta chiar pe grecește numele de 

putere a romanilor sau Romania, este fundalul pe care se scria istoria mântuirii. În 

pofida faptului că statul romanilor cu capitala la Constantinopol a fost cucerit de 

otomani, ideea romană a supraviețuit în Patriarhia ecumenică, iar grecii din perioada 

turcocrației au continuat să se numească romani. Această putere a ideii romane de a 

inspira construcții politice s-a regăsit și în Occident. La această răscruce de idei 

politice s-a afirmat și ideea politică românească cu ajutorul celui mai puternic 

vehicul: romanitatea limbii.  

În 1940, Gheorghe Brătianu publica un răspuns la capitolul involuntar 

provocator al istoricului francez Ferdinand Lot din marea sa sinteza Les invasions 

barbares et le peuplement d’Europe, preluând titlul capitolului respectiv „O enigmă 

și un miracol istoric: poporul român” pentru propria-i publicație. Broșura ingenioasă 

a marelui istoric român a îndreptat dezbaterea istoriografică privitoare la etnogeneza 

românească către miza geopolitică anticipată în confruntarea cu istoriografiile 

naționaliste ale vecinilor care îi trimiteau succesiv pe români înspre alte orizonturi 

geografice, reale sau imaginare: comunitățile romanizaților dăinuind peste secole 

exact pe meleagurile României erau mărturia vie a avanposturilor civilizației 

europene. Barbarii veneau dinspre miazănoapte și răsărit. Această viziune 

istoriografico-politică dădea tot interesul dezbaterii despre autohtonia românilor pe 

întreg arealul balcano-carpatic. Dar urmau întrebările care ne preocupă până azi: 

care sunt cauzele surprinzătoarei unități lingvistice pe un spațiu atât de vast? Cum se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Funcția „imperială” a limbii române 

 

 

 

105 

 

explică admirabila coincidență a istoriei ca la peste un mileniu după înfrângerea 

Imperiului roman în Peninsula balcanică (prăbușirea limes-ului dunărean în 602) în 

această regiune să răsară încă o dată o Romanie? Descoperirea romanității sud-est 

europene (sudul și nordul Dunării deopotrivă) de către istoriografii bizantini, apoi de 

către erudiții Renașterii, deschidea o dezbatere aprigă nu numai asupra realității 

acestei populații, ci și asupra statutului ei social și politic (Armbruster 1993, 

Papacostea 1988)
2
. Începând cu Kekaumenos romanitatea lingvistico-etnică a 

vlahilor a fost privită cu lupa deformantă a unei romanități politice, cea grecofonă în 

cazul acesta, rhomaiosyne, și prin contrast cu aceasta din urmă aruncată în zona unei 

umanități decăzute, barbarizate. A fi roman însemna pentru Kekaumenos civilizația 

urbană și cosmopolită, care se regăsea în puținele orașe ale Imperiului și cu 

precădere la Constantinopol (FDHR III 1975: 38–42, Djuvara 1991: 23–66; 

Tanașoca 2003: 52). 

Statele medievale europene, răsărite din ruinele Imperiului roman antic 

imediat după refluxul imperiilor stepei, s-au construit pe memoria politică a 

Imperiului. Roma s-a reinventat în primul rând la Constantinopol atât de bine încât 

după un mileniu o populație preponderent anatoliană, de cultură elenistică, să poarte 

încă numele de roman și să transforme ideea de romanitate în denumirea unei 

identități politice, ulterior și religioase cu accente etno-lingvistice (Kaldellis 2019). 

Este vorba de numele cu care se identificau bizantinii: rhomaioi. Și la Aachen s-a 

reinventat Roma, dând naștere unui Imperiu roman de națiune germană (Folz 1953), 

iar mai târziu sub forme republicane sau monarhice, regăsim ideea romană în spatele 

întregii reflecții politice a modernității de la Dante, trecând prin Machiavelli până la 

Montesquieu și ideea imperială napoleoniană. În estul Europei funcția politică a 

Romei trece de la bizantini la slavi sub forma pretenției unei succesiuni sau 

continuități imperiale în raport cu Constantinopolul, fie că vorbim de ocurențele 

efemere și fragile politic de la Tărnovo sau din țaratul sârbo-grecului Ștefan Dušan, 

fie de pretenția mai celebră și mai durabilă a principilor Moscovei de a întruchipa un 

nou țarat, vehiculată istoriografic prin formula celei de a treia Rome (Guran 2007: 

134–167).  

Dar ce te face roman în afara Romei de pe Tibru? Intră în discuție succesiv 

patru criterii: cel geografic, când teritoriul revendicat coincide parțial cu cel al 

Imperiului roman; cel religios, făcând din creștinism esența romanității; cel de regim 

politic, făcând din monarhia de drept divin expresia supremă a statului; în cele din 

urmă cel lingvistic, făcând din latină sau greacă indiciul apartenenței la civilizație în 

opoziție cu barbaria limbilor vernaculare. Acest prestigiu inițial al limbilor imperiale 

a produs teoria medievală a limbilor sacre ale creștinismului. În estul Europei 

liberalismul lingvistic al misionarilor bizantini din secolele al IX-lea – al X-lea a dus 

la apariția celei de a treia limbi de circulație a Scripturilor, slavona. Dar mai cu 

seamă în antichitatea târzie plurilingvismul creștinismului fusese un vehicol de 

răspândire și o marcă a universalității, producând ceea ce Peter Brown a numit 

„micro-creștinătăți”, de limbă coptă, etiopiană, siriacă, armeană, georgiană, celto-

irlandeză, anglo-saxonă. Limba georgiană, întrucât nu a existat ruptura dogmatică ca 

                                                 
2 Vezi la Papacostea 1988 capitolele Conștiința romanității la români în evul mediu și România, 

Țara Românească, Valahia: un nume de Țară. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Petre GURAN 

 106 

în cazul limbii armene, a trecut din faza tardo-antică către cea medievală 

funcționând în același mod ca slavona pentru a transfera patrimoniul cultural al 

creștinismului bizantin în regatele caucaziene, dar nu a atins aceeași răspândire și 

influență ca slavona. Această scurtă evocare a situației lingvistice tardo-antice ne 

indică faptul că sacralizarea slavonei este un fenomen târziu. Blocajul utilizării 

limbilor vernaculare s-a petrecut abia când limbile slave moderne s-au îndepărtat 

suficient de rădăcina comună slavonă. 

Limbile vernaculare s-au ridicat la rang de limbi politice în Occident în 

contextul competiției dintre două tipuri de monarhii, laică și bisericească. Roma era 

de-acum simbolul transformării Imperiului politic în universalism pontifical – așa o 

vede Hobbes în Leviathan (cap. 47) spre exemplu –, iar emanciparea politică a 

monarhiilor din vestul Europei s-a servit și de vernacularizarea lingvistică a statului, 

după cum indică edictul regelui Franței Francisc I despre obligativitatea exercitării 

justiției în limba franceză
3
. Confruntarea dintre limbile sacre sau limbile de prestigiu 

cultural și limbile vernaculare este un fenomen social propriu-zis occidental. Cauza 

limbilor vernaculare a fost îmbrățișată de noul grup social care a pătruns pe scena 

istoriei în vremea Renașterii, burghezia, și a dus la estomparea politică a ideii 

romane. Franța a naționalizat astfel ideea imperială proclamându-l pe regele Franței 

împărat în regatul său. 

Cazul limbii române intersectează într-un fel foarte aparte cele două logici, 

deși este manifestarea unei noi realități etnice medievale, eventual potențată de o 

dinamică demografică și socială mai puternică spre finele evului mediu, adică este o 

limbă vernaculară, în același timp poate fi decelată și o revendicare a ideii imperiale 

romane prin instrumentul lingvistic (Papacostea 2001). Ipoteza că oficializarea 

limbii române ca limbă de stat nu este exclusiv rezultatul unui proces natural de 

maturizare lingvistică sau de pătrundere a tot mai multe elemente autohtone în elita 

politică a Țărilor române este susținută de trei aspecte istorice surprinzătoare: 

rapiditatea cu care este abandonată vechea limbă de cancelarie (deci oficială), 

identificarea unui grup de promotori ai limbii române și prezența alogenilor chiar în 

grupul promotor al noii limbi oficiale. Limba română irumpe deodată, năvalnic în 

cancelarie și istoriografie, domeniile propriu-zise ale statului, dar cuprinde foarte 

repede și Biserica, pornind de la textul evanghelic și predica pentru duminici și 

praznice împărătești (Cazaniile) și continuând spre cult, urmate abia într-o a doua 

etapă de literatura hagiografică și teologică. Ca termen de comparație, în Occident 

limbile vernaculare au o lungă istorie culturală înainte de a fi fost adoptate ca limbi 

oficiale. Privitor la al doilea aspect, grupul marilor traducători creatori de limbă și al 

comanditarilor se reduce la câteva nume, toți în relații de cooperare politică între ei: 

în Moldova Vasile Lupu, Eustratie Logofătul, mitropolitul Varlaam și Grigore 

Ureche, iar în a doua generație Nicolae Milescu Spătarul, mitropolitul Dosoftei, 

Miron Costin și Dimitrie Cantemir; în Muntenia, în prima generație Matei Basarab, 

Mihail Moxa, monahul Silvestru, mitropolitul Ștefan, iar în a doua generație, Șerban 

                                                 
3 Ordonanţă regală de la Villers-Cotterêts, după numele castelului reşedinţă în care a fost emisă la 

25 august 1539, înainte de a fi adoptată de parlamentul din Paris în 6 septembrie acelaşi an: 

Ordonnance du Roy sur le fait de justice (1539), articolul 111. În urma concordatului de la Bologna din 

1516, Ordonanţa regelui Francisc I supune autorităţii regale regimul justiţiei în întreg regatul prin 

intermediul curţilor suverane, încredinţând însă Bisericii sarcina alcătuirii registrelor parohiale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Funcția „imperială” a limbii române 

 

 

 

107 

 

Cantacuzino, Constantin Brâncoveanu, mitropolitul Teodosie și frații Greceanu. Mai 

trebuie menționat că traducerile au circulat dintr-o țară în alta și au fost preluate 

pentru noi ediții, mai ales traducerile moldovenilor în tipăriturile muntenilor. În ce 

privește al treilea aspect, dintre marii promotori ai limbii române în secolul al XVII-

lea putem cita ca fiind cel puțin parțial alogeni sau oricum percepuți ca alogeni pe 

Vasile Lupu (pe care Dimitrie Cantemir în Descriptio Moldaviae îl numește 

Albanezul), Nicolae Milescu Spătarul (Patriarhul Dositei al Ierusalimului îl prezintă 

în scrisoarea de recomandare către țarul Alexei Mihailovici ca fiind născut în 

Moldova din tată grec originar din Peloponez), mitropolitul Dosoftei (Iorga 1904: 

178–179)
4
, Șerban Cantacuzino, Dimitrie Cantemir, Antim Ivireanul. Ce i-a 

determinat pe acești domni, boieri, monahi și mitropoliți să se implice atât de 

puternic în promovarea transferului cultural spre limba română? Două circumstanțe 

similare din secolele următoare ne ajută să presupunem o cauzalitate identică. 

Elenizarea Principatelor române în secolul al XVIII-lea și franțuzirea clasei politice 

între 1848 și Unire. Aceste limbi, greaca și franceza, străine autohtonilor, au fost 

fiecare la vremea ei vectorul unei reorientări politice. 

Alt indiciu pentru construirea ipotezei noastre privitoare la existența unei 

intenții politice în promovarea limbii române este felul în care se distribuie 

tipăriturile de limbă română de-a lungul secolului al XVII-lea, și anume printr-o 

concentrare surprinzătoare în deceniile cinci și opt-nouă. Contextul politico-religios 

al deceniilor patru și cinci din secolul al XVII-lea în Moldova, ar putea să ne dea 

cheia acestui fenomen. Domeniile în care se produce cu prioritate translația 

lingvistică sunt și ele semnificative pentru ideea de construcție statală: în primul 

rând, legislație civilă și bisericească (nomocanon); literatura religioasă, traduceri din 

Scripturi, omiletică și apologetică, textele din aceste două domenii văd și lumina 

tiparului în același deceniu; în al doilea rând, istoriografie universală împletită cu 

istorie locală, în producție manuscrisă, și limba cancelariei pentru actele interne. 

Pentru a înțelege ritmul și intensitatea activității de producție de carte românească să 

ne reamintim cronologia acesteia. În serie de traduceri și producții în limba română, 

manuscrise sau tipărite, datele tipăriturilor sunt accentuate pentru a scoate în 

evidență cronologia lor particulară
5
.  

1620 – Cronografia lui Mihail Moxa (Moxalie), Țara Românească, circulație 

manuscrisă. 

                                                 
4 Iorga presupune că Dosoftei are origini grecești, o lungă căutare erudită de la Iorga încoace, 

trecând prin Ștefan Ciobanu și alți autori mai recenți, l-a făcut pe Dosoftei și polonez și rutean și 

macedoromân și în cele din urmă moldovean sau transilvănean. Fără a forța evidențele, N.A. Ursu 

evocă toate ipotezele și dovezile ajungând la concluzia că avea conștiință românească. Ursu, Dascălu 

2003: 17–30. Teza mea arată că o bună parte din creatorii conștiinței românești, adică dintre cei care, 

cu mare patos, s-au identificat cu națiunea română, nu sunt autohtoni, au probabil o altă limbă maternă 

și cel puțin o limbă de circulație universală deprinsă din copilărie. 
5 Cronologie care urmează este extrasă după Bianu, Hodoș 1903, completată de alte referințe 

bibliografice indicate punctual. Informațiile din frontispiciile tipăriturilor sunt datorate reproducerilor 

fotografice din site-ul http://www.tipariturivechi.ro/ 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Petre GURAN 

 108 

1632–50 – traducerea Învățăturilor lui Neagoe Basarab către fiul său 

Teodosie, pe care istoriografia noastră o atribuie în mod tradițional lui Udriște 

Năsturel și patronajului politic al lui Matei Basarab, circulație manuscrisă. 

1632 – Pravila aleasă, de Eustratie Logofăt, păstrată în două manuscrise 

(Gherman 2011: 69–76), a fost folosită în pregătirea pentru tipar a Şapte taine a 

besearecii din ciclul cărților românești ale lui Vasile Lupu (1644). 

1642–47 – Letopisețul Țării Moldovei de Grigore Ureche, circulație 

manuscrisă importantă, cu interpolări, original pierdut. 

1645–67 – traducerea românească a Istoriilor lui Herodot, fie de Eustratie 

logofătul între 1645 și 1649 (Herodot 1909), fie de Nicolae Milescu Spătarul între 

1661–67, cu o eventuală diortosire de mitropolitul Dosoftei (Ursu 2003a: 134–222 și 

Ursu 2003b: 223–278; Ursu, Dascălu 2003), circulație manuscrisă. 

1640 – Pravila de la Govora (traducere a lui Mihail Moxa și tipărită în 1640 

prin râvna tipografilor balcanici Meletie Macedoneanul și Ștefan de Ohrida). 

1642 – Evanghelie învățătoare sau cazanie preste duminecile anului și la 

praznice gospodski și la alți sfinți mari, tipărită la Govora, traducerea a monahului 

Silvestru (care este și autorul traducerii care a stat la baza Noului Testament de la 

Bălgrad, 1648), cu predoslovie semnată de Udriște Năsturel, care indică ca scop al 

traducerii contracararea celor care „se depărtară cu învățături striine și cu proastă și 

scurtă mintea lor, răzlușindu-se (n.n. „rătăcindu-se”) den credința adevărată, 

protivnică besearecii lui Dumnezeu, cu ereticii împreunându-se”. Textul românesc 

traduce Evanghelia învățătoare (Rohmaniv, 1619) a ucraineanului Kiril Trankvillion 

Stavrovețki. 

1644 – Evanghelie învățătoare, tipărită la Mănăstirea Dealu, formată pe 

jumătate de Evanghelia învățătoare de la Govora, și restul din Cazania lui Varlaam. 

 

Cărțile românești de învățătură patronate de Vasile Lupu și tipărite la Iași, 

dintre care primele trei tipărituri îl au ca autor pe mitropolitul Moldovei Varlaam: 

1643 – Cazania mitropolitului Varlaam 

1644 – Şapte taine a besearecii, tipărite cu învățătura și cu toată cheltuiala 

Măriei Sale Ioan Vasilie Voievod în tiparnița domnească târg Iași, autor-tipograf 

Eustratie logofăt, cu predoslovie și îngrijire a mitropolitului Varlaam sau rodul unei 

colaborări dintre Varlaam și Eustratie (Mazilu 2012: 16–20). 

1645 – Răspunsuri la catehismul calvinesc, autor mitropolitul Varlaam 

1646 – Pravilele împărătești, traduse de Eustratie logofătul 

1652 – Îndreptarea legii tipărită la Târgoviște sub patronajului domnului 

Matei Basarab, textul preluat din traducerile publicate în Moldova. 

1650 – Mystirio sau Sacrament sau Taine, Botezul și Sfântul Mir, tipărită la 

Tîrgoviște „cu porunca, ouserdia, nevoința și toată cheltuiala cinstitului de Hristos 

părinte Ștefan, mitropolitul Ungrovlahiei, în zilele lui Io Matei Basarab”. 

1650 – Pogribanie, carte de cult de mici dimensiuni pentru slujbele 

înmormântării. 

1652 – Târnosire, carte de cult de mici dimensiuni pentru sfințirea unei 

biserici, Târgoviște, sub patronajul lui Matei Basarab și binecuvântarea 

mitropolitului Ștefan. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Funcția „imperială” a limbii române 

 

 

 

109 

 

În această cronologie trebuie menționate aparte, pentru a evidenția contextul 

tipăriturii dat de locul și finanțatorul lor: 

1648 – Noul Testament de la Bălgrad, cu binecuvântarea și contribuția 

mitropolitului ortodox Simion Ștefan, folosind traducerea inițială a monahului 

Silvestru, cu referință la Biblia de la Ostrog, dar folosind ediții greco-latine 

reformate, tipărită cu cheltuiala parțială a principelui Transilvaniei reformatul 

Gheorghe I Rakoczi, cel care urmărește și printr-un edict excluderea din cult la 

slavonei (Conțac 2017). 

1651 – Psaltirea de la Bălgrad. 

 

A doua etapă de promovare intensă a traducerilor și tipăriturilor în limba 

română privește întreaga Biblie și cărțile de cult: 

1661–67, traducerea Vechiului Testament după Septuaginta de către Nicolae 

Milescu Spătarul în timpul șederii la Stetin, utilizată la editarea Bibliei de la 

București. 

1673 – Psaltirea, în versuri, traducător Dosoftei mitropolitul Moldovei, cu 

cheltuiala domnului Ștefan Petriceicu. 

1679 – Dumnedzăiasca liturghie, Iași, traducător Dosoftei mitropolit al 

Moldovei,  

1680 – Liturghier, București, mitropolit Teodosie Veștemeanu, domn Șerban 

Cantacuzino, diortositor Inochentie ieromonah și tipograf Chiriac. 

1680 – Psaltirea de-înțăles, Iași, slavo-română, traducător și patron ecleziastic 

Dosoftei mitropolit al Moldovei, cu cheltuiala „mării sale Io Duca voevod”. 

1681 – Molitfelnic de-nțăles, Iași, traducător și patron ecleziastic Dosoftei 

mitropolit al Moldovei, cu cheltuiala „mării sale Ioan Duca voevod”, tipografi Ioan, 

Neculai și Ursu. 

1682 – Evanghelie, București, mitropolit Teodosie Veștemeanu, domn Șerban 

Cantacuzino. 

1683 – Apostol, București, mitropolit Teodosie Veștemeanu, domn Șerban 

Cantacuzino.  

1683, Liturghier și rugăciuni, Iași, traducător Dosoftei mitropolit al 

Moldovei, cu binecuvântarea patriarhului Partenie al Alexandriei. 

1683 – Parimiile preste an, Iași, mitropolitul Dosoftei al Moldovei, în limbile 

greacă, latină, slavonă, română, poloneză, tipărită cu tiparnița trimisă de patriarhul 

Moscovei Ioachim, cu patronajul lui Gheorghe Duca, domn al Moldovei și al 

Ucrainei după cum se menționează în frontispiciu. 

1683–86 – Octoihul, exemplar unic de la mânăstirea Putna, lipsește prima 

pagină, probabil imediat după Parimii cu aceeași tiparniță de la Moscova (Cojocaru 

2011: 33–46). 

1682–86 – Vieața și petreacerea sfinților, traducător mitropolitul Dosoftei al 

Moldovei, cu patronajul luiGheorghe Duca voevod, domn al Moldovei și al 

Ucrainei. 

1688 – Biblia de la București, domn Șerban Cantacuzino, cu îngrijirea lui 

Constantin Brâncoveanu (în ultimul tiraj al cărții apare ca domn), mitropolit 

Teodosie Veștemeanu, traducere Nicolae Milescu Spătarul cu intervenții ale lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Petre GURAN 

 110 

Dosoftei (Ursu 2003c: 354–450), diortositori frații Șerban și Radu Greceanu, și 

tipograf Mitrofan de Buzău. 

Cele două perioade în care se concentrează tipăriturile făcute cu cheltuiala și 

inițiativa domniei corespund perioadelor de domnie ale lui Vasile Lupu și Matei 

Basarab, pentru prima etapă, iar pentru a doua etapă, celor ale lui Șerban 

Cantacuzino și Constantin Brâncoveanu în Țara Românească, dar și Gheorghe Duca 

în a treia domnie în Moldova, adică din cinci domnitori trei alogeni, iar 

Brâncoveanu cu ascendență parțial alogenă, dar în mijlocul căreia a crescut. Nu 

întâmplător, acești domni s-au ilustrat și în alte domenii prin anvergura lor politică 

excepțională. Domniile efemere din deceniile șase și șapte fie nu au găsit resursele, 

fie nu au avut motivația ideologică pentru a continua programul traducerilor început 

de Vasile Lupu și Matei Basarab. În contextul instabilității domniilor în Moldova 

merită însă menționat angajamentul personal al mitropolitului Dosoftei în 

continuarea programului de traduceri și tipărituri. Exilul forțat din 1686 pune capăt 

operei mitropolitului Dosoftei.  

Cel mai important element de context este confruntarea religioasă a răsăritului 

creștin cu fenomenul european al reformei și contrareformei, care a produs 

pendularea prelaților patriarhiei ecumenice între cele două creștinisme occidentale, 

în funcție de influența politică a acestora în Imperiul otoman. Consecința acestor 

presiuni ale creștinismului occidental este reînvierea uniatismului, conceput și ca 

instrument de combatere a coliziunii dintre reformă și creștinismul oriental (poate 

cea mai elocventă exemplificare a potențialului acestei apropieri este producția de 

carte românească în Ardeal în anii 1544–1582), dar și corolar al extinderii teritoriale 

a Imperiului roman de națiune germană sau a regatelor catolice înspre est. 

Reconstrucția identității ortodoxe din regatul Poloniei după proclamarea unirii de la 

Brest (1596) în jurul câtorva mari aristocrați ruteni, a negustorilor levantini din Lvov 

și a principilor moldoveni din familia Movilă și-a găsit figura tutelară în marele 

mitropolit al Kievului, Petru Movilă. Or, particularitatea acțiunii apologetice a lui 

Petru Movilă în fața uniatismului, dar și a reformei, consistă în promovarea limbii 

latine ca instrument intelectual în formularea identității ortodoxe. Inițiativa 

învățământului superior în limba latină de la Kiev este preluată și la Iași în 1640. 

Sensul general al acțiunii lui Petru Movilă de regenerare ortodoxă este preluat de 

Vasile Lupu prin convocarea sinodului de la Iași (1642) și prin promovarea 

Mărturisirii de Credință propusă spre aprobarea sinodului de către Petru Movilă. 

Tematica apologetică se integrează perfect acțiunii politice a lui Vasile Lupu de 

tutelare și protecție a patriarhiilor orientale.  

Strânsa colaborare dintre Domnie și Biserică în promovarea limbii române și 

în cult se poate explica prin această identitate de obiective: limba română era 

percepută ca instrument de apărare a ortodoxiei. Mitroplitul Dosoftei completează 

opera lui Varlaam prin traducerea și tipărirea principalelor cărți de cult: liturghierul 

(Dumnedzăiasca liturghie, Iași, 1679), psaltirea (Psaltire de-nțăles, Iași, 1680), 

molitvelnicul (Molitvenicul de-nțăles, Iași, 1681) și octoihul (Octoihul, Iași, 1683; 

neterminat). Ultima tipăritură importantă a lui Dosoftei Viața și petreacerea 

svinților (Iași, 1682–1686, neterminată) deschidea deja o nouă etapă în construirea 

unui creștinism de limbă română, în sensul că sursele textelor lui sunt variate, și 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Funcția „imperială” a limbii române 

 

 

 

111 

 

grecești și de limbă slavonă, ceea ce face ca produsul final să fie mai complex decât 

o simplă traducere. 

Ortodoxia se formulează ca identitate politico-religioasă în reacție la 

încercările de subordonare sau anexare a creștinismului oriental de către 

creștinismele occidentale. În mișcarea apologetică ortodoxă de la sfârșitul secolului 

al XVI-lea și din prima jumătate a secolului al XVII-lea triumfă latina ca instrument 

intelectual. Răspândirea latinei între intelectualii lumii ortodoxe, dintre care o bună 

parte începuseră să se educe în centre universitare occidentale, întărește însă 

fenomenul medieval al romanităților politice. Romanitatea vlahilor din diferite 

colțuri ale sud-estului european, prezentată de autori bizantini și umaniști ca o 

curiozitate, devenise sursa unei idei politice, care putea concura cu succes 

romanitatea ecleziastică elenofonă (rhomaiosyne) a patriarhiei ecumenice sau 

romanitatea politică a celei de a treia Rome moscovite
6
. Afirmația cronicarului 

Grigore Ureche „noi de la Rîm ne tragem” nu este o neutră observație științifică ci, 

prin asumare și identificare, marcat de emfaticul „noi”, un program politic. În a doua 

generație de cronicari în limba română programul crește în precizia formulărilor. 

Miron Costin, în De neamul moldovenilor, formulează unitatea unui 

„neam/seminții” dincolo de unități statale:  

Iar acesta Traian împărat au venit pe aici şi au încongiurat această parte de loc, 

cum s-au pomenit mai sus, şi el au descălecat neamul seminţiei, limba, care trăieşte 

până acum în Moldova şi în Ţara Muntenească şi norodul cât este în Ardeal cu acest 

nume: român (Costin 1872: 23). 

De asemenea, Miron Costin insistă asupra etnonimului român și a glotonimului 

românește:  

Şi cât au trăit până la pustiirea satelor de pe aceste locuri deschise şi cât au trăit 

în munţi, în Maramoreş şi pe Olt, tot acest nume au ţinut şi îl ţin până astăzi. Și încă 

muntenii mai bine îl țin decât moldovenii, că ei şi acum zic și scriu Ţara Românească, 

ca şi românii cei din Ardeal. [...] Măcar dar că şi la istorii, şi la graiul străinilor, şi în 

de sine, cu vreme, cu veacurile, cu priminele, am dobândit și alt nume, iar acela care 

este vechi nume stă întemeiat şi înrădăcinat, rămâne Români, cum vedem. Că, măcar 

că ne răspundem acum Moldoveni, iar nu întrebăm: ştii moldoveneşte? ci ştii 

romăneşte?, adică rămlenesce (Costin 1872: 26). 

Precizarea surprinzătoare a cronicarului că limba pe care se întâmplă s-o 

vorbească românii vremii sale este râmleneasca nu poate fi doar o observație 

filologică sau preluată de la autori umaniști, ci voința unui om politic de a pune 

semn de egalitate între română și latină, dar mai ales de a o ridica pe cea dintâi la 

valoarea de afirmație politică a celei de a doua. Conținutul ideologic al originii 

                                                 
6 Andrei Pippidi identifică în secolele XVI–XVII un fenomen istoric pe care îl numește „concurența 

în vederea restaurării Imperiului bizantin”, enumerând între entitățile competitoare statele catolice ale 

Apusului, dintre care iese în prim plan statul lui Carol Quintul, apoi statele protestante, iar în imediata 

noastră vecinătate Polonia și Rusia. Expansiune religioasă se întrepătrunde puternic cu cea politică. 

Astfel restaurarea Bizanțului de către un stat catolic presupune reductio graecorum (Pippidi 1983: 90–

100), în ceea ce privește cadrele ideale, completat cu realitățiile și nuanțele ideologice ale acțiunii 

politice imediate (ibidem: 196–215), unde apar detaliate deosebirile dintre solidaritatea bazată pe 

slavonism la Matei Basarab, și ecumenismul elenofon al lui Vasile Lupu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Petre GURAN 

 112 

romane a românilor este puternic exprimat și de Dimitrie Cantemir în Hronicul 

vechimii romano-moldo-vlahilor: 

Aceștia adecă aceiia sînt româno-moldo-vlahi, carii, după ce au început zmăul 

cu șepte capete, turcul, atâtea împărății și crăii a Răsăritului și a Apusului, a înghiți... 

numai ei singuri, cu minunat a fierului și a aurului meșteșug, cum vrăjmășii, așe 

lăcomii lor înainte ieșind, vii a lui Ahileus și a lui Ulysis, strămoșilor săi, icoane să 

fie s-au arătat
 
(Cantemir 1901: 19). 

Pentru Cantemir există o firească continuitate istorică, care duce de la greci, 

„elinii troadieni”, la romani și ajunge, prin romanii așezați de Traian în Dacia, la 

romano-moldo-vlahii din vremea sa (ibidem: 13)
7
. 

De la Vasile Lupu, pe care patriarhul ecumenic Ioanichie al II-lea (ocupă 

prima oară tronul patriarhal 1646–48) îl numește ca fiind „în locul și după chipul 

împăraților de demult” (Iorga 1935: 177, Pippidi 1983: 205), la Constantin 

Brâncoveanu, istoria țărilor române e marcată în deceniile pe care le analizăm de 

„firi împărătești”
8
: Vasile Lupu, Mihnea III, Gheorghe Duca, Șerban Cantacuzino, 

Dimitrie Cantemir, Constantin Brâncoveanu. Vasile Lupu este primul dintre 

domnitorii români care primește încoronarea și mirungerea la Constantinopol, din 

mâna energicului patriarh Chiril Lukaris. Prin această inovație Vasile Lupu devine 

cap de serie în noua conștiință politică românească, care se deosebește de cea mai 

veche, slavofonă și ocazional elenofonă, ilustrată de mușatinii Ștefan cel Mare, Petru 

Rareș și Alexandru Lăpușneanu și colaboratorii acestora sau de Mihneștii din Țara 

Românească.  

Urmărind același scop al afirmării unui statut politic mai înalt, domnitorul 

contemporan al Țării românești, Matei Basarab, alege strategia exaltării continuității, 

reactivând memoria lui Neagoe Basarab nu numai prin cognomenul pe care el însuși 

îl poartă, ci și prin traducerea românească a Învățăturilor acestuia către fiul său 

Teodosie. Așa cum la Vasile Lupu promovarea limbii române merge în pandant cu 

promovarea elenofoniei ca liant al ortodoxiei, la Matei Basarab observăm că slavona 

rămâne pentru o vreme un vehicul fundamental al domniei în paralel cu nou apăruta 

limbă domnească, româna. În timp ce în Moldova nu se mai tipărește nimic în limba 

slavonă în deceniile cinci-șase, în Țara Românească volume ca Psaltirea din 1637, 

Anthologhionul din 1643, cu predoslovie de Udriște Năsturel, Triodul-Penticostar în 

1649 apar de sub teascul de la Târgoviște, cu scopul mărturisit că ele vor folosi și 

slavofonilor din sudul Dunării. Tocmai fiindcă nu suntem în această vreme într-o 

logică națională, centrată pe slujirea unei etnii, trebuie să înțelegem cum s-a înscris 

promovarea limbii române într-o logică compatibilă cu cea a susținerii sau 

promovării celorlalte limbi ale ortodoxiei. 

Simbolismul politic înscris în Cărțile românești de învățătură patronate și 

finanțate de Vasile Lupu merge însă mai departe. Tematica religioasă și juridică a 

celor două publicații ilustrează colaborarea armonioasă a celor două instituții, 

autoritatea bisericească și puterea împărătească. Între legile sintetizate de juristul 

                                                 
7 Vezi și cuprinsul cărții a II-a, „care arată coreniia niamului Romanilor, precum din Ellinii 

Troadeni să trage”, Cantemir 1901: 85. 
8 Referință la caracterizarea pe care i-o face Miron Costin lui Vasile Lupu – „fire înaltă, 

împărătească”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Funcția „imperială” a limbii române 

 

 

 

113 

 

bizantin din secolul al XIV-lea, Matei Vlastaris, al cărui compendiu juridic, intitulat 

Sintagma, a fost folosit în Moldova încă din vremea lui Ștefan cel Mare în 

traducerea slavonă realizată la curtea lui Ștefan Dušan, se află definițiile funcțiilor 

imperială și patriarhală. Conform acestor articole de lege, împăratul se îngrijește de 

trupul supușilor săi, a căror viață o organizează prin lege, iar patriarhul de sufletul 

acelorași prin îndrumarea lor spirituală către viața veșnică. Unitatea și armonia 

(simfonia) sufletului și trupului, recte a puterii domnești cu cea bisericească sunt 

marca acelei monarhii ideale (basileia) care se identifică prin romanitate. 

Vechiul Testament tradus din grecește, după Septuaginta, de Nicolae Milescu 

Spătarul, diortosit de cărturarii de la curtea lui Șerban Cantacuzino și tipărit 

împreună cu Noul Testament în Biblia din 1688, propune drept echivalent al 

cuvântului grecesc basileus (= monarh prin alegere divină, cum e David, în 

Septuaginta) cuvântul vechi românesc „împărat”. Acesta este derivat direct din 

latinescul imperator. Dar echivalarea imperator cu basileus se explică doar prin 

transformarea sensurilor inițiale ale acestor cuvinte din limbile lor în contextul 

politic al Imperiului roman târziu. Astfel „împăratul” românesc nu este doar un 

comandant suprem, temporar sau pe viață ca Cezar, ci a ajuns să însemne monarh, 

domn ales de Dumnezeu „din pântecul mamei sale”, numai grație faptului că 

evoluția tardo-antică și creștină a funcției imperiale romane (secolele IV-VII) a dat 

acest înțeles latinescului imperator. Astfel romanitatea monarhiei trimite spre 

suveranitate potențial universală. 

Momentele „imperiale” ale domnilor români identificate de Nicolae Iorga se 

sting repede sub povara realităților politice și a eșecului militar, cum observă Andrei 

Pippidi (Pippidi 1983), dar ideea își face loc cu alte mijloace, ceremoniale și 

culturale, atunci când o personalitate istorică este mai sensibilă la dimensiunea 

ideologică a politicului. Din dosarul de expresii imperiale, lingvistice și simbolice 

(acvile bicefale, regalia care trimit spre Bizanț), la care a contribuit o amplă echipă 

internațională (Guran, Flusin 2001; Păun, Biliarsky, 2007; Delouis, Couderc et alii 

2013), lipsește singura piesă pe care am putea-o considera original românească, 

oficializarea și promovarea limbii române ca indiciu al romanității monarhiilor din 

Moldova și Țara Românească. Faptul că Vasile Lupu și-a imaginat rezolvarea 

straniei dedublări a monarhiei românești prin cucerirea statului vecin și identic 

ideologic ține de mentalul voluntarist al unui monarh al epocii, dar încă dinainte de 

Mihai Viteazul ideea unui singur regat românesc intrase într-o fază de gestație 

istorică, care culminează evident cu fapta acestui mare voievod (Andreescu 1980). 

Imperiul otoman veghea însă îndeaproape ca așa ceva să nu se întâmple, chiar dacă 

tot mai desele mutări de domni dintr-o țara în alta contribuiau la unificarea 

ideologică a celor două. 

Dacă romanitatea lingvistică a lui Vasile Lupu ar putea fi doar o speculație 

istoriografică, să ne amintim că romanitatea Moscovei, a treia Romă, bazată pe 

fidelitatea față de ortodoxie, a fost tot o construcție speculativă reieșită dintr-o 

formulă bizară a monahului Filotei din Pskov. Nici Imperiul Habsburgilor nu era 

mai roman decât simpla sa titulatură, mai ales că-și disputa permanent romanitatea 

cu Biserica romană. După cum am amintit deja, contextul afirmării funcției 

„imperiale” a limbii române are două fațete: una este cea a competiției între ideile 

romane ale răsăritului (greco-ecleziastică și rusă), alta este cea a competiției cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Petre GURAN 

 114 

romanitatea imperială și ecleziastică a Occidentului. Papalitatea și Imperiul 

Habsburgilor văd în sud-estul Europei numai provincii otomane, eventual populate 

cu schismatici, în drumul lor. Miza creștinismului răsăritean este de a le opune 

corpuri politice, dotate cu funcții politice cu potențial de suveranitate, construite 

dintr-o serie de sugestii simbolico-retorice, dintre care și componentă lingvistică. De 

altfel, contextul apariției formulei „a treia Romă” în spațiul rusesc cu un secol mai 

devreme este identic, cel al unei competiții cu Occidentul și Imperiul său roman. De 

aceea romanitatea lingvistică, promovată de Vasile Lupu, se întărește și se confirmă 

prin ortodoxia religioasă, care este cealaltă componentă ideologică majoră a domniei 

lui Vasile Lupu și a tuturor celorlalte „firi împărătești” care au urmat pe tronurile 

ambelor țări. Prin combinarea celor două idei politice, romanitate și ortodoxie, se 

explică ritmul alert al transferului lingvistic în cult (chiar dacă bilingvismul cultic 

rămâne o practică curentă mai ales în mânăstiri). 

Potențialul politic al limbii române este intuit simultan și în statul geamăn, 

Țara Românească, unde se traduc din slavonă în limba română Învățăturile celui mai 

„imperial” dintre domnii vechi ai Țării, Neagoe Basarab. Gemelitatea aceasta 

politică a celor două țări românești este o piedică în fața unui imperiu mai real, dar 

funcționează stimulant în lumea ideilor. Totuși, nu întâmplător, cea mai tensionată 

perioadă din conviețuirea celor două țări este aceasta începând cu domniile lui Matei 

Basarab și Vasile Lupu și până la instalarea domniilor fanariote, iar ambiția unei 

conjugări politice a ceea ce era atât de asemănător ideologic s-a transformat două 

secole mai târziu în idealul național al unirii.  

Brâncoveanu ridică instrumentul lingvistic la rang de rafinament politic 

făcând din Țara Românească și mai ales din curtea lui, locul în care se vorbesc toate 

limbile creștinătății ortodoxe și din care se propagă adevărata cunoaștere, ortodoxia. 

Astfel din tipografiile brâncovenești apar cărți în română, în greacă, în arabă (pentru 

creștinii de limbă arabă) și în georgiană. Funcția imperială a unei limbi se multiplică 

în funcția imperială a stăpânirii multilingvismului, care va rămâne și după 

Brâncoveanu marca ideii imperiale fanariote. 

Și după această perioadă cultivarea limbii române ca pe o podoabă de mare 

preț nu a fost apanajul exclusiv al unui grup etnic. „Limba vechilor cazanii” a 

devenit un vehicul literar de excepție grație contribuției substanțiale a unor 

personalități istorice cu origini alogene: de la monahismul slavo-athonit al 

ucraineanului Paisie Velicicovschi așezat în pământ românesc și care a tradus masiv 

în limba română zestrea spirituală și culturală a Bizanțului (prin întemeierea 

valoroasei școli de traducători de la mănăstirea Neamț) trecând prin contribuțiile 

culturale ale englezului Xenopol (Brunswick după tată), ale beiului de Samos Ion 

Ghica, ale balcanicilor Caragiale și Macedonski (și lista e mai lungă), până la 

protagoniștii modernismului literar de expresie românească. 

Limba română, subliniind precum cronicarul numele acestei limbi, română, 

este baza unității statale moderne, adunând în jurul unui scop politic comun, 

ardelenii, muntenii și moldovenii, și printre ei, dar cu un aport de coerență 

intelectuală și voință politică excepționale, exponenții diferitelor grupuri romanice 

din Balcani. Latinitatea orientală, pandant al latinității occidentale, pe care o 

întruchipează Franța sub forma imperiului napoleonian, necesită și merită un vehicul 

politic echivalent, o Romanie, după titlul volumului lui Jean-Alexandre Vaillant din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Funcția „imperială” a limbii române 

 

 

 

115 

 

1844: La Romanie. Histoire, langue, littérature, orthographie, statistique des peuples 

de la langue d’or, Ardialiens, Vallaques et Moldaves, résumés sous le nom de Romans. 

În cele din urmă competiția cu adevărat geopolitică s-a petrecut între două 

nume propuse pentru proiectul de a reuni mai multe teritorii locuite de români, 

„Dacia” și „Romania”, adică dintre exaltarea unei origini îndepărtate, vag 

identificate istoric, exprimând însă opoziția față de Imperiul roman, și asumarea 

descendenței dintr-un grup populațional de pe un teritoriu mai vast, întregul areal 

balcanic, a cărui identitate majoră este cea romană. Amândouă aveau vocația de a 

denumi națiunea rezultată din Unirea Principatelor. Triumful numelui România a 

însemnat în același timp alegerea geopolitică a apartenenței la ansamblul civilizațional 

moștenitor al Imperiului roman, denumit de atunci deja Europa. 

Bibliografie 

Andreescu 1980: Ştefan Andreescu. Restitutio Daciae: Relaţiile politice dintre Ţara Românească, 

Moldova şi Transilvania în răstimpul 1526–1593, București, Editura Albatros. 

Armbruster 1993: Adolf Armbruster, Romanitatea românilor. Istoria unei idei, București, 

Editura Enciclopedică, 1993. 

Bianu, Hodoș 1903: Ion Bianu, Nerva Hodoș, Bibliografia românească veche, vol. I (1508–

1716), București, Atelierele grafice Socec.  

Cantemir 1901: Dimitrie Cantemir, Hronicul vechimei a Romano-moldo-vlahilor, 

Pridoslovie, în Operele principelui Dimitrie Cantemir publicate de Academia Română, 

vol. VIII, ed. Gr.G. Tocilescu, București, Institutul de arte grafice Carol Göbl. 

Catalogul tipăriturilor vechi românești, http://www.tipariturivechi.ro/, realizat de Gabriel 

Mihăilescu, Policarp Chițulescu, Mihai Iacob. 

Cazacu 1983: Matei Cazacu, Aux sources de l'autocratie russe. Les influences roumaines et 

hongroises, XV
e
–XVI

e
 siècles, în „Cahiers du monde russe et soviétique”, 24/1, p. 7–41. 

Cojocaru 2011: Alexie Cojocaru, „Regăsirea unei opere pierdute: Octoihul românesc al 

mitropolitului Dosoftei al Moldovei”, „Limba Română”, LX, nr. 1, București, p. 33–46. 

Conțac 2017, Emanuel Conțac, Noul Testament de la Bălgrad (1648) și Reforma. Studiu 

istorico-filologic, Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”, Iași.  

Costin 1872: M. Kogălniceanu, Cronicile României sau Letopisețele Moldaviei și Valahiei, a 

doua edițiune, Tom I, Carte pentru descălecatul dintîi a Moldovei, de Miron Costin, 

Bucuresci, Imprimeria națională C.N. Rădulescu. 

Delouis, Couderc et alii 2013: Olivier Delouis, Anne Couderc et Petre Guran eds., Héritages 

de Byzance en Europe du Sud-Est à l’époque moderne et contemporaine, Athènes, 

École française d’Athènes, Mondes méditerranéens et balkaniques 4. 

Djuvara 1991: Neagu Djuvara, „Sur un passage controversé de Kekaumenos”, „Revue 

Roumaine d’Histoire”, XXX, 1991, p. 23–66. 

FHDR III 1975: Fontes Historiae Daco-romanae III Scriptores byzantini saec. XI–XIV, ed. 

Alexandru Elian, Nicolae-Șerban Tanașoca, București, Editura Academiei RSR. 

Folz 1953: R. Folz, L’idée d’Empire en Occident du Ve au XIVe siècle, Aubier, Editions 

Montaigne, Paris, 1953. 

Gherman 2011: Alin-Mihai Gherman, „Câteva observații despre Pravila aleasă a lui Eustratie 

logofătul”, „Limba română”, LX, nr. 1, 2011, p. 69–76. 

Guran 2007: P. Guran, „Nouveau Constantin, nouveau Silvestre”, in Les cultes des saints 

souverains et des saints guerriers et l’idéologie du pouvoir en Europe Centrale et 

Orientale, Ivan Biliarsky, Radu Paun, eds., New Europe College, Bucharest, p. 134–167. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Petre GURAN 

 116 

Guran 2012: P. Guran, „La fonction impériale à travers la titulature et les images du pouvoir 

à Byzance et dans l’oikoumené byzantine”, „Revue des études sud-est européennes”, 

L, 1–4, p. 93–122. 

Guran 2013: P. Guran, „Troisième Rome ou Nouvelle Jérusalem ? Une aporie de la Byzance 

après Byzance”, in Istoria. Utopie, amintire și proiect de viitor, eds. Radu G. Păun, 

Ovidiu Cristea, Editura „Alexandru Ioan Cuza”, Iași, p. 219–239. 

Guran, Flusin 2001: Petre Guran, Bernard Flusin (éds.), L’empereur hagiographe. Culte des 

saints et monarchie byzantine et post-byzantine, New Europe College, Bucharest. 

Herodot 1909: Herodot 1645, traducere românească publicată după manuscriptul găsit în 

mănăstirea Coșula de N. Iorga, Vălenii de Munte, Tipografia Neamul românesc, 

1909, a doua ediție facsimilă, cu postfață de A. Pippidi, București, 2003. 

Iorga 1914a: N. Iorga, Basile Lupu comme successeur des empereurs d’Orient dans la tutelle 

de l’Eglise orthodox, Bulletin de la Section Historique de l’Académie Romaine, 2/1, 

p. 88–123. 

Iorga 1914b: N. Iorga, Le Mont Athos et les Pays roumains; in Bulletin de la Section 

Historique de l’Académie Romaine, 2/1, p. 149–213. 

Iorga 1914c: N. Iorga, Fondations religieuses des princes roumains en Orient; Fondations 

des princes roumains en Epire, en Morée, à Constantinople, dans les îles et sur la 

côte d’Asie mineur, în „Bulletin de la Section Historique de l’Académie Romaine”, 

2/2–4, p. 225–269. 

Iorga 1935: N. Iorga, Byzance après Byzance, Bucarest, Edition de l’Institut d’Etudes 

Byzantines, 1935, reeditare anastatică, Le Nadir Balland, Paris; 1992. 

Iorga 1904: N. Iorga, Istoria literaturii religioase a românilor până la 1688, Bucureşti, 

Atelierele grafice Socec. 

Iorga 1966: N. Iorga, Istoria lui Ștefan cel Mare, editura Minerva, București, 1904, ediție 

nouă îngrijită de M. Berza, Editura pentru literatură, București, 1966. 

Iorga 1913: N. Iorga, La survivance byzantine dans les pays roumains, Paris, Librairie H. 

Champion.  

Kaldellis 2019: Anthony Kaldellis, Romanland: Ethnicity and Empire in Byzantium, 

Cambridge Massachusetts. 

Mazilu 2012: Iulia Mazilu (ed.), Șeapte taine a besearecii, Iași, 1644, ediție critică, notă asupra 

ediției și studiu istorico-filologic, Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”, Iași. 

Mureșan 2011: Dan I. Mureşan, „Zographou et la transmission de l’idée impériale bulgare en 

Moldavie”, in „Bulgaria Medievalis”, 2/2011, p. 705–755. 

Năstase 1972: Dumitru Năstase, Ideea imperială în Ţările Române. Geneza şi evoluţia ei în 

raport cu vechea artă românească, Athènes, Fondation Européenne Dragan. 

Năstase 1981: Dumitru Năstase, „L’idée impériale dans les Pays Roumains et le ‘Crypto-

Empire chrétien’”, in „Symmeikta”, 4, p. 201–250. 

Năsturel 1973: Petre Năsturel, „Considérations sur l’idée impériale chez les Roumains”, 

Byzantina, V, p. 395–413. 

Papacostea 1988: Șerban Papacostea, Geneza statului în evul mediu românesc. Studii critice, 

Cluj-Napoca, Editura Dacia. 

Papacostea 2001: Șerban Papacostea, Limbă şi identitate etnică în evul mediu românesc, 

Bucureşti, EAR, (Conferinţele Academiei Române. Ciclul Limba română şi relaţiile ei 

cu istoria şi cultura românilor). 

Păun, Biliarsky 2007: Radu G. Păun, Ivan Biliarsky (éds.), Les cultes des saints souverains et 

des saints guerriers et l’idéologie du pouvoir en Europe Centrale et Orientale, 

Bucarest, New Europe College, Éditions CRIS. 

Păun, Popescu-Mihuţ 2008: Radu G. Păun, Emanuela Popescu-Mihuţ, „Rhétorique et 

idéologie du pouvoir. Remarques sur les panégyriques en néogrec pour l’intronisation 

des princes phanariotes (Principautés Roumaines, première moitié du XVIIIe siècle)”, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Funcția „imperială” a limbii române 

 

 

 

117 

 

in Radu G. Păun, Ivan Biliarsky (éds.), The Biblical Models of Power and Law / Les 

modèles bibliques du pouvoir et du droit, Francfort/Main, Peter Lang, p. 271–295. 

Păun 2013: Radu G. Păun, „Byzance d’empereur et Byzance d’Église. Sur le couronnement 

des princes ‘phanariotes’ à Constantinople”, in Olivier Delouis, Anne Couderc and 

Petre Guran (eds.), Héritages de Byzance en Europe du Sud-Est à l’époque moderne 

et contemporaine, Athens, École française d’Athènes, p. 141–160. 

Pippidi 1983: A. Pippidi, Tradiția politică bizantină în țările române în secolele XVI–XVIII, 

București, Editura Academiei Române. 

Tanașoca 2003: Nicolae-Șerban Tanașoca, Bizanțul și românii, București, Editura Fundației Pro. 

Ursu 2003a: N.A. Ursu, „Traducerea cronografului numit „tip Danovici” poate fi o lucrare de 

tinereţe a lui Dosoftei”, in Contribuţii la istoria culturii româneşti în secolul al XVI-

lea. Studii filologice, Iaşi, Editura Cronica, p. 134–222. 

Ursu 2003b: N.A. Ursu, „Traducerea Istoriilor lui Herodot atribuită lui Nicolae Spătarul 

(Milescu) a fost remaniată de traducătorul cronografului numit „tip Danovici”, in 

Contribuţii la istoria culturii româneşti în secolul al XVI-lea. Studii filologice, Iaşi, 

Editura Cronica, p. 223–278.  

Ursu 2003c: N.A. Ursu, Noi informaţii privitoare la manuscrisul autograf şi la textul revizuit 

al Vechiului Testament tradus de Nicolae Milescu, în „Limba română” XXXVII, 

1988, nr. 5, p. 455–468 (I), nr. 6, p. 521–534 (II), XXXVIII, 1989, nr. 1, p. 31–46; 

(III), nr. 2, p. 107–121; (IV), nr. 5, p. 463–470 (V), reprodus în volumul autorului, 

Contribuţii la istoria culturii româneşti în secolul al XVII-lea. Studii filologice, Iaşi, 

Editura Cronica, 2003, p. 354–450. 

Ursu, Dascălu 2003: N.A. Ursu, Nicolae Dascălu, Mărturii documentare privitoare la viața 

și activitatea mitropolitului Dosoftei, Iași, Editura Trinitas, 2003.  

The “Imperial” Function of the Romanian Language 

Associated with the historiographical debate around the “Romanian imperial idea”, 

the introduction of Romanian simultaneously as state and Church language in the two 

Romanian Principalities plays the role of a political proclamation, which affirms for both 

Moldavia and Wallachia the vocation to incarnate a res publica romana or a Roman political 

idea. In the 17
th

 century’s context, marked by political and ecclesiastical entities competing 

for European supremacy and particularly for the domination of South-Eastern Europe in the 

confrontation with the Ottoman Empire, Basil Lupu of Moldavia and Matthew Basarab of 

Wallachia chose to express their aspiration to sovereignty over their territory, or even 

simultaneously over the two Principalities, by creating a new official language: “Romanian, 

which means Latin” (by the words of the Miron Costin). To this purpose they started in the 

4
th

 and 5
th

 decades of the 17
th

 c. a thorough program of translations and printings of legal and 

religious literature. The effort to create a new cultural language was renewed in the 8
th

 and 

9
th

 decades of the same century by Șerban Cantacuzino, Constantine Brâncoveanu and 

Gheorghe Duca. The conjunction of legal and religious literature corresponds to the 

definition of a diarchy of princely and ecclesiastical power prescribed by the Byzantine 

Nomocanon (Syntagma of Matthew Blastares). The prince governs the body of society by 

law; the high priest is in charge of its soul. Thus, both state and Church were deeply engaged 

in this project and when the successors of Basil Lupu abandoned for a short period the 

project, the metropolitan Dosoftei carried it on. The entire effort of linguistic promotion was 

started by a small number of connected individuals, of which half were not native 

Romanians. Ultimately, Romanian became a state-building factor, which allowed the 

formation of the largest Nation-state in South-Eastern Europe. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:58:33 UTC)
BDD-A31857 © 2021 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

