
Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION UND KOMPETENZ IM 
ALLTAG 

           
   Olga KAITER 

ta 
 

Abstract: The early 19

breeding ground for social and political issues, the effect of which is felt in the action field of 
cultural-scientific theory, social practice and political decisions.  

Therefore, the hereby paper aims to present aspects related to the structure and 
particularities of human communication, which will subsequently help to familiarize with 
verbal and nonverbal signals, levels and styles of communication. In the process of 
intercultural communication, the connection between culture and communication is crucial 
along with a number of factors, which in the interaction with people from another culture, 
contribute to the success of the communication. At the same time, there are presented 
techniques for identifying and mitigating the misunderstandings and conflicts arising in the 
communication. 

 
Keywords: culture, intercultural communication, intercultural competence, everyday life, 
perspectives. 
 
 Die EU-Erweiterung bewirkte viele Umwälzungen in den europäischen Gesellschaften und 
die Notwendigkeit, nicht nur die Gründe sondern auch die Folgen zu definieren. Die 
entgrenzte Mobilität von Menschen, Informationen, Waren, Dienstleistungen u.a. hat zur 
Entstehung von unterschiedlichen Prozessen in den Beziehungen zwischen Migranten und 
Einheimischen geführt. ihre Heimat verlassen und in den 
deutschsprachigen Raum ankommen und dazu zählen Zuwanderer, Asylanten, Flüchtlinge aus 
den Krisenländern der Welt, Mitglieder von Minderheiten und bi- oder trikulturellen 
Familien, werden ein fester Bestandteil der neuen Gesellschaft, obwohl sie Träger einer 
anderen Kultur, einer anderen Lebensform sind. Das Verhältnis zwischen den vielfältigen 
Lebensformen der Zuwanderer, die aus den unterschiedlichsten Ländern und Kulturen 
stammen, und der Einheimischen und das Bewusstsein der kulturellen Vielfalt lenken die 
Aufmerksamkeit der beiden Gruppen auf ihre  kulturelle Differenz. In vielen Fällen wurde sie 
geduldet  oder ignoriert, man ist sich dessen bewusst, dass die kulturelle Differenz eine 
gesellschaftliche Wirklichkeit ist, für die Lernprozesse nötig sind. Die globale Migration und 
Vernetzung hat eigentlich nur eine kleine Gruppe von Menschen hervorgebracht, bei denen 
Elemente verschiedener Kulturen entdeckt wurden. Für die meisten von ihnen gibt es nur eine 
Möglichkeit und zwar das Kennenlernen dieser kulturellen Unterschiede und den Erwerb von 
interkulturellen Kompetenzen.  
 Es ist aber nicht einfach über kulturelle Unterschiede zu sprechen. Man sollte zuerst 
die Bedeutung des Wortes 

wird heute als Lebens , 
verstanden, als ein System  alltäglichen Wissens, das zum großen Teil aus automatisierten 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

Routinen besteht und dem Individuum bei der Verhaltensorientierung hilft, indem es ihm die 
Interaktion und Integration in die Gesellschaft erleichtert. Oft gibt es die Tendenz die eigene 

selbstverstä , für 
Wissenschaftlich wurde bewiesen, dass man seinen Ethnozentrismus 

kontrollieren kann. Wenn man von der Vorstellung ausgeht, dass die Mitglieder verschiedener 
Kulturen im aktuellen politischen Kontext immer öfter in Kontakt kommen, dann ist es leicht 
zu verstehen, dass kulturelle Differenzen entstehen und die Suche nach Möglichkeiten und 
Voraussetzungen für den Austausch notwendig wird. Und in diesem Sinne betont die 
Interkulturalität gerade diesen Kontakt zwischen den Individuen von unterschiedlichen 
Kulturen d.h. nicht nur die herausragenden Leistungen des menschlichen Geistes im Bereich 
der Literatur, der bildenden Künste, des Theaters, der Musik usw. sondern auch die Bräuche, 
die Sitten, die Gewohnheiten aller Art. In diesem Mosaik von Lebensformen und 
Lebensidealen richten sich die politischen Bemühungen auf ein kulturelles Verständnis und 
Integration, die zu einer sicheren und problemlosen Kommunikation zwischen den 
unterschiedlichen Mitgliedern führen. Damit dieses Ziel zu einer Wirklichkeit wird, braucht 
man strukturierte Lernprozesse. Das Lernziel ist die interkulturelle Kompetenz, die ein 
Resultat der alltäglichen Erfahrungen im Bereich des gesellschaftlichen Zusammenlebens, 
eines spezifischen kulturellen Wissens und Fähigkeiten ist. 
 Auf dem Weg zur interkulturellen Kompetenz spielt das Bewusstsein seiner eigenen 
Kultur eine bedeutende Rolle. Oft wird man sich der eigenen Kultur bewusst, nachdem man 

Austausch mit der anderen Kultur bieten uns die Möglichkeit an, sich der eigenen Kultur 
bewusst zu werden, sie zu erkennen und sie besser zu schätzen.  

In diesem Sinne ist es zweckmäßig wichtige Eigenschaften der Kultur kennen zu 
lernen. Kultur ist gewissermaßen der Ersatz für die Instinkte, die dem Menschen fehlen. Sie 
umfasst Richtlinien, Regeln, die uns helfen, ohne viel Nachdenken, Altägliches zu regeln und 
bestimmte Situationen zu bewältigen. Kultur regelt die Interaktionen  und die Beziehungen 
zwischen den Mitgliedern der Gesellschaft, sie bestimmt das Handeln von Mitgliedern 
sozialer Gruppen und darf keine verallgemeinernden Erklärungen bringen. Die Aussagen, die 
sich auf Kultur beziehen, müssen eine Flexibilität von Hypothesen und die Bereitschaft zum 
Prüfen haben.  

Eine andere Eigenschaft der Kultur ist, dass sie erlernbar ist. Jedes neugeborene Kind 
wird in die gesellschaftliche Realität hineingeboren. Im Verlauf der frühen Kindheit wird 
diese gesellschaftliche Realität verinnerlicht und damit zur subjektiven Wirklichkeit der 
Einstellungen, Werte, Konzepte usw. Das Individuum wird dank dieses Kultur Lernprozesses 
zum gesellschaftlichen Wesen, das die kulturellen Zeichen seiner Umwelt unbewusst 
erworben hat und auf sie entsprechend reagieren kann. Das Erlernte hilft ihm, die Kultur 
indirekt in der Welt der Dinge oder durch die Kommunikation aufzuspüren, eine Sache, die 
ein spezifisches Wissen benötigt und viele Schwierigkeiten bereitet. Ein wichtiger Aspekt ist 
hier die Art der Aneignung kultureller Werte und deren Umwandlung in Handlungsroutinen, 
für die die Eltern verantwortlich sind. Heutzutage gibt es den Trend, dass die Eltern ihren 
Kindern Erklärungen geben, die meist Kultur-Lerneinheiten wie Selbständigkeit und 
Eigenverantwortung betreffen, die in manchen anderen Kulturen kein erwünschtes Lernziel 
darstellen. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

 Die Kultur ist ein Gruppenphänomen. Das bedeutet, dass sie nur für eine Gruppe von 
Menschen repräsentativ ist. Wie die Sprache beschäftigt sich die Kultur mit dem Austausch 
von Bedeutungen. Sie prägt nur einen Teil der menschlichen Persönlichkeit und das ist der 
Teil, mit dem man sich mit den Mitgliedern der Gruppe identifiziert. In den heutigen 
modernen Gesellschaften sind die Individuen Mitglieder mehrerer Sozialgruppen wie zum 
Beispiel der Nation, der ethnischen Gruppe, der Arbeitsgruppe, des Vereins, der Familie, der 
Schule usw. und sie kennen die Verhaltensnormen jeder Gruppe, zu der sie gehören. Der 
Aneignungsprozess dieser Normen und ihre Anpassung erfolgte allmählich, oft unbewusst. 
 Die Kultur stiftet die Identität. Die kulturelle Identität ist eine Gruppenidentität. Das 
bedeutet, dass die Eigenschaften einer Person repräsentativ für die kulturelle Gruppe sind und 
nicht für die eigene Person. Die Identität umfasst eine Vielfalt von Gefühlen, Emotionen, die 
das Verhalten einer Person stark beeinflussen können. Wenn diese Person, zum Beispiel, in 
einer weniger vertrauten Umgebung ist, fühlt sie sich betroffen, unwohl und die Nicht-
Beachtung von den Verhaltensnormen der anderen Kultur wird als persönlichen Angriff 
aufgefasst und nicht als eine Folge der kulturellen Unterschiede.  
 Da die Kulturen Systeme von Verhaltens- und Bedeutungsmustern sind, die im 
Rahmen einer Gesellschaft organisiert sind und folglich von der Gesellschaft abhängig sind, 
stehen sie auch im Zeichen eines ständigen Wandels. Diesen Kulturwandel bewirken die 
zahlreichen Entdeckungen und die Erfindungen, die als Ausdruck des wissenschaftlichen und 
technischen Fortschritts in einer Gesellschaft entstehen. Ein anderer Faktor der kulturellen 
Veränderungen sind die sogenannten Leihgaben  aus anderen Kulturen, die das Resultat der 
globalen Vernetzung aller Bereiche sind. Auf diesem Weg werden die materiellen und 
kulturellen Werte aus anderen Kulturen beliebig übertragen und  aufgenommen. Man hat 
festgestellt, dass die kulturelle Verbreitung ein komplexer Prozess von Alt und Neu ist. Wenn 
man die Tendenz berücksichtigt, dass einige materielle Werte sich schneller und leichter 
verändern, dann kann man verstehen, warum Lebensgewohnheiten und- einstellungen ein 
langsameres Veränderungstempo haben und  dem kulturellen Wandel Widerstand leisten. 
Deshalb ist der kulturelle Wandel als eine Wechselwirkung von Alt und Neu verstanden, die 
viele neue Mischformen ergibt. Die Entscheidung zur Übernahme dieser Mischformen gehört 
im wahrsten Sinne des Wortes dem Menschen in der Aufnahmekultur. 
 Es wurde oft über kulturelle Werte als Kulturbestandteile gesprochen, die als 
Verhaltensorientierungen dienen. Es ist eine bekannte Tatsache, dass Wertvorstellungen und 
Normen, Vorstellungen und Einstellungen einen wichtigen Einfluss auf das menschliche 
Handeln haben. In diesem Sinne ist das Erkennen dieser Werte eine grundlegende, nicht 
einfache  Aufgabe für die Fachleute aus dem Kulturbereich, wie Lehrer, Sozialarbeiter, 
Psychologen usw.,weil die kulturellen Werte im Unbewussten tief verwurzelt und nicht 
immer sichtbar sind. Ihre Übertragung erfolgt über das menschliche  Handeln verbal oder 
nonverbal und kann  Ausdruck der sozialen Vernetzung und des gesellschaftlichen Status des 
Individuums sein. 
 Bezüglich der Gegenüberstellung sichtbar-unsichtbar stehen zwei Kulturmodelle der   

die von Kunst als ein Komplex von nicht  
empirisch wahrnehmbaren, tief liegenden Grundannahmen, Werthaltungen und Normen, von 
wahrnehmbaren Handlungen und von materiellen Gütern darstellen. Mittels dieser zwei 
Kulturmodelle lassen sich viele kulturbedingte Ereignisse und Situationen erklären. Das 

viduums durch 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

seine Kultur und von der ersten Orientierung zu Beginn des Kulturlernens. Den beiden 
Kulturmodellen wurde die strenge Abhängigkeit der Individuen von ihrer kulturellen Umwelt, 
aber auch der Gedanke der engen Verbindung zwischen den Elementen der drei Ebenen  
Werte / Normen, Verhaltensweisen und Dinge eingewendet. Eine entwickelte Auffassung 

- Modell dar, das die Gegenüberstellung sichtbar-unsichtbar aufbewahrt, 
aber von der Kultur als offenem, wandelbarem Prozess ausgeht. Das Individuum besitzt 
kulturelles Wissen, sein Umgang damit ist aber frei, flexibel, selbständig, je nach Vorliebe, 
Umständen oder nach Kulturzwang. Es steht aber fest, dass jedes Kulturmodell in einer 
best - Modell kann zum Beispiel bei der 
Bearbeitung von Begegnungssituationen in klassischen internationalen Kontexten von 
Austauschprogrammen für Schüler und Studenten, Stipendiaten, Diplomaten usw. meistens zu 
Beginn ihres Aufenthaltes dienen. Die Wahrnehmung mancher kulturellen Unterschiede kann 
Konflikte auslösen, für die das Erkennen von Ursachen von Bedeutung ist. Das kann gerade 
das - Modell durchführen. Gute Dienste leistet es auch in Ausbildungsprogrammen 
zur interkulturellen Kompetenz, denn es bietet den Anfängern im Bereich der Interkulturalität 
wertvolle Strukturen an, die den Kultur-Lernprozess fördern können. 
 Eng verbunden mit dem Wahrnehmungssystem ist die Wahrnehmungsfähigkeit, die 
von den menschlichen Sinnesorganen bestimmt wird. Es ist eine bekannte Tatsache, dass die 
menschlichen Sinnesorgane Reize registrieren, die das Gehirn unvollständig oder wahllos 
aufnimmt. Es filtert die Reize, indem das Bekannte wieder erkannt wird und zu einer 
Gesamtwahrnehmung integriert wird. Einige wahrgenommene Reize können aber nicht 
behalten werden, sie werden in vielen Situationen vergessen, weil sie unbekannt sind. Die 
Wahrnehmung ist also, ein selektiver Prozess, der dem Menschen möglich macht, das 
Bekannte einzuordnen. Außerdem gibt es die Tendenz, dass der Mensch Reize, die seinen 
Erwartungen nicht entsprechen, nicht erkennt oder, wenn diese Reize seinen Erwartungen 
entsprechen, werden sie akzeptiert und als Bekanntes aufgenommen. Die Wahrnehmung ist 
von verschiedenen Faktoren abhängig wie zum Beispiel von Einstellungen, Interessen, 
Werten, persönlichem Kontakt, Gefühlen und nicht zuletzt von den kulturellen Unterschieden, 
die infolge des interkulturellen Vergleichs entstehen. Im interkulturellen Vergleich ist die 
Wahrnehmung ein kulturspezifischer  Prozess, bei dem man für das Wahrgenommene eine 
Erklärung der Ursachen sucht. Der Mensch versucht, sich in einer sozialen Umwelt zu 
orientieren, indem er sein eigenes Verhalten sowie das Verhalten anderer sinnvoll einordnet 
und ihm eine Bedeutung zuweist. Auf diese Weise kann er das Verhalten anderer verstehen, 
ein zukünftiges Verhalten antizipieren und sein eigenes Verhalten sinngemäß ausrichten. Ein 
wichtiges Ziel in der interkulturellen Begegnung bleibt die Erklärung der Ursachen für das 
Verhalten anderer, Erklärung, die in den meisten Fällen im eigenen kulturellen Kontext als 
unbewusste Routine erfolgt. Man braucht zum Beispiel keine Erklärung für das 
Entgegenstrecken der rechten Hand bei einer Begegnung oder das Anlächeln bei der 
Begrüßung. Es sind Haltungen, die in der eigenen Kultur bekannt sind und deshalb unbemerkt 
bleiben. In der Schweiz kann aber das Dreiküsschenritual, das auf der rechten Wange des 
Gegenübers beginnt, nicht unbemerkt bleiben, während es in vielen Ländern üblich ist, sich 
zweimal auf die Wangen zu küssen. Es gibt doch die Tendenz, uns selbst positiver und das 
Fremde negativer zu bewerten. Die positive Bewertung des Verhaltens von dem 
Eigenkulturellen lässt sich durch die persönlichen Stimmungen erklären, während die 
negative Bewertung des Verhaltens von dem Fremdkulturellen von situativen Faktoren 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

bewirkt ist, wie zum Beispiel die Unpünktlichkeit, die Unordnung, Kälte, Verschlossenheit 
usw. Oft h st nüchtern und 

Lateinamerikaner ist lebensfr

 
Solche klischeehaften Verallgemeinerungen, in denen Vorstellungen über andere Völker 
vorkommen, sind als Stereotype bekannt. Stereotype sind fest verankerte mentale 
Forschungen der Mitglieder verschiedener sozialer Gruppen. Stereotype sind in allen 
menschlichen Gesellschaften und Gemeinschaften anwesend. In der Regel gründen sie sich 
nicht auf direkte Erfahrungen, sondern auf  Vergangenes und Überliefertes wie zum Beispiel: 

Zweifelsohne können die Stereotype auch Realitäten wiedergeben. Die stereotypen Bilder 
stellen oft Unterschiede in ihren Bewert der 
traditionsbewusste Englä
der pü Die 

negativen Bewertungen werden oft auch Vorurteile genannt und dabei geht es auch um 
vereinfachende und starre Generalisierungen mit einer Tendenz zur negativen Bewertung und 
Emotionalität dem Fremdkulturellen gegenüber. Oft beinhalten die neutralen oder positiven 
Bewertungen auc

 leidenschaftlich und 
musikalisch eher   
 Da die Stereotype Bestandteile jeder Kultur sind, lassen sie sich schwer ändern oder 
beseitigen, im kulturellen Verlauf werden sie über Familie, Schule, Sprache oder Medien 
weitergegeben.  Eltern, Lehrer, Nachbarn warnen oft vor dem Umgang mit den ausländischen 
Kindern oder der Umgang mit bestimmten ausländischen Menschengruppen wird ganz 
einfach vermieden. Im Bereich der Sprache gibt es viele Redensarten mit Bezug auf 
verschiedene Menschengruppen, die häufig unüberlegt verwendet werden. In 

ischer 
ü

die über Generationen überliefert und später gebraucht werden. Auch die visuellen Medien 
und das Internet leisten einen besonderen Beitrag zur Überlieferung von Stereotypen. Die 
Fernsehsendungen, die Filme, die Nachrichtensendungen, die Werbungen vermitteln 
kulturelle Aspekte im Zusammenhang mit dem Alltag, Sitten und Bräuchen, Religion und 
Integration der Ausländer in dem Zielland.  
  Wie früher erwähnt wurde, können die Stereotype nicht einfach beseitigt oder 
abgeschafft werden. Die Untersuchungen haben gezeigt, dass die Stereotype für den 
Menschen wichtig sind, da sie viele Funktionen erfüllen. Im Alltag sind die Stereotype 
unentbehrlich, sie helfen bei der Organisierung, beim Behalten im Gedächtnis und bei 
Wiederabrufung von Informationen. Außerdem unterstützen sie das Psyche des Menschen in 
dem Glauben an das positive Eigenkulturelle und damit dienen sie als Schutzmechanismus 
der eigenen Persönlichkeit. Der Wunsch nach Verteidigung vor den schlechten Eigenschaften 

 Menschen zu erscheinen, hat dazu geführt, dass man diese schlechten 
Eigenschaften auf die Vertreter des Fremdkulturellen verschiebt und auf diese Weise die 
eigene Persönlichkeit rein von aggressiven Gefühlen und negativen Haltungen bewahren 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

kann. Empfindliche Menschen und Menschen, die ungeeignet Konflikte gelöst haben, zeigen 
keinen Widerstand gegen Haltungen voll starken Vorurteilen. Solche instabilen Menschen 
entwickeln keine Frustrationstoleranz und deshalb können sie weniger mit Konflikten 
umgehen. Die Emotionalität tritt vor die Vernunft und verhindert die Konfliktlösung. Eine 
andere Funktion der Stereotype ist, dass sie zur Abgrenzung zwischen Menschengruppen 
dienen. Sie erleichtern das genaue Kennenlernen von wahren und vermeintlichen Merkmalen 
der fremdkulturellen Gruppe, aber auch der eigenen Gruppe. Man kann die eigene Gruppe mit 
Hilfe der fremden Gruppe, deren Merkmale schon festgelegt worden sind, besser definieren.  
 Als Wahrnehmungsfilter können die Stereotype im interkulturellen Kontakt die 
Bewertung des Gesprächspartners und folglich auch unser Verhalten ihm gegenüber 
beeinflussen. Negativ belastete Eigenschaften wie Unpünktlichkeit, Unsauberkeit, 
Unordnung, Aggresivität werden in der Regel mehr den anderen Kulturgruppen und weniger 
der eigenen Gruppe zugeschrieben. Eine falsche negative Bewertung bilden Stereotype und 
Vorurteile, die  Diskriminierungen und ein ungeeignetes Verhalten dem 
Kommunikationspartner der fremden Kulturgruppen gegenüber bewirken. Eine 
unentsprechende Behandlung von Menschen, die zu der fremden Kulturgruppe gehören, kann 
zur Verschlechterung der Beziehungen mit diesen Menschen führen und das ist eine 
unerwünschte Tatsache besonders, wenn man gemeinsam arbeiten muss, um bestimmte 
Aufgaben zu erfüllen. In diesem Punkt denkt man an die  Teilnahmen an  internationalen 
Projekten, Geschäftsverhandlungen, an einem diplomatischen und kulturellen Austausch 
usw., die wegen einer falschen Wahrnehmung leicht scheitern können. Da man den 
Kommunikationspartner  in seiner individuellen Vielfalt nicht wahrnehmen kann, gibt es die 
Gefahr der falschen Bewertung und Behandlung. Zwecks einer Relativierung von 
bestehenden Generalisierungen sollte man Informationen über die aktuelle Situation, die 
Motivationen und die Biographie des fremdkulturellen Gegenübers sammeln und es in der 
richtigen Perspektive sehen und kennenlernen. Für den interkulturellen Kontakt braucht man 
eine gute Vorbereitung und Geduld, um mit den stereotypen und vorurteilsvollen Haltungen 
richtig umgehen zu können, denn jeder ist der Träger seiner eigenen Kultur.  
 Heutzutage gibt es oft die Überzeugung, dass sich Stereotype und Vorurteile in der 

 abbauen. Man rechnet zum Beispiel damit, dass im 
Rahmen  von Begegnungsprogrammen für Schüler und Studenten Sympathie und Nähe 
entstehen würden, die zur Auflösung von falschen und negativen Bildern führen könnten. Die 
Wirklichkeit bestreitet aber diese Hypothese. Die alltägliche interkulturelle Begegnung kann 
oft zu einer Verstärkung der Stereotype und Vorurteile führen, besonders wenn man seine 
Erwartung durch ein Bild bestätigt. Wenn das Bild am Anfang diffus ist, kann es stärker 
infolge des direkten Kontakts werden. Deshalb ist es zum Abbau von Stereotypen zu 
empfehlen, dass man sie zuerst  forschen sollte, mit Menschen aus anderen Kulturen direkte 
Kontakte knüpfen, um zu überprüfen in welchem Maße diese bestehenden Stereotype ergänzt 
und korrigiert werden können, so dass andere Menschen eine wahre Vorstellung über die 
fremdkulturellen Gruppen und Menschen erwerben können. Erst danach könnte man die 
negativen Auswirkungen von Stereotypen auf die interkulturelle Kommunikation 
einschränken, während die positiven Faktoren von Stereotypen zur Entwicklung der 
interkulturellen Kommunikation beitragen werden.   
 Ein wichtiger Aspekt bleibt jedoch der Umgang mit dem Kulturfremden, für den man 
eine bestimmte Kompetenz braucht. Die Bewältigung der interkulturellen Begegnungen ist 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

von den individuellen und kulturellen Erfahrungen abhängig. Man geht von der Tatsache aus, 
dass die Wahrnehmung und die Bewertung des Kulturfremden im Zusammenhang mit dem 
Wissen über die eigene Kultur ist. Die eigene Kultur steht im Mittelpunkt und die Handlungen 
von Fremden werden mit Hilfe der eigenen Standards gedeutet und bewertet. In diesem Fall 
spricht man von ethnozentrischen Tendenzen, da man die eigene Kultur als 
selbstverstä  betrachtet, vielleicht weil man sich der eigenen Kultur 

weniger bewusst ist. Das Fremdkulturelle wird aus der Perspektive der eigenen Kultur erklärt 
und beurteilt, ein Verhalten, das das Verstehen des Anderen und damit das Gelingen der 
Kommunikation verhindert. Der interkulturelle Umgang erscheint oft schwierig, da man in 
Kontakt mit anderen Menschen kommt, die eine andere Kultur haben, anders aussehen und 
denken, eine andere Sprache sprechen, andere Haltungen, Gewohnheiten, Bräuche usw. 
haben. Dabei entstehen oft im Kommunikationsprozess Unsicherheit, Angst, Stress und sogar 
Orientierungslosigkeit, weil man an Missverständnisse denkt, die zu Konflikten führen 
könnten. Die in Kulturschocksituationen befindenden Menschen suchen dann nach Ursachen 
in sich selbst oder bei den Individuen der anderen Kultur. Dabei sollten sie abwarten, den 
Anderen beobachten, viel Geduld, Toleranz und Verständnis zeigen. Ein schnelles Handeln ist 
unangemessen, denn für die Kontrolle der Gefühle braucht man Zeit, Informationen und 
Vertrauen. 
 Eine adäquate Wahrnehmung und Bewertung der interkulturellen Situationen 
repräsentiert oft eine Herausforderung für den interkulturellen Umgang. Da die 
Kommunikationspartner unterschiedliche kulturelle Erwartungen haben, kann man leicht zu 
Fehldeutungen und unangemessenen Bewertungen kommen. Um diese Situation zu 
vermeiden, empfehlen die Sozialpsychologen Achtsamkeit in der Kommunikation. Das 
bedeutet, aufmerksam, bewusst und offen für alle neuen Informationen zu sein, auf die Gestik, 
Mimik, Körperhaltung und die Vieldeutigkeit der Worte des fremdkulturellen 
Kommunikationspartners aufmerksam zu sein. Gesten wie z.B. Schulterzucken bei 
Ratlosigkeit, Kopfschütteln bei Ablehnung, Kopfnicken für Zustimmung, der von Daumen 
und Zeigefinger gebildete Kreis als OK-Zeichen, der Händedruck bei Begrüßung u.a. gelten 
als Anzeichen für emotionale Erregung, haben jedoch in anderen Kulturen unterschiedliche 
Bedeutung. Eine Untersuchung des Begrüßungsrituals bringt das folgende Ergebnis mit: 
Während das Händeschütteln in Deutschland für Erwachsene beider Geschlechter typisch ist, 
ist es in Russland nur für Männer, die Begrüßung zwischen einem Mann und einer Frau 
beschränkt sich nur auf das einfache Kopfnicken. Eine andere Form nimmt die Begrüßung in 
Frankreich ein, wobei die Partner sich zwei oder drei Küsschen an der Wange in die Luft 
geben. Wie man bemerken kann, sind die Gesten kulturspezifisch. Was in der eigenen Kultur 
eine Selbstverständlichkeit ist, kann unter Umständen in der fremden Kultur 
Missverständnisse und Probleme auslösen. Auch der Gesichtsausdruck eines Menschen 
spiegelt die Gedanken und die Emotionen wider. Die Grundemotionen Ärger, Trauer, Freude, 
Skepsis und Ekel sind in den meisten Kulturen sehr ähnlich und deshalb werden sie leicht 
erkannt, aber sehr unterschiedlich gestaltet ist die Intensität der Mimik, des Gefühls und die 
Bedeutung der mimischen Signale, wie z.B. das Lächeln, Augenbrauen hochziehen, Augen 
zusammenkneifen. In der Regel ist das Lächeln Ausdruck  der Freude, der Zufriedenheit, des 
Selbstvertrauens, der Sympathie. Es kann aber auch Zweifel (skeptisches Lächeln) oder 
Feindseligkeit (bösartiges Lächeln) ausdrücken. In der amerikanischen Kultur gibt es hier 
zusätzlich auch das Höflichkeitslächeln, das eine gute Kommunikationsstimmung schafft und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

eigene negative Gefühle wie Wut, Ärger, Traurigkeit, Unzufriedenheit, Unsicherheit 
verheimlichen soll. Das Höflichkeitslächeln könnte für den fremdkulturellen 
Kommunikationspartner sehr verwirrend sein. Die russische Kultur kennt zum Beispiel kein 

Russen grimmig und 
 In diesem Sinne gibt es eine wertvolle Information über McDonalds, 

das vor der Eröffnung seiner ersten Filiale in Moskau um 1990 das russische 
Bedienungspersonal in Höflichkeitslächeln trainieren musste, damit es die interkulturellen 
Begegnungen bewältigen kann. Zu der Gruppe der nonverbalen Signale zählen auch die 
Augenbewegungen. Die Blickrichtung, der Blickkontakt, im allgemeinen das Blickverhalten 
kann bei der Einschätzung des anderskulturellen Gegenübers helfen. Ein Blick in die Augen 
des Partners  kann als Ehrlichkeit und Ernsthaftigkeit, aber auch als Respektlosigkeit und 
Widerstand gelten. Diese Blickbedeutungen sind in vielen Kulturen ähnlich, in 
interkulturellen Begegnungen können sie oft nicht mehr gültig sein. Die Situation eines 
Schülers mit fremdkulturellen Hintergrund, der vom Lehrer ausgeschimpft wurde, und dabei 
den Lehrer mit gesenktem Blick sieht, statt ihn in die Augen zu schauen, weil er zu Hause im 
Geist des Respektes erzogen wurde, kann das Verhalten des Lehrers negativ beeinflussen. Der 
Ärger des Lehrers kann große Dimensionen einnehmen, weil er die Bedeutung der 
Verweigerung des Blickkontaktes in der anderen Kultur nicht kennt. Er reagiert unbewusst 
und denkt, dass der Schüler ausweichen will. Auch die Körperhaltung ist ein Maßstab für die 
Einstellung des fremdkulturellen Kommunikationspartners, denn sie kann kulturspezifische 
Inhalte vermitteln. Wenn man berücksichtigt, dass der Mensch seinen Körper in bis zu 1000 
verschiedene stabile Positionen bringen kann, so ist es doch erstaunlich, dass nur eine 
begrenzte Anzahl davon als kommunikationstauglich angesehen wird. Diese geringe Anzahl 
von Körperpositionen ist in jeder Kultur willkürlich, es gibt aber auch Überschneidungen mit 
anderen Kulturen. In der arabischen Kultur wäre eine große Beleidigung, wenn man so sitzen 
würde, dass man die Schuhsohlen einer Person sähe. In der europäischen Kultur gilt dieses 
Verhalten als unabsichtlich und unkontrolliert und würde niemanden beleidigen. 

In allen erwähnten Situationen ist die Kontrolle des eigenen Verhaltens eine 
Notwendigkeit, denn die Selbstkontrolle kann unangenehme Konsequenzen beseitigen. Für 
eine achtsame Kommunikation wäre es angebracht, den kommunikativen Prozess konzentriert 
und geduldig zu verfolgen, um die Perspektiven des Anderen besser zu verstehen, das heißt 
seine Sichtweisen, Bedürfnisse und Motivationen und gleichzeitig aber auch seine eigenen 
besser zu begreifen. 
 Zum Gelingen der Kommunikation trägt auch die Empathie bei, das heißt die 
Fähigkeit,  die Denkweisen und die Gefühle des Anderen mit Respekt zu beachten, seine 
Perspektive aufmerksam zu erfassen, auch wenn man nicht immer damit einverstanden ist. 
Eine wichtige Technik, um die Empathie zu erreichen, ist dem fremdkulturellen 
Kommunikationspartner mehr Zeit und Geduld zu gewähren, aktiv zu hören, um die 
eventuellen Fehlwahrnehmungen zu vermeiden. Oft stellt man bei dem Anderen  lange 
Redepausen, unklare Äußerungen fest, die die Informationsaufnahme und verarbeitung in 
hohem Maße belasten. Dann ist es angebracht, genau zu hören, was der fremdkulturelle 
Kommunikationspartner sagt, die nonverbalen Signale beachten, damit man sich in die 
emotionale Welt des Anderen erfolgreich versetzen kann und auf diese Weise 
Missverständnisse vermeidet, die letztendlich zu einem Konflikt führen könnten. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

 Ein erfolgreicher interkultureller Umgang schließt auch die Fähigkeit zum 
Perspektivenwechsel ein. Dazu ist es notwendig, sowohl die Perspektive des fremdkulturellen 
Kommunikationspartners, als auch seine eigene Perspektive zu erkennen und sie zu 
vergleichen. Wenn man sich den Werten, den Gewohnheiten, den Regeln, die unser Handeln 
bestimmen, bewusst wird, dann kann man die Eigentümlichkeiten des Anderen besser und 
leichter wahrnehmen und begreifen. Auf der interkulturellen Ebene muss man immer damit 
rechnen, dass das anderskulturelle Gegenüber andere kulturelle Werte, Denkweisen, 
Hintergründe, Gefühle vertrit, die Ausdruck seiner Kultur sind und gleichzeitig auch ein 
Bezugspunkt im Perspektivenvergleich. Der Kontakt mit der Perspektive des Anderen stellt 
oft Probleme, weil man auf den ersten Blick die Unterschiede zwischen den zwei 
Perspektiven nicht bemerkt und wenn man sie wahrgenommen hat, ist es schwierig sofort 
Kompromisse zu finden, um die Kommunikation zu fördern. Auf jeden Fall erfordert die 
Entdeckung der Perspektive nicht nur Zeit, Ausdauer und das Bewusstsein dieser 
Unterschiede, sondern auch Wissen über den kulturellen Hintergrund des Anderen. Eine 
Klärung der Unterschiede und Gemeinsamkeiten würde zur Bewusstmachung des 
fremdkulturellen Kommunikationspartners führen und damit auch zum Erreichen von 
angestrebten Zielen. 
 Eine wichtige Aufgabe für die interkulturellen Begegnungen bleibt die Ausbildung der 
Flexibilität des eigenen Verhaltens, das bedeutet die Erweiterung der eigenen 
Handlungsroutinen. Dabei geht es um die Fähigkeit, in einer bestimmten Situation 
entsprechend zu handeln und sich auf die kommunikativen Bedürfnisse des fremdkulturellen 
Kommunikationspartners einzustellen, sich für alternative Rollenverständnisse öffnen zu 
können, kulturell sich gegenseitig anzupassen. Eine Handlungskompetenz zu erwerben, d.h. in 
einem bestimmten interkulturellen Kontext kompetent und zielgerichtet reagieren zu können, 
ein schwieriges Problem  lösen zu können, dazu Alternativen zu finden, ist eine wichtige 
Voraussetzung für die interkulturellen Begegnungen. Die Veränderung des eigenen 
Verhaltens und die Erweiterung seiner Handlungsroutinen, d.h. das Kennenlernen, Verstehen 
und Erlernen der Denk- und Verhaltensweisen des anderskulturellen Gegenübers, können die 
kulturelle Anpassung und Kommunikation vereinfachen. Die Einführung von Strategien, wie 

 und umgekehrt, das enge 
Zusammensitzen, die Vermeidung von bestimmten Wörtern beim Reden, das lautere und 
schnellere Reden usw., kann zur Ausbildung eines flexiblen, ethischen Handelns beitragen 
und dadurch auch zur Verbesserung der interkulturellen Kontakte.  
 
Aufgabe 1. Lesen Sie nun den Text Andere Sitten, von Schami Rafik. Wie verhalten sich die 
arabischen Gäste, wie die deutschen? Welche Unterschiede gibt es zwischen den zwei 
Kulturen?  
 
     Andere Sitten  
 
 In Damaskus fühlt sich jeder Gastgeber beleidigt, wenn seine Gäste etwas zu essen 
mitbringen. Und kein Araber käme auf die Idee, selber zu kochen oder zu backen, wenn er bei 
jemandem eingeladen ist. Die Deutschen sind anders. Wenn man sie einlädt, bringen sie stets 
etwas mit: Eingekochtes vielleicht oder Eingelegtes, manchmal auch selbstgebackenen 
Kuchen und in der Regel Nudelsalat. Warum Nudelsalat, mit Erbsen und Würstchen und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

Mayonnaise? Auch nach zweiundzwanzig Jahren in Deutschland finde ich ihn noch 
schrecklich.  
In Damaskus hungert ein Gast am Tag der Einladung, weil er weiß, dass ihm eine Prüfung 
bevorsteht. Er kann nicht bloß einfach behaupten, dass er das Essen gut findet, er muss es 
beweisen, das heißt eine Unmenge davon verdrücken. Das grenzt oft an Körperverletzung, 
denn keine Ausrede hilft. Gegen die Argumente schüchterner, satter oder auch magenkranker 
Gäste halten Araber immer entwaffnende, in Reime gefaßte Erpressungen bereit. 
Deutsche einzuladen ist angenehm. Sie kommen pünktlich, essen wenig und fragen neugierig 
nach dem Rezept. Ein guter arabischer Koch kann aber gar nicht die Entstehung eines 
Gerichts, das er gezaubert hat, knapp und verständlich beschreiben. Er fängt bei seiner 
Großmutter an und endet bei lauter Gewürzen, die kein Mensch kennt, da sie nur in seinem 
Dorf wachsen und ihr Name für keinen Botaniker ins Deutsche zu übersetzen ist. Die 
Kochzeit folgt Gewohnheiten aus dem Mittelalter, als man noch keine Armbanduhr hatte und 
die Stunden genüsslich vergeudete. Ein unscheinbarer Brei braucht nicht selten zwei Tage 
Vorbereitung, und das unbeeindruckt von aller modernen Hektik. 
Deutsche Gäste kommen nicht nur pünktlich, sie sind auch präzise in ihren Angaben. Wenn 
sie sagen, sie kommen zu fünft, dann kommen sie zu fünft. Und sollten sie wirklich einmal 
einen sechsten Gast mitbringen wollen, telefonieren sie vorher stundenlang mit dem 
Gastgeber, entschuldigen sie sich dafür und loben dabei die zusätzliche Person als einen 
Engel der guten Laune und des gediegenen Geschmacks. 
So großartig Araber als Gastgeber sind, als Gäste sind sie dagegen furchtbar. Sie sagen, sie 
kommen zu dritt um zwölf Uhr zum Mittagessen. Um sieben Uhr abends treffen sie ein. Und 
vor Begeisterung über die Einladung bringen sie Nachbarn, Cousins, Tanten und 
Schwiegersöhne mit. Aber das bleibt ihr Geheimnis, bis sie vor der Tür stehen. Sie wollen 
dem Gastgeber doch eine besondere Überraschung bereiten. Einmal zählten wir in Damaskus 
eine Prozession von neunundzwanzig Menschen vor unserer Tür, als meine Mutter ihre 
Schwester eingeladen hatte, um mit ihr nach dem Essen in Ruhe zu reden.  
Ein leichtfertiges arabisches Sprichwort sagt: Wer vierzig Tage mit Leuten zusammenlebt, 
wird einer von ihnen. Seit über zweiundzwanzig Jahren lebe ich inzwischen mit den 
Deutschen zusammen, und ich erkenne Veränderungen an mir. Aber die Mitbringsel der 
Gäste? Wein kann ich inzwischen annehmen, aber Nudelsalat  niemals.  
 
Aufgabe 2. Wie finden Sie das Verhalten der deutschen und der arabischen Gäste? Wie 
würden Sie sich verhalten, wenn Sie die kulturellen Gewohnheiten als befremdlich empfinden 
würden? Was ist in Ihrer Kultur üblich, wenn man bei einer Familie oder Verwandten zum 
Essen eingeladen wird? Beachten Sie dabei die folgenden Stichworte: Mitbringsel, 
Pünktlichkeit, Anzahl, Essen und Rezept.  
 
Aufgabe 3. Lesen Sie den Text Schlitzauge über Großnasen, von Herbert Rosendorfer. Was 
erfahren Sie über die Essensgewohnheiten der Deutschen? Was und wie essen sie? Was ist 
überraschend für den chinesischen Gast? Warum?  
 
      Schlitzauge über Großnasen 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

 Frau Kai-Kung hatte ein Abendessen für uns vorbereitet. Sie begrüßte uns freundlich. 
Herr Shi-Shmi hatte sie vorher unterrichtet, wer ich sei, das heißt er hat zu ihr gesagt, ich sei 
e
stimmt). 

Das Essen in dieser Welt ist eine eigene Betrachtung wert. Hundefleisch gilt als 
ungenießbar, ja abstoßend. Dafür essen die Großnasen Kühe und Ochsen, und sie trinken die 
Milch von Kühen  mir wird ganz schlecht, wenn ich zuschaue  und essen Derivate aus 
dieser Milch, die in feste Form umgewandelt wird. Die Derivate heißen Bu-ta und Kai-
Bu-ta ist gelb und schmeckt nach gar nichts (sie schmieren das Bu-ta auf Fladen); Kai-
auch gelb und riecht stark nach ungewaschenen Füßen. Das Schlimmste aber, was sie aus der 
Kuhmilch gewinnen, ist eine wackelnde, weißliche Masse, die stark nach dem Grundprodukt 
stinkt und Yo-kou heißt. Herr Shi-Shmi isst das zum Frühstück, hat auch mir schon davon 
angeboten. Er sagt, es sei sehr gesund. Ich kann mir nicht vorstellen, dass etwas gesund sein 
kann, wovon es einem normalen Menschen wie mir den Magen umdreht./.../ 
 Übrigens ekelt es die Großnasen offensichtlich selber vor ihren Speisen. Davon habe 
ich dir ganz zu Anfang schon berichtet, im Zusammenhang mit dem Ess-Instrument Gan-bal, 
das ein Stab ist, der vorn in vier Spitzen ausläuft. Damit spießen sie die einzelnen 
Fleischhäppchen auf, die sie mit kleinen Tischsäbeln vom Tisch abschneiden. Außerdem gibt 
es ein Instrument, das sich vorn zu einem Schüsselchen verbreitert. Damit schlabbern sie 
unter anderen ihren Yo-kou. Die Speisen mit den Händen zu berühren, gilt als peinlich und 
äußerst unfein. 
 Herrn Shi-Shmi habe ich so weit gebracht, dass er mir nur noch kocht, was ich 
gewohnt bin: Fleisch vom Schwein, Huhn, Ente, Fisch. Das alles gibt es auch hier, aber die 
Vorliebe der Großnasen gilt kulinarisch dem Rindvieh. Sollte das der Grund für ihre dumpfe 
Verrohung sein? Ich nehme an, Herr Shi-Shmi hat die Dame Kai-Kung von meinen 
Essensgewohnheiten unterrichtet, denn ich halte das Menü kaum für einen Zufall: es gab 
zunächst fein geschnittenen Lachs mit Zitrone. Zum Glück kalt; ansonsten ziehen es die 
Großnasen vor, ihr Essen glühend heiß zu verzehren. Die Geschmacksorgane verschließen 
sich vor der Hitze sofort. Kein Mensch kann so feinere Nuancen unterscheiden. Aber der 
Lachs war kalt. Dann kam Salat, dann ein Stück Schwein, aber in Scheiben flach auf den 
Teller gelegt. Reis kennt man zwar auch, aber er ist nur entfernt dem unseren ähnlich; die 
Hauptbeilagespeise ist eine uns völlig unbekannte Wurzel, eine gelbliche Knolle, die, sagt 
Herr Shi-Shmi, aus einem Land kommt, von dem meine Zeitgenossen keine Ahnung hatten, 
weil nie einer hingekommen ist./.../ 
 Am Ende der Mahlzeit servierte die schöne, in das weithinleuchtende und 
durchschimmernde Wellenkleid gehüllte Dame Kai-Kung eine Süßspeise. Die Großnasen 
nämlich, musst du wissen, unterscheiden streng nach süßen und sauren Speisen. Sie mischen 
kaum. Süßes mögen sie, kommt mir vor, lieber, denn das gibt es immer am Schluss der 
Mahlzeiten. 
 Was Frau Kai-Kung servierte, war sicher gut gemeint, aber für mich ungenießbar. 

Ah  und fielen über den stark 
dunkelbraunen flaumig-festen Brei her. Ich versuchte von meinem eingetauchten Finger und 
stellte sofort fest: der Brei enthielt Rindsmilch. Ich machte eineinhalb Verbeugungen vor Frau 
Kai-Kung und verzichtete auf die Speise.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

 Übrigens gilt  wie so vieles, was wir als natürlich empfinden  das Eintauchen des 
Fingers in das Essen, um zu kosten, als unfein. Ebenso wird es als nachgerade unanständig 
empfunden, nach dem Essen als Zeichen, dass es einem geschmeckt hat, zu rülpsen oder einen 
Wind fahren zu lassen.  
 
Aufgabe 4.  Bestimmen Sie die Unterschiede, die zwischen den beiden Kulturen vorhanden 
sind. Charakterisieren Sie das Verhalten des chinesischen Gastes. Hätte er sich anders 
verhalten müssen? 
 
Literaturverzeichnis 
 
Bolten, Jürgen, C. Ehrhardt,  Interkulturelle Kommunikation. Texte und Übungen zum    

Interkulturellen Handeln, Sternenfels: Wissenschaft & Praxis, 2003. 
Buzera, I., Dimitrova, E., Kaiter, O., Panea, N., Popova, J., Roth, J., enescu, A. Bazele 

c ii interculturale.   Faber, 2012. 
Herbert, Martin, Soziale Kompetenz, den Umgang mit anderen üben, Bern: Verlag Hans 

Huber, 1999. 
Holzbrecher, Alfred, Wahrnehmung des Anderen. Zur Didaktik des interkulturellen Lernens, 

Opladen: Verlag für Sozialwissenschaften, 1997. 
Kebeck, Günther, Wahrnehmung. Theorien, Methoden und Forschungsergebnisse der 

Wahrnehmungspsychologie, Weinheim: Juventa Verlag, 1994. 
Losche, Helga, Interkulturelle Kommunikation, Augsburg: Alex Media, 2005. 
Lüsebrink, Hans-Jürgen, Interkulturelle Kommunikation. Interaktion, Fremdwahrnehmung, 

Kulturtransfer, Stuttgart: J.B. Metzler, 2008. 
Maletzke, Gerhard, Interkulturelle und internationale Kommunikation. Vorschläge für 

Forschung und Lehre. In: Bausteine zur Kommunikationswissenschaft, Berlin: 
Wissenschaftsverlag Volker Spiess, 1984. 

Maletzke, Gerhard, Interkulturelle Kommunikation. Zur Interaktion zwischen Menschen  
verschiedener Kulturen, Opladen: Westdeutscher Verlag, 1996. 

Nieke, Wolfgang, Interkulturelle Erziehung und Bildung. Wertorientierungen im Alltag, 
Opladen: Leske + Budrich, 1995. 

Petersen, Thomas, C. Schwender (Hg.), Visuelle Stereotype, Köln: Herbert von Halem Verlag, 
2009. 

Rademacher, Helmolt, M. Wilhelm, Interkulturelle Spiele für die Klassen 5 bis 10, Berlin: 
Cornelsen Verlag, 2005. 

Rosendorfer, Herbert, Schlitzauge über Großnasen. In: Herbert Rosendorfer, Briefe in die 
chinesische Vergangenheit, dtv. München, 1986. 

Roth, Klaus, Bilder in den Köpfen. Stereotypen, Mythen, Identitäten aus ethnologischer Sicht. 
In: Valeria Heuberger et al. (eds.), Das Bild vom Anderen. Identitäten, Mythen und 
Stereotypen in multiethnischen europäischen Regionen, Frankfurt am Main, Bern: P. 
Lang, 1998. 

Schami, Rafik,  Andere Sitten. In: Rafik Schami, Gesammelte Olivenkerne. Aus dem    
Tagebuch der Fremde, München-Wien: Carl Hanser Verlag, 1997. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

Straub, Jürgen, A. Weidemann, D. Weidemann (Hg.), Handbuch interkulturelle 
Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe, Theorien, Anwendungsfelder,  
Stuttgart: J. B. Metyler, 2007. 

Thomas, Alexander, Interkultureller Austausch als interkulturelles Handeln, Saarbrücken:  
Breitenbach, 1985. 

Wagner, Katja, Stereotype und Fremdsprachenunterricht: Uber den Umgang mit Vorurteilen 
und Stereotypen im interkulturellen Fremdsprachenunterricht,    Saarbrücken: Verlag 
Dr. Müller, 2008.  

Zick, Andreas, Vorurteile und Rassismus: Eine sozialpsychologische Analyse, Münster: 
Waxmann, 1997. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)
BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

