Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION UND KOMPETENZ IM
ALLTAG

Olga KAITER
“Ovidius” University of Constanta

Abstract: The early 1990s marked a special interest for the sphere of culture, of “cultural
difference” and of “intercultural competence”. Culture and interculturality have become a
breeding ground for social and political issues, the effect of which is felt in the action field of
cultural-scientific theory, social practice and political decisions.

Therefore, the hereby paper aims to present aspects related to the structure and
particularities of human communication, which will subsequently help to familiarize with
verbal and nonverbal signals, levels and styles of communication. In the process of
intercultural communication, the connection between culture and communication is crucial
along with a number of factors, which in the interaction with people from another culture,
contribute to the success of the communication. At the same time, there are presented
techniques for identifying and mitigating the misunderstandings and conflicts arising in the
communication.

Keywords: culture, intercultural communication, intercultural competence, everyday life,
perspectives.

Die EU-Erweiterung bewirkte viele Umwailzungen in den europidischen Gesellschaften und
die Notwendigkeit, nicht nur die Griinde sondern auch die Folgen zu definieren. Die
entgrenzte Mobilitdt von Menschen, Informationen, Waren, Dienstleistungen u.a. hat zur
Entstehung von unterschiedlichen Prozessen in den Beziehungen zwischen Migranten und
Einheimischen gefiihrt. Die ,Fremden”, die ihre Heimat verlassen und in den
deutschsprachigen Raum ankommen und dazu zdhlen Zuwanderer, Asylanten, Fliichtlinge aus
den Krisenlindern der Welt, Mitglieder von Minderheiten und bi- oder trikulturellen
Familien, werden ein fester Bestandteil der neuen Gesellschaft, obwohl sie Triger einer
anderen Kultur, einer anderen Lebensform sind. Das Verhiltnis zwischen den vielfdltigen
Lebensformen der Zuwanderer, die aus den unterschiedlichsten Liandern und Kulturen
stammen, und der Einheimischen und das Bewusstsein der kulturellen Vielfalt lenken die
Aufmerksamkeit der beiden Gruppen auf ihre kulturelle Differenz. In vielen Fillen wurde sie
geduldet oder ignoriert, man ist sich dessen bewusst, dass die kulturelle Differenz eine
gesellschaftliche Wirklichkeit ist, fiir die Lernprozesse notig sind. Die globale Migration und
Vernetzung hat eigentlich nur eine kleine Gruppe von Menschen hervorgebracht, bei denen
Elemente verschiedener Kulturen entdeckt wurden. Fiir die meisten von ihnen gibt es nur eine
Moglichkeit und zwar das Kennenlernen dieser kulturellen Unterschiede und den Erwerb von
interkulturellen Kompetenzen.

Es ist aber nicht einfach iiber kulturelle Unterschiede zu sprechen. Man sollte zuerst
die Bedeutung des Wortes “Kultur” definieren. Was versteht man heutzutage unter ,,Kultur”?
Der Begriff “Kultur” wird heute als ,,Lebensart” und ,,Lebensweise”, als ,,Alltagskultur”
verstanden, als ein System alltidglichen Wissens, das zum groBen Teil aus automatisierten

62

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

Routinen besteht und dem Individuum bei der Verhaltensorientierung hilft, indem es ihm die
Interaktion und Integration in die Gesellschaft erleichtert. Oft gibt es die Tendenz die eigene
Kultur fiir ,,selbstverstdndlich”, fir ,,besser” zu halten und das nennt man wissenschaftlich
,ethnozentrisch”. Wissenschaftlich wurde bewiesen, dass man seinen Ethnozentrismus
kontrollieren kann. Wenn man von der Vorstellung ausgeht, dass die Mitglieder verschiedener
Kulturen im aktuellen politischen Kontext immer 6fter in Kontakt kommen, dann ist es leicht
zu verstehen, dass kulturelle Differenzen entstehen und die Suche nach Mdglichkeiten und
Voraussetzungen fiir den Austausch notwendig wird. Und in diesem Sinne betont die
Interkulturalitdt gerade diesen Kontakt zwischen den Individuen von unterschiedlichen
Kulturen d.h. nicht nur die herausragenden Leistungen des menschlichen Geistes im Bereich
der Literatur, der bildenden Kiinste, des Theaters, der Musik usw. sondern auch die Brauche,
die Sitten, die Gewohnheiten aller Art. In diesem Mosaik von Lebensformen und
Lebensidealen richten sich die politischen Bemiihungen auf ein kulturelles Verstdndnis und
Integration, die zu einer sicheren und problemlosen Kommunikation zwischen den
unterschiedlichen Mitgliedern fithren. Damit dieses Ziel zu einer Wirklichkeit wird, braucht
man strukturierte Lernprozesse. Das Lernziel ist die interkulturelle Kompetenz, die ein
Resultat der alltdglichen Erfahrungen im Bereich des gesellschaftlichen Zusammenlebens,
eines spezifischen kulturellen Wissens und Fahigkeiten ist.

Auf dem Weg zur interkulturellen Kompetenz spielt das Bewusstsein seiner eigenen
Kultur eine bedeutende Rolle. Oft wird man sich der eigenen Kultur bewusst, nachdem man
sich mit den ,.kulturellen Regelverletzungen* auseinandergesetzt hat. Die Begegnung und der
Austausch mit der anderen Kultur bieten uns die Mdoglichkeit an, sich der eigenen Kultur
bewusst zu werden, sie zu erkennen und sie besser zu schitzen.

In diesem Sinne ist es zweckmaifig wichtige Eigenschaften der Kultur kennen zu
lernen. Kultur ist gewissermaBlen der Ersatz fiir die Instinkte, die dem Menschen fehlen. Sie
umfasst Richtlinien, Regeln, die uns helfen, ohne viel Nachdenken, Altégliches zu regeln und
bestimmte Situationen zu bewdéltigen. Kultur regelt die Interaktionen und die Beziehungen
zwischen den Mitgliedern der Gesellschaft, sie bestimmt das Handeln von Mitgliedern
sozialer Gruppen und darf keine verallgemeinernden Erkldrungen bringen. Die Aussagen, die
sich auf Kultur beziehen, miissen eine Flexibilitdt von Hypothesen und die Bereitschaft zum
Priifen haben.

Eine andere Eigenschaft der Kultur ist, dass sie erlernbar ist. Jedes neugeborene Kind
wird in die gesellschaftliche Realitdt hineingeboren. Im Verlauf der frithen Kindheit wird
diese gesellschaftliche Realitdt verinnerlicht und damit zur subjektiven Wirklichkeit der
Einstellungen, Werte, Konzepte usw. Das Individuum wird dank dieses Kultur Lernprozesses
zum gesellschaftlichen Wesen, das die kulturellen Zeichen seiner Umwelt unbewusst
erworben hat und auf sie entsprechend reagieren kann. Das Erlernte hilft ihm, die Kultur
indirekt in der Welt der Dinge oder durch die Kommunikation aufzuspiiren, eine Sache, die
ein spezifisches Wissen bendtigt und viele Schwierigkeiten bereitet. Ein wichtiger Aspekt ist
hier die Art der Aneignung kultureller Werte und deren Umwandlung in Handlungsroutinen,
fiir die die Eltern verantwortlich sind. Heutzutage gibt es den Trend, dass die Eltern ihren
Kindern Erklarungen geben, die meist Kultur-Lerneinheiten wie Selbstindigkeit und
Eigenverantwortung betreffen, die in manchen anderen Kulturen kein erwiinschtes Lernziel
darstellen.

63

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

Die Kultur ist ein Gruppenphidnomen. Das bedeutet, dass sie nur fiir eine Gruppe von
Menschen reprisentativ ist. Wie die Sprache beschéftigt sich die Kultur mit dem Austausch
von Bedeutungen. Sie prigt nur einen Teil der menschlichen Personlichkeit und das ist der
Teil, mit dem man sich mit den Mitgliedern der Gruppe identifiziert. In den heutigen
modernen Gesellschaften sind die Individuen Mitglieder mehrerer Sozialgruppen wie zum
Beispiel der Nation, der ethnischen Gruppe, der Arbeitsgruppe, des Vereins, der Familie, der
Schule usw. und sie kennen die Verhaltensnormen jeder Gruppe, zu der sie gehdren. Der
Aneignungsprozess dieser Normen und ihre Anpassung erfolgte allméhlich, oft unbewusst.

Die Kultur stiftet die Identitdt. Die kulturelle Identitit ist eine Gruppenidentitit. Das
bedeutet, dass die Eigenschaften einer Person reprisentativ fiir die kulturelle Gruppe sind und
nicht fiir die eigene Person. Die Identitit umfasst eine Vielfalt von Gefiihlen, Emotionen, die
das Verhalten einer Person stark beeinflussen kénnen. Wenn diese Person, zum Beispiel, in
einer weniger vertrauten Umgebung ist, fiihlt sie sich betroffen, unwohl und die Nicht-
Beachtung von den Verhaltensnormen der anderen Kultur wird als personlichen Angriff
aufgefasst und nicht als eine Folge der kulturellen Unterschiede.

Da die Kulturen Systeme von Verhaltens- und Bedeutungsmustern sind, die im
Rahmen einer Gesellschaft organisiert sind und folglich von der Gesellschaft abhéngig sind,
stehen sie auch im Zeichen eines stindigen Wandels. Diesen Kulturwandel bewirken die
zahlreichen Entdeckungen und die Erfindungen, die als Ausdruck des wissenschaftlichen und
technischen Fortschritts in einer Gesellschaft entstehen. Ein anderer Faktor der kulturellen
Verinderungen sind die sogenannten ,,Leihgaben® aus anderen Kulturen, die das Resultat der
globalen Vernetzung aller Bereiche sind. Auf diesem Weg werden die materiellen und
kulturellen Werte aus anderen Kulturen beliebig iibertragen und aufgenommen. Man hat
festgestellt, dass die kulturelle Verbreitung ein komplexer Prozess von Alt und Neu ist. Wenn
man die Tendenz beriicksichtigt, dass einige materielle Werte sich schneller und leichter
verdndern, dann kann man verstehen, warum Lebensgewohnheiten und- einstellungen ein
langsameres Verdnderungstempo haben und dem kulturellen Wandel Widerstand leisten.
Deshalb ist der kulturelle Wandel als eine Wechselwirkung von Alt und Neu verstanden, die
viele neue Mischformen ergibt. Die Entscheidung zur Ubernahme dieser Mischformen gehort
im wahrsten Sinne des Wortes dem Menschen in der Aufnahmekultur.

Es wurde oft iiber kulturelle Werte als Kulturbestandteile gesprochen, die als
Verhaltensorientierungen dienen. Es ist eine bekannte Tatsache, dass Wertvorstellungen und
Normen, Vorstellungen und Einstellungen einen wichtigen Einfluss auf das menschliche
Handeln haben. In diesem Sinne ist das Erkennen dieser Werte eine grundlegende, nicht
einfache Aufgabe fiir die Fachleute aus dem Kulturbereich, wie Lehrer, Sozialarbeiter,
Psychologen usw.,weil die kulturellen Werte im Unbewussten tief verwurzelt und nicht
immer sichtbar sind. Thre Ubertragung erfolgt iiber das menschliche Handeln verbal oder
nonverbal und kann Ausdruck der sozialen Vernetzung und des gesellschaftlichen Status des
Individuums sein.

Beziiglich der Gegeniiberstellung sichtbar-unsichtbar stehen zwei Kulturmodelle der
,Eisberg® und die ,,Zwiebel®, die die Auffassung von Kunst als ein Komplex von nicht
empirisch wahrmehmbaren, tief liegenden Grundannahmen, Werthaltungen und Normen, von
wahmehmbaren Handlungen und von materiellen Giitern darstellen. Mittels dieser zwei
Kulturmodelle lassen sich viele kulturbedingte Ereignisse und Situationen erkldren. Das
Modell der ,,Eisberg” vermittelt die Auffassung von der Bestimmtheit des Individuums durch

64

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

seine Kultur und von der ersten Orientierung zu Beginn des Kulturlernens. Den beiden
Kulturmodellen wurde die strenge Abhéngigkeit der Individuen von ihrer kulturellen Umwelt,
aber auch der Gedanke der engen Verbindung zwischen den Elementen der drei Ebenen —
Werte / Normen, Verhaltensweisen und Dinge eingewendet. Eine entwickelte Auffassung
stellt das ,,Rucksack”- Modell dar, das die Gegeniiberstellung sichtbar-unsichtbar aufbewahrt,
aber von der Kultur als offenem, wandelbarem Prozess ausgeht. Das Individuum besitzt
kulturelles Wissen, sein Umgang damit ist aber frei, flexibel, selbstindig, je nach Vorliebe,
Umsténden oder nach Kulturzwang. Es steht aber fest, dass jedes Kulturmodell in einer
bestimmten Situation niitzlich sein kann. Das ,,Eisberg”- Modell kann zum Beispiel bei der
Bearbeitung von Begegnungssituationen in klassischen internationalen Kontexten von
Austauschprogrammen fiir Schiiler und Studenten, Stipendiaten, Diplomaten usw. meistens zu
Beginn ihres Aufenthaltes dienen. Die Wahrnehmung mancher kulturellen Unterschiede kann
Konflikte auslosen, fiir die das Erkennen von Ursachen von Bedeutung ist. Das kann gerade
das “Eisberg”- Modell durchfiihren. Gute Dienste leistet es auch in Ausbildungsprogrammen
zur interkulturellen Kompetenz, denn es bietet den Anféingern im Bereich der Interkulturalitét
wertvolle Strukturen an, die den Kultur-Lernprozess fordern konnen.

Eng verbunden mit dem Wahrnehmungssystem ist die Wahrnehmungsfihigkeit, die
von den menschlichen Sinnesorganen bestimmt wird. Es ist eine bekannte Tatsache, dass die
menschlichen Sinnesorgane Reize registrieren, die das Gehirn unvollstdndig oder wahllos
aufnimmt. Es filtert die Reize, indem das Bekannte wieder erkannt wird und zu einer
Gesamtwahrnehmung integriert wird. Einige wahrgenommene Reize konnen aber nicht
behalten werden, sie werden in vielen Situationen vergessen, weil sie unbekannt sind. Die
Wahrnehmung ist also, ein selektiver Prozess, der dem Menschen mdoglich macht, das
Bekannte einzuordnen. AuBerdem gibt es die Tendenz, dass der Mensch Reize, die seinen
Erwartungen nicht entsprechen, nicht erkennt oder, wenn diese Reize seinen Erwartungen
entsprechen, werden sie akzeptiert und als Bekanntes aufgenommen. Die Wahrnehmung ist
von verschiedenen Faktoren abhédngig wie zum Beispiel von Einstellungen, Interessen,
Werten, personlichem Kontakt, Gefiihlen und nicht zuletzt von den kulturellen Unterschieden,
die infolge des interkulturellen Vergleichs entstehen. Im interkulturellen Vergleich ist die
Wahrnehmung ein kulturspezifischer Prozess, bei dem man fiir das Wahrgenommene eine
Erklarung der Ursachen sucht. Der Mensch versucht, sich in einer sozialen Umwelt zu
orientieren, indem er sein eigenes Verhalten sowie das Verhalten anderer sinnvoll einordnet
und ihm eine Bedeutung zuweist. Auf diese Weise kann er das Verhalten anderer verstehen,
ein zukiinftiges Verhalten antizipieren und sein eigenes Verhalten sinngeméf ausrichten. Ein
wichtiges Ziel in der interkulturellen Begegnung bleibt die Erklarung der Ursachen fiir das
Verhalten anderer, Erkldrung, die in den meisten Fillen im eigenen kulturellen Kontext als
unbewusste Routine erfolgt. Man braucht zum Beispiel keine Erkldrung fiir das
Entgegenstrecken der rechten Hand bei einer Begegnung oder das Anlidcheln bei der
BegriiBung. Es sind Haltungen, die in der eigenen Kultur bekannt sind und deshalb unbemerkt
bleiben. In der Schweiz kann aber das Dreikiisschenritual, das auf der rechten Wange des
Gegeniibers beginnt, nicht unbemerkt bleiben, wihrend es in vielen Landern tiblich ist, sich
zweimal auf die Wangen zu kiissen. Es gibt doch die Tendenz, uns selbst positiver und das
Fremde negativer zu bewerten. Die positive Bewertung des Verhaltens von dem
Eigenkulturellen ldsst sich durch die personlichen Stimmungen erkldren, wéhrend die
negative Bewertung des Verhaltens von dem Fremdkulturellen von situativen Faktoren

65

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

bewirkt ist, wie zum Beispiel die Unpiinktlichkeit, die Unordnung, Kilte, Verschlossenheit
usw. Oft horen wir von Eigenschaften wie: ,der Engldnder ist niichtern und
traditionsbewusst”, ,der Amerikaner ist vordergriindig und materialistisch®, “der
Lateinamerikaner ist lebensfroh®, ,der Italiener ist leidenschaftlich, musikalisch und
unordentlich®, ,.der Deutsche ist piinktlich, fleiBig, ordentlich und ehrlich®, ,,der Chinese ist
gastfreundlich®, ,,der Franzose ist romantisch®, ,,Schwarze sind athletischer als WeiBe* usw.
Solche klischeehaften Verallgemeinerungen, in denen Vorstellungen iiber andere Volker
vorkommen, sind als Stereotype bekannt. Stereotype sind fest verankerte mentale
Forschungen der Mitglieder verschiedener sozialer Gruppen. Stereotype sind in allen
menschlichen Gesellschaften und Gemeinschaften anwesend. In der Regel griinden sie sich
nicht auf direkte Erfahrungen, sondern auf Vergangenes und Uberliefertes wie zum Beispiel:
,die dummen Blondinen”, “der allwissende Lehrer”, “die unflexiblen Alten” u.a.
Zweifelsohne konnen die Stereotype auch Realitdten wiedergeben. Die stereotypen Bilder
stellen oft Unterschiede in ihren Bewertungen dar. lThre Wirkung kann neutral sein: ,,der
traditionsbewusste Englédnder”, “der blonde Schwede”, positiv: “der musikalische Italiener”,
“der piinktliche Deutsche”, oder negativ: “der geizige Schotte”, “der habgierige Jude”. Die
negativen Bewertungen werden oft auch Vorurteile genannt und dabei geht es auch um
vereinfachende und starre Generalisierungen mit einer Tendenz zur negativen Bewertung und
Emotionalitdt dem Fremdkulturellen gegeniiber. Oft beinhalten die neutralen oder positiven
Bewertungen auch negative Bewertungen wie im Beispiel ,,der Italiener ist leidenschaftlich
und musikalisch. Indirekt denkt man, dass man sich nicht fiir so ,leidenschaftlich und
musikalisch® hilt, sondern eher fiir ,,leidenschaftslos und unmusikalisch*.

Da die Stereotype Bestandteile jeder Kultur sind, lassen sie sich schwer édndern oder
beseitigen, im kulturellen Verlauf werden sie iiber Familie, Schule, Sprache oder Medien
weitergegeben. Eltern, Lehrer, Nachbarn warnen oft vor dem Umgang mit den ausléndischen
Kindern oder der Umgang mit bestimmten ausldndischen Menschengruppen wird ganz
einfach vermieden. Im Bereich der Sprache gibt es viele Redensarten mit Bezug auf
verschiedene Menschengruppen, die hiufig uniiberlegt verwendet werden. In
Alltagsgesprachen hort man oft im Deutschen ,katholisch gucken”, “muslimischer
Fundamentalist”, “etwas Tiirken®, ,,das kommt mir spanisch vor usw. Das sind Stereotype,
die tiber Generationen tiberliefert und spiter gebraucht werden. Auch die visuellen Medien
und das Internet leisten einen besonderen Beitrag zur Uberlieferung von Stereotypen. Die
Fernsehsendungen, die Filme, die Nachrichtensendungen, die Werbungen vermitteln
kulturelle Aspekte im Zusammenhang mit dem Alltag, Sitten und Bréuchen, Religion und
Integration der Auslénder in dem Zielland.

Wie frither erwdhnt wurde, konnen die Stereotype nicht einfach beseitigt oder
abgeschafft werden. Die Untersuchungen haben gezeigt, dass die Stereotype fiir den
Menschen wichtig sind, da sie viele Funktionen erfiillen. Im Alltag sind die Stereotype
unentbehrlich, sie helfen bei der Organisierung, beim Behalten im Gedéichtnis und bei
Wiederabrufung von Informationen. Aulerdem unterstiitzen sie das Psyche des Menschen in
dem Glauben an das positive Eigenkulturelle und damit dienen sie als Schutzmechanismus
der eigenen Personlichkeit. Der Wunsch nach Verteidigung vor den schlechten Eigenschaften
und als ,,gute Menschen” zu erscheinen, hat dazu gefiihrt, dass man diese schlechten
Eigenschaften auf die Vertreter des Fremdkulturellen verschiebt und auf diese Weise die
eigene Personlichkeit rein von aggressiven Gefiihlen und negativen Haltungen bewahren

66

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

kann. Empfindliche Menschen und Menschen, die ungeeignet Konflikte geldst haben, zeigen
keinen Widerstand gegen Haltungen voll starken Vorurteilen. Solche instabilen Menschen
entwickeln keine Frustrationstoleranz und deshalb konnen sie weniger mit Konflikten
umgehen. Die Emotionalitét tritt vor die Vernunft und verhindert die Konfliktlosung. Eine
andere Funktion der Stereotype ist, dass sie zur Abgrenzung zwischen Menschengruppen
dienen. Sie erleichtern das genaue Kennenlernen von wahren und vermeintlichen Merkmalen
der fremdkulturellen Gruppe, aber auch der eigenen Gruppe. Man kann die eigene Gruppe mit
Hilfe der fremden Gruppe, deren Merkmale schon festgelegt worden sind, besser definieren.

Als Wahrmehmungsfilter konnen die Stereotype im interkulturellen Kontakt die
Bewertung des Gesprichspartners und folglich auch unser Verhalten ihm gegeniiber
beeinflussen. Negativ belastete FEigenschaften wie Unpiinktlichkeit, Unsauberkeit,
Unordnung, Aggresivitidt werden in der Regel mehr den anderen Kulturgruppen und weniger
der eigenen Gruppe zugeschrieben. Eine falsche negative Bewertung bilden Stereotype und
Vorurteile, die Diskriminierungen und ein ungeeignetes Verhalten dem
Kommunikationspartner der fremden Kulturgruppen gegeniiber bewirken. Eine
unentsprechende Behandlung von Menschen, die zu der fremden Kulturgruppe gehoren, kann
zur Verschlechterung der Beziehungen mit diesen Menschen fithren und das ist eine
unerwiinschte Tatsache besonders, wenn man gemeinsam arbeiten muss, um bestimmte
Aufgaben zu erfiillen. In diesem Punkt denkt man an die Teilnahmen an internationalen
Projekten, Geschéftsverhandlungen, an einem diplomatischen und kulturellen Austausch
usw., die wegen einer falschen Wahrnehmung leicht scheitern kénnen. Da man den
Kommunikationspartner in seiner individuellen Vielfalt nicht wahrnehmen kann, gibt es die
Gefahr der falschen Bewertung und Behandlung. Zwecks einer Relativierung von
bestehenden Generalisierungen sollte man Informationen iiber die aktuelle Situation, die
Motivationen und die Biographie des fremdkulturellen Gegeniibers sammeln und es in der
richtigen Perspektive sehen und kennenlernen. Fiir den interkulturellen Kontakt braucht man
eine gute Vorbereitung und Geduld, um mit den stereotypen und vorurteilsvollen Haltungen
richtig umgehen zu konnen, denn jeder ist der Tréger seiner eigenen Kultur.

Heutzutage gibt es oft die Uberzeugung, dass sich Stereotype und Vorurteile in der
interkulturellen Begegnung ,,von selbst* abbauen. Man rechnet zum Beispiel damit, dass im
Rahmen von Begegnungsprogrammen fiir Schiiler und Studenten Sympathie und Nahe
entstehen wiirden, die zur Auflésung von falschen und negativen Bildern fithren kénnten. Die
Wirklichkeit bestreitet aber diese Hypothese. Die alltagliche interkulturelle Begegnung kann
oft zu einer Verstdrkung der Stereotype und Vorurteile fithren, besonders wenn man seine
Erwartung durch ein Bild bestétigt. Wenn das Bild am Anfang diffus ist, kann es stirker
infolge des direkten Kontakts werden. Deshalb ist es zum Abbau von Stereotypen zu
empfehlen, dass man sie zuerst forschen sollte, mit Menschen aus anderen Kulturen direkte
Kontakte kniipfen, um zu iiberpriifen in welchem Mafle diese bestehenden Stereotype ergénzt
und korrigiert werden konnen, so dass andere Menschen eine wahre Vorstellung iiber die
fremdkulturellen Gruppen und Menschen erwerben konnen. Erst danach konnte man die
negativen Auswirkungen von Stereotypen auf die interkulturelle Kommunikation
einschranken, wihrend die positiven Faktoren von Stereotypen zur Entwicklung der
interkulturellen Kommunikation beitragen werden.

Ein wichtiger Aspekt bleibt jedoch der Umgang mit dem Kulturfremden, fiir den man
eine bestimmte Kompetenz braucht. Die Bewiltigung der interkulturellen Begegnungen ist

67

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

von den individuellen und kulturellen Erfahrungen abhingig. Man geht von der Tatsache aus,
dass die Wahrnehmung und die Bewertung des Kulturfremden im Zusammenhang mit dem
Wissen iiber die eigene Kultur ist. Die eigene Kultur steht im Mittelpunkt und die Handlungen
von Fremden werden mit Hilfe der eigenen Standards gedeutet und bewertet. In diesem Fall
spricht man von ethnozentrischen Tendenzen, da man die eigene Kultur als
,selbstverstandlich” und ,,normal®“ betrachtet, vielleicht weil man sich der eigenen Kultur
weniger bewusst ist. Das Fremdkulturelle wird aus der Perspektive der eigenen Kultur erklart
und beurteilt, ein Verhalten, das das Verstehen des Anderen und damit das Gelingen der
Kommunikation verhindert. Der interkulturelle Umgang erscheint oft schwierig, da man in
Kontakt mit anderen Menschen kommt, die eine andere Kultur haben, anders aussehen und
denken, eine andere Sprache sprechen, andere Haltungen, Gewohnheiten, Brduche usw.
haben. Dabei entstehen oft im Kommunikationsprozess Unsicherheit, Angst, Stress und sogar
Orientierungslosigkeit, weil man an Missverstindnisse denkt, die zu Konflikten fiihren
konnten. Die in Kulturschocksituationen befindenden Menschen suchen dann nach Ursachen
in sich selbst oder bei den Individuen der anderen Kultur. Dabei sollten sie abwarten, den
Anderen beobachten, viel Geduld, Toleranz und Verstdndnis zeigen. Ein schnelles Handeln ist
unangemessen, denn fiir die Kontrolle der Gefiihle braucht man Zeit, Informationen und
Vertrauen.

Eine addquate Wahrnehmung und Bewertung der interkulturellen Situationen
repriasentiert oft eine Herausforderung fiir den interkulturellen Umgang. Da die
Kommunikationspartner unterschiedliche kulturelle Erwartungen haben, kann man leicht zu
Fehldeutungen und unangemessenen Bewertungen kommen. Um diese Situation zu
vermeiden, empfehlen die Sozialpsychologen Achtsamkeit in der Kommunikation. Das
bedeutet, aufmerksam, bewusst und offen fiir alle neuen Informationen zu sein, auf die Gestik,
Mimik, Korperhaltung und die Vieldeutigkeit der Worte des fremdkulturellen
Kommunikationspartners aufmerksam zu sein. Gesten wie z.B. Schulterzucken bei
Ratlosigkeit, Kopfschiitteln bei Ablehnung, Kopfnicken fiir Zustimmung, der von Daumen
und Zeigefinger gebildete Kreis als OK-Zeichen, der Hindedruck bei Begriifung u.a. gelten
als Anzeichen fiir emotionale Erregung, haben jedoch in anderen Kulturen unterschiedliche
Bedeutung. Eine Untersuchung des BegriiBungsrituals bringt das folgende Ergebnis mit:
Wihrend das Handeschiitteln in Deutschland fiir Erwachsene beider Geschlechter typisch ist,
ist es in Russland nur fiir Ménner, die BegriiBung zwischen einem Mann und einer Frau
beschrénkt sich nur auf das einfache Kopfnicken. Eine andere Form nimmt die BegriiBung in
Frankreich ein, wobei die Partner sich zwei oder drei Kiisschen an der Wange in die Luft
geben. Wie man bemerken kann, sind die Gesten kulturspezifisch. Was in der eigenen Kultur
eine Selbstverstdndlichkeit ist, kann unter Umstinden in der fremden Kultur
Missverstindnisse und Probleme auslosen. Auch der Gesichtsausdruck eines Menschen
spiegelt die Gedanken und die Emotionen wider. Die Grundemotionen Arger, Trauer, Freude,
Skepsis und Ekel sind in den meisten Kulturen sehr &hnlich und deshalb werden sie leicht
erkannt, aber sehr unterschiedlich gestaltet ist die Intensitit der Mimik, des Gefiihls und die
Bedeutung der mimischen Signale, wie z.B. das Lacheln, Augenbrauen hochziehen, Augen
zusammenkneifen. In der Regel ist das Lécheln Ausdruck der Freude, der Zufriedenheit, des
Selbstvertrauens, der Sympathie. Es kann aber auch Zweifel (skeptisches Léicheln) oder
Feindseligkeit (bosartiges Lécheln) ausdriicken. In der amerikanischen Kultur gibt es hier
zusitzlich auch das Hoflichkeitsldcheln, das eine gute Kommunikationsstimmung schafft und

68

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

eigene negative Gefithle wie Wut, Arger, Traurigkeit, Unzufriedenheit, Unsicherheit
verheimlichen soll. Das Hoflichkeitslicheln konnte fiir den fremdkulturellen
Kommunikationspartner sehr verwirrend sein. Die russische Kultur kennt zum Beispiel kein
Hoflichkeitsldcheln und aus diesem Grund behauptet man, dass ,,Russen grimmig und
unfreundlich gucken”. In diesem Sinne gibt es eine wertvolle Information iiber McDonalds,
das vor der Erdoffnung seiner ersten Filiale in Moskau um 1990 das russische
Bedienungspersonal in Hoflichkeitsldcheln trainieren musste, damit es die interkulturellen
Begegnungen bewiltigen kann. Zu der Gruppe der nonverbalen Signale zéhlen auch die
Augenbewegungen. Die Blickrichtung, der Blickkontakt, im allgemeinen das Blickverhalten
kann bei der Einschétzung des anderskulturellen Gegeniibers helfen. Ein Blick in die Augen
des Partners kann als Ehrlichkeit und Ernsthaftigkeit, aber auch als Respektlosigkeit und
Widerstand gelten. Diese Blickbedeutungen sind in vielen Kulturen &hnlich, in
interkulturellen Begegnungen konnen sie oft nicht mehr giiltig sein. Die Situation eines
Schiilers mit fremdkulturellen Hintergrund, der vom Lehrer ausgeschimpft wurde, und dabei
den Lehrer mit gesenktem Blick sieht, statt ihn in die Augen zu schauen, weil er zu Hause im
Geist des Respektes erzogen wurde, kann das Verhalten des Lehrers negativ beeinflussen. Der
Arger des Lehrers kann groBe Dimensionen einnehmen, weil er die Bedeutung der
Verweigerung des Blickkontaktes in der anderen Kultur nicht kennt. Er reagiert unbewusst
und denkt, dass der Schiiler ausweichen will. Auch die Korperhaltung ist ein MaB3stab fiir die
Einstellung des fremdkulturellen Kommunikationspartners, denn sie kann kulturspezifische
Inhalte vermitteln. Wenn man beriicksichtigt, dass der Mensch seinen Kdrper in bis zu 1000
verschiedene stabile Positionen bringen kann, so ist es doch erstaunlich, dass nur eine
begrenzte Anzahl davon als kommunikationstauglich angesehen wird. Diese geringe Anzahl
von Kérperpositionen ist in jeder Kultur willkiirlich, es gibt aber auch Uberschneidungen mit
anderen Kulturen. In der arabischen Kultur wére eine grofle Beleidigung, wenn man so sitzen
wiirde, dass man die Schuhsohlen einer Person sdhe. In der européischen Kultur gilt dieses
Verhalten als unabsichtlich und unkontrolliert und wiirde niemanden beleidigen.

In allen erwédhnten Situationen ist die Kontrolle des eigenen Verhaltens eine
Notwendigkeit, denn die Selbstkontrolle kann unangenehme Konsequenzen beseitigen. Fiir
eine achtsame Kommunikation wire es angebracht, den kommunikativen Prozess konzentriert
und geduldig zu verfolgen, um die Perspektiven des Anderen besser zu verstehen, das heif3t
seine Sichtweisen, Bediirfnisse und Motivationen und gleichzeitig aber auch seine eigenen
besser zu begreifen.

Zum Gelingen der Kommunikation trdgt auch die Empathie bei, das heiit die
Féhigkeit, die Denkweisen und die Gefiihle des Anderen mit Respekt zu beachten, seine
Perspektive aufmerksam zu erfassen, auch wenn man nicht immer damit einverstanden ist.
Eine wichtige Technik, um die Empathie zu erreichen, ist dem fremdkulturellen
Kommunikationspartner mehr Zeit und Geduld zu gewéhren, aktiv zu horen, um die
eventuellen Fehlwahrnehmungen zu vermeiden. Oft stellt man bei dem Anderen lange
Redepausen, unklare AuBerungen fest, die die Informationsaufnahme und —verarbeitung in
hohem Malle belasten. Dann ist es angebracht, genau zu horen, was der fremdkulturelle
Kommunikationspartner sagt, die nonverbalen Signale beachten, damit man sich in die
emotionale Welt des Anderen erfolgreich versetzen kann und auf diese Weise
Missverstiandnisse vermeidet, die letztendlich zu einem Konflikt fithren kénnten.

69

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

Ein erfolgreicher interkultureller Umgang schlieBt auch die Féhigkeit zum
Perspektivenwechsel ein. Dazu ist es notwendig, sowohl die Perspektive des fremdkulturellen
Kommunikationspartners, als auch seine eigene Perspektive zu erkennen und sie zu
vergleichen. Wenn man sich den Werten, den Gewohnheiten, den Regeln, die unser Handeln
bestimmen, bewusst wird, dann kann man die Eigentiimlichkeiten des Anderen besser und
leichter wahrnehmen und begreifen. Auf der interkulturellen Ebene muss man immer damit
rechnen, dass das anderskulturelle Gegeniiber andere kulturelle Werte, Denkweisen,
Hintergriinde, Gefiihle vertrit, die Ausdruck seiner Kultur sind und gleichzeitig auch ein
Bezugspunkt im Perspektivenvergleich. Der Kontakt mit der Perspektive des Anderen stellt
oft Probleme, weil man auf den ersten Blick die Unterschiede zwischen den zwei
Perspektiven nicht bemerkt und wenn man sie wahrgenommen hat, ist es schwierig sofort
Kompromisse zu finden, um die Kommunikation zu fordern. Auf jeden Fall erfordert die
Entdeckung der Perspektive nicht nur Zeit, Ausdauer und das Bewusstsein dieser
Unterschiede, sondern auch Wissen iiber den kulturellen Hintergrund des Anderen. Eine
Kléarung der Unterschiede und Gemeinsamkeiten wiirde zur Bewusstmachung des
fremdkulturellen Kommunikationspartners fiihren und damit auch zum Erreichen von
angestrebten Zielen.

Eine wichtige Aufgabe fiir die interkulturellen Begegnungen bleibt die Ausbildung der
Flexibilitit des eigenen Verhaltens, das bedeutet die FErweiterung der eigenen
Handlungsroutinen. Dabei geht es um die Fihigkeit, in einer bestimmten Situation
entsprechend zu handeln und sich auf die kommunikativen Bediirfnisse des fremdkulturellen
Kommunikationspartners einzustellen, sich fiir alternative Rollenverstdndnisse 6ffnen zu
konnen, kulturell sich gegenseitig anzupassen. Eine Handlungskompetenz zu erwerben, d.h. in
einem bestimmten interkulturellen Kontext kompetent und zielgerichtet reagieren zu kénnen,
ein schwieriges Problem ldsen zu konnen, dazu Alternativen zu finden, ist eine wichtige
Voraussetzung fiir die interkulturellen Begegnungen. Die Verdnderung des eigenen
Verhaltens und die Erweiterung seiner Handlungsroutinen, d.h. das Kennenlernen, Verstehen
und Erlernen der Denk- und Verhaltensweisen des anderskulturellen Gegentibers, kénnen die
kulturelle Anpassung und Kommunikation vereinfachen. Die Einfithrung von Strategien, wie
zum Beispiel die Verwendung der Anrede mit ,,Sie” und “Du” und umgekehrt, das enge
Zusammensitzen, die Vermeidung von bestimmten Wortern beim Reden, das lautere und
schnellere Reden usw., kann zur Ausbildung eines flexiblen, ethischen Handelns beitragen
und dadurch auch zur Verbesserung der interkulturellen Kontakte.

Aufgabe 1. Lesen Sie nun den Text Andere Sitten, von Schami Rafik. Wie verhalten sich die
arabischen Géste, wie die deutschen? Welche Unterschiede gibt es zwischen den zwei
Kulturen?

Andere Sitten

In Damaskus fiihlt sich jeder Gastgeber beleidigt, wenn seine Géste etwas zu essen
mitbringen. Und kein Araber kdme auf die Idee, selber zu kochen oder zu backen, wenn er bei
jemandem eingeladen ist. Die Deutschen sind anders. Wenn man sie einlddt, bringen sie stets
etwas mit: Eingekochtes vielleicht oder Eingelegtes, manchmal auch selbstgebackenen
Kuchen und in der Regel Nudelsalat. Warum Nudelsalat, mit Erbsen und Wiirstchen und

70

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

Mayonnaise? Auch nach zweiundzwanzig Jahren in Deutschland finde ich ihn noch
schrecklich.

In Damaskus hungert ein Gast am Tag der Einladung, weil er weil3, dass ihm eine Priifung
bevorsteht. Er kann nicht blof3 einfach behaupten, dass er das Essen gut findet, er muss es
beweisen, das heilit eine Unmenge davon verdriicken. Das grenzt oft an Korperverletzung,
denn keine Ausrede hilft. Gegen die Argumente schiichterner, satter oder auch magenkranker
Giste halten Araber immer entwaffnende, in Reime gefaf3te Erpressungen bereit.

Deutsche einzuladen ist angenehm. Sie kommen piinktlich, essen wenig und fragen neugierig
nach dem Rezept. Ein guter arabischer Koch kann aber gar nicht die Entstehung eines
Gerichts, das er gezaubert hat, knapp und verstindlich beschreiben. Er fingt bei seiner
Grofmutter an und endet bei lauter Gewiirzen, die kein Mensch kennt, da sie nur in seinem
Dorf wachsen und ihr Name fiir keinen Botaniker ins Deutsche zu iibersetzen ist. Die
Kochzeit folgt Gewohnheiten aus dem Mittelalter, als man noch keine Armbanduhr hatte und
die Stunden geniisslich vergeudete. Ein unscheinbarer Brei braucht nicht selten zwei Tage
Vorbereitung, und das unbeeindruckt von aller modernen Hektik.

Deutsche Giste kommen nicht nur piinktlich, sie sind auch prézise in ihren Angaben. Wenn
sie sagen, sie kommen zu fiinft, dann kommen sie zu fiinft. Und sollten sie wirklich einmal
einen sechsten Gast mitbringen wollen, telefonieren sie vorher stundenlang mit dem
Gastgeber, entschuldigen sie sich dafiir und loben dabei die zusédtzliche Person als einen
Engel der guten Laune und des gediegenen Geschmacks.

So groBartig Araber als Gastgeber sind, als Géste sind sie dagegen furchtbar. Sie sagen, sie
kommen zu dritt um zwolf Uhr zum Mittagessen. Um sieben Uhr abends treffen sie ein. Und
vor Begeisterung iiber die Einladung bringen sie Nachbarn, Cousins, Tanten und
Schwiegersohne mit. Aber das bleibt ihr Geheimnis, bis sie vor der Tiir stehen. Sie wollen
dem Gastgeber doch eine besondere Uberraschung bereiten. Einmal zihlten wir in Damaskus
eine Prozession von neunundzwanzig Menschen vor unserer Tiir, als meine Mutter ihre
Schwester eingeladen hatte, um mit ihr nach dem Essen in Ruhe zu reden.

Ein leichtfertiges arabisches Sprichwort sagt: Wer vierzig Tage mit Leuten zusammenlebt,
wird einer von ihnen. Seit liber zweiundzwanzig Jahren lebe ich inzwischen mit den
Deutschen zusammen, und ich erkenne Verdnderungen an mir. Aber die Mitbringsel der
Giste? Wein kann ich inzwischen annehmen, aber Nudelsalat — niemals.

Aufgabe 2. Wie finden Sie das Verhalten der deutschen und der arabischen Giste? Wie
wiirden Sie sich verhalten, wenn Sie die kulturellen Gewohnheiten als befremdlich empfinden
wirden? Was ist in Threr Kultur tiblich, wenn man bei einer Familie oder Verwandten zum
Essen eingeladen wird? Beachten Sie dabei die folgenden Stichworte: Mitbringsel,
Piinktlichkeit, Anzahl, Essen und Rezept.

Aufgabe 3. Lesen Sie den Text Schlitzauge tiber Grofinasen, von Herbert Rosendorfer. Was
erfahren Sie liber die Essensgewohnheiten der Deutschen? Was und wie essen sie? Was ist

uberraschend fiir den chinesischen Gast? Warum?

Schlitzauge tiber Grofinasen

71

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

Frau Kai-Kung hatte ein Abendessen fiir uns vorbereitet. Sie begriiSte uns freundlich.

Herr Shi-Shmi hatte sie vorher unterrichtet, wer ich sei, das heif3t er hat zu ihr gesagt, ich sei
ein Besuch aus ,,China”, treibe hier Studien (was ja stimmt) und wohne bei ihm (was auch
stimmt).
/.../ Das Essen in dieser Welt ist eine eigene Betrachtung wert. Hundefleisch gilt als
ungeniefB3bar, ja abstofend. Dafiir essen die GroBnasen Kiihe und Ochsen, und sie trinken die
Milch von Kiihen — mir wird ganz schlecht, wenn ich zuschaue — und essen Derivate aus
dieser Milch, die in feste Form umgewandelt wird. Die Derivate heilen Bu-ta und Kai-*Be.
Bu-ta ist gelb und schmeckt nach gar nichts (sie schmieren das Bu-ta auf Fladen); Kai-‘Be ist
auch gelb und riecht stark nach ungewaschenen Fiilen. Das Schlimmste aber, was sie aus der
Kuhmilch gewinnen, ist eine wackelnde, weillliche Masse, die stark nach dem Grundprodukt
stinkt und Yo-kou heifit. Herr Shi-Shmi isst das zum Friihstiick, hat auch mir schon davon
angeboten. Er sagt, es sei sehr gesund. Ich kann mir nicht vorstellen, dass etwas gesund sein
kann, wovon es einem normalen Menschen wie mir den Magen umdreht./.../

Ubrigens ekelt es die GroBnasen offensichtlich selber vor ihren Speisen. Davon habe
ich dir ganz zu Anfang schon berichtet, im Zusammenhang mit dem Ess-Instrument Gan-bal,
das ein Stab ist, der vorn in vier Spitzen auslduft. Damit spieen sie die einzelnen
Fleischhéppchen auf, die sie mit kleinen Tischsidbeln vom Tisch abschneiden. AuBBerdem gibt
es ein Instrument, das sich vorn zu einem Schiisselchen verbreitert. Damit schlabbern sie
unter anderen ihren Yo-kou. Die Speisen mit den Hénden zu beriihren, gilt als peinlich und
duBerst unfein.

Herrn Shi-Shmi habe ich so weit gebracht, dass er mir nur noch kocht, was ich
gewohnt bin: Fleisch vom Schwein, Huhn, Ente, Fisch. Das alles gibt es auch hier, aber die
Vorliebe der Grofnasen gilt kulinarisch dem Rindvieh. Sollte das der Grund fiir ihre dumpfe
Verrohung sein? Ich nehme an, Herr Shi-Shmi hat die Dame Kai-Kung von meinen
Essensgewohnheiten unterrichtet, denn ich halte das Menii kaum fiir einen Zufall: es gab
zunidchst fein geschnittenen Lachs mit Zitrone. Zum Gliick kalt; ansonsten ziehen es die
GroBnasen vor, ihr Essen glithend heill zu verzehren. Die Geschmacksorgane verschlieen
sich vor der Hitze sofort. Kein Mensch kann so feinere Nuancen unterscheiden. Aber der
Lachs war kalt. Dann kam Salat, dann ein Stiick Schwein, aber in Scheiben flach auf den
Teller gelegt. Reis kennt man zwar auch, aber er ist nur entfernt dem unseren dhnlich; die
Hauptbeilagespeise ist eine uns vollig unbekannte Wurzel, eine gelbliche Knolle, die, sagt
Herr Shi-Shmi, aus einem Land kommt, von dem meine Zeitgenossen keine Ahnung hatten,
weil nie einer hingekommen ist./.../

Am Ende der Mahlzeit servierte die schone, in das weithinleuchtende und
durchschimmernde Wellenkleid gehiillte Dame Kai-Kung eine Siifispeise. Die Grofinasen
ndmlich, musst du wissen, unterscheiden streng nach siilen und sauren Speisen. Sie mischen
kaum. Siiles mogen sie, kommt mir vor, lieber, denn das gibt es immer am Schluss der
Mahlzeiten.

Was Frau Kai-Kung servierte, war sicher gut gemeint, aber fiir mich ungenief3bar.
Zwar die anderen konnten sich nicht genug tun vor ,,Ah” und ,,Oh” und fielen iiber den stark
dunkelbraunen flaumig-festen Brei her. Ich versuchte von meinem eingetauchten Finger und
stellte sofort fest: der Brei enthielt Rindsmilch. Ich machte eineinhalb Verbeugungen vor Frau
Kai-Kung und verzichtete auf die Speise.

72

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

Ubrigens gilt — wie so vieles, was wir als natiirlich empfinden — das Eintauchen des
Fingers in das Essen, um zu kosten, als unfein. Ebenso wird es als nachgerade unanstindig
empfunden, nach dem Essen als Zeichen, dass es einem geschmeckt hat, zu riilpsen oder einen
Wind fahren zu lassen.

Aufgabe 4. Bestimmen Sie die Unterschiede, die zwischen den beiden Kulturen vorhanden
sind. Charakterisieren Sie das Verhalten des chinesischen Gastes. Hitte er sich anders
verhalten miissen?

Literaturverzeichnis

Bolten, Jiirgen, C. Ehrhardt, Interkulturelle Kommunikation. Texte und Ubungen zum
Interkulturellen Handeln, Sternenfels: Wissenschaft & Praxis, 2003.

Buzera, 1., Dimitrova, E., Kaiter, O., Panea, N., Popova, J., Roth, J., Tenescu, A. Bazele
comunicdrii interculturale. Teorie si practicd, Veliko Tarnovo: Editura Faber, 2012.

Herbert, Martin, Soziale Kompetenz, den Umgang mit anderen iiben, Bern: Verlag Hans
Huber, 1999.

Holzbrecher, Alfred, Wahrnehmung des Anderen. Zur Didaktik des interkulturellen Lernens,
Opladen: Verlag fiir Sozialwissenschaften, 1997.

Kebeck, Giinther, Wahrnehmung. Theorien, Methoden und Forschungsergebnisse der
Wahrnehmungspsychologie, Weinheim: Juventa Verlag, 1994.

Losche, Helga, Interkulturelle Kommunikation, Augsburg: Alex Media, 2005.

Liisebrink, Hans-Jiirgen, Interkulturelle Kommunikation. Interaktion, Fremdwahrnehmung,
Kulturtransfer, Stuttgart: J.B. Metzler, 2008.

Maletzke, Gerhard, Interkulturelle und internationale Kommunikation. Vorschlige fiir
Forschung und Lehre. In: Bausteine zur Kommunikationswissenschaft, Berlin:
Wissenschaftsverlag Volker Spiess, 1984.

Maletzke, Gerhard, Interkulturelle Kommunikation. Zur Interaktion zwischen Menschen
verschiedener Kulturen, Opladen: Westdeutscher Verlag, 1996.

Nieke, Wolfgang, Interkulturelle Erziehung und Bildung. Wertorientierungen im Alltag,
Opladen: Leske + Budrich, 1995.

Petersen, Thomas, C. Schwender (Hg.), Visuelle Stereotype, Koln: Herbert von Halem Verlag,
2009.

Rademacher, Helmolt, M. Wilhelm, Interkulturelle Spiele fiir die Klassen 5 bis 10, Berlin:
Cornelsen Verlag, 2005.

Rosendorfer, Herbert, Schlitzauge iiber Grofinasen. In: Herbert Rosendorfer, Briefe in die
chinesische Vergangenheit, dtv. Miinchen, 1986.

Roth, Klaus, Bilder in den Kopfen. Stereotypen, Mythen, Identitdten aus ethnologischer Sicht.
In: Valeria Heuberger et al. (eds.), Das Bild vom Anderen. Identitdten, Mythen und
Stereotypen in multiethnischen europédischen Regionen, Frankfurt am Main, Bern: P.
Lang, 1998.

Schami, Rafik, Andere Sitten. In: Rafik Schami, Gesammelte Olivenkerne. Aus dem
Tagebuch der Fremde, Miinchen-Wien: Carl Hanser Verlag, 1997.

73

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

Straub, Jirgen, A. Weidemann, D. Weidemann (Hg.), Handbuch interkulturelle
Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe, Theorien, Anwendungsfelder,
Stuttgart: J. B. Metyler, 2007.

Thomas, Alexander, Interkultureller Austausch als interkulturelles Handeln, Saarbriicken:
Breitenbach, 1985.

Wagner, Katja, Stereotype und Fremdsprachenunterricht: Uber den Umgang mit Vorurteilen
und Stereotypen im interkulturellen Fremdsprachenunterricht,  Saarbriicken: Verlag
Dr. Miiller, 2008.

Zick, Andreas, Vorurteile und Rassismus: Eine sozialpsychologische Analyse, Miinster:
Waxmann, 1997.

74

BDD-A31714 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:45:30 UTC)


http://www.tcpdf.org

