
 258 

Nicoleta NEŞU 
Sapienza Università di Roma, Italia 

 
PROBLEME DE TERMINOLOGIE ÎN ACTUL TRADUCERII 

 
Verbul  a comunica, în sensul lui originar, are o semnificaţie profundă, care se regăseşte în 
forma latină a verbului (communicare înseamnă „a face comun ceva, a împărtăşi, a pune 
împreună, a uni”), semnificaţii ce se regăsesc, cel puţin pentru limba română, la  C-tin Noica 
în cuvântul cuminecare. 

 „Cuvântul acesta ‚cuminecare’, purtător de atâtea afirmări, nu este numai al limbii noastre. 
Vine din latinescul communicare şi prin latina ecleziastică a căpătat în toate limbile romanice 
acelaşi sens, de a se împărtăşi de la, a se împărtăşi întru ceva. (…) Comunicarea e de date, de 
semnale sau chiar de semnificaţii şi înţelesuri; cuminecarea e de subînţelesuri”. [1]  

 Legat de acest aspect, Mihai Dinu [2] subliniază tocmai această dualitate a semnificaţiei 
cuvântului a comunica, dualitate ce dă seama şi de ambivalenţa procesuală a fenomenului 
comunicării, evidenţiind dubla sa dimensiune, sacră şi profană: 

 „Comunicarea stă la baza organizării sociale, coagulând şi controlând  raporturile ‚orizontale’ 
dintre oameni, dar angajează totodată şi aspiraţiile lor ‚verticale’, într-o mişcare ascensională 
către planurile superioare ale realităţii. Nu poate trece neobservată, în această ordine de idei, 
paralela semnificativă cu dublul statut al cuvântului, care, pe lângă înţelesul comun, situat în 
sfera semantică a comunicării, îl are şi pe acela de logos, Verb divin, apropriat prin cuminecare. 
Aşezată sub semnul cruciform al acestei duble orientări, comunicarea dobândeşte o rezonanţă 
mai adâncă, un timbru metafizic, pe care definiţiile uzuale i-l refuză, din păcate.”   

 Ca urmare, comunicarea nu mai poate fi înţeleasă doar ca un simplu fenomen mecanic de 
transmitere de informaţie, ci trebuie să-i reatribuim semnificaţia antropologică, cea de 
acţiune asupra altor oameni, creatoare de relaţii intersubiective, fondatoare ale societăţii.  

 Prin natura sa, comunicarea a reprezentat întotdeauna un fapt social şi politic major, 
parte integrantă a vieţii şi ordinii sociale. Omul societăţii moderne 

 „este prins între polul cuvântului şi cel al gestului, sau, mai general, între demers şi discurs. 
Mutaţia ontologică ce a dus la apariţia omului, concomitentă cu apariţia limbii, a deplasat tot ce 
este omul spre cuvânt, adică spre semnificare”. [3]   

Proiectul integrării europene, fenomenul globalizării, întâlnirea dintre spaţii culturale 
diverse presupun o intensificare a contactelor directe, la niveluri diferite, între indivizi 
aparţinând unor culturi şi civilizaţii diferite, prin termenul cultură înţelegând ambele 
definiţii, cea de totalitate a creaţiilor artistice dar şi cea antropologică, de sumă a valorilor 
umane. Europa oferă astăzi un model cultural nou, mult amplificat, unde culturile îşi 
păstrează identitatea dar, în acelaşi timp, contribuie la naşterea unei culturi europene; 
varietatea înseamnă bogăţie şi nu opoziţie. Peisajul lingvistic al Uniunii Europene cuprinde 
23 de limbi oficiale, cărora li se adaugă aproximativ alte 60 de limbi regionale şi limbi ale 
comunităţilor de emigranţi. Respectarea diversităţii culturale şi lingvistice este legiferată 
printr-o serie de acte şi documente specifice. Articolul 128 al Tratatului Uniunii Europene 
prevede dezvoltarea culturii şi limbilor statelor membre, concomitent cu respectarea 
diversităţii lor naţionale şi accentuând, prin diverse mijloace, moştenirea culturală comună. 
Comisia Europeană promovează o politică privind multilingvismul pentru a consolida unul 
dintre motto-urile Uniunii: „unitate în diversitate”. Există o Declaraţie Universală a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:53:09 UTC)
BDD-A3159 © 2010 Editura Europlus



 259 

Drepturilor Lingvistice (semnată la Barcelona, în 1999), pe modelul Declaraţiei Universale a 
Drepturilor Omului din 1948, există o dată în calendar care reprezintă Ziua Internaţională a 
Limbii Materne, s-a propus crearea unui Consiliu al limbilor şi a unei Comisii mondiale a 
drepturilor lingvistice etc. Toate acestea legiferează ceea ce Umberto Eco afirma: 

 „Europa începe o dată cu naşterea limbilor sale populare, iar o dată cu reacţia, de multe ori 
alarmată, la izbucnirea acestora începe cultura critică a Europei, care înfruntă drama 
fragmentării limbilor şi se porneşte a reflecta asupra propriului destin de civilizaţie 
multilingvă.”  [4]  

Dar, acelaşi Eco considera că  

„la capătul îndelungatei sale căutări, cultura europeană se află în faţa necesităţii urgente de a 
găsi o limbă vehiculară care să-i sudeze fracturile lingvistice, astăzi chiar mai mult decât în 
trecut”. [5]  

 Şi, până la recuperarea unei limbi adamice pierdute sau a unei limbi perfecte încă negăsite, 
avem la îndemână ceea ce lingvistica integrală numeşte „vorbire la puterea a doua”, adică 
traducerea. Aceasta vine definită ca o formă particulară, specială a vorbirii, ca „un hablar 
por medio de otra lengua y con un contenido ya dado”, Coşeriu subliniind faptul că, în actul 
traducerii, 

 „se trata de expresar un mismo contenido textual (de texto) en lenguas diferentes. Ahora bien, 
puesto que los contenidos de las lenguas (o „idiomas”) son distintos, mientras que el contenido 
traducido debe ser el mismo, este contenido non puede ser idiomático, sino sólo inter- o supra-
idiomatico”. [6]  

În general, în lucrările de specialitate, actul traducerii a fost considerat ca o activitate de 
gradul doi, o activitate secundară, uneori chiar mecanică, fără a se ţine cont de substratul 
creator pe care aceasta îl presupune şi în afara căruia nu se poate vorbi despre traducere în 
adevăratul sens al cuvântului. Ceea ce se înţelegea prin traducere – în sens „tradiţional” -  
era un proces de mediere în urma căruia, conţinutul unui text ce aparţinea unei anumite 
limbi era redat într-o altă limbă, într-un mod cât mai apropiat posibil, la nivelul structurilor 
semnificatului. Schimbarea radicală de perspectivă vine, pe la jumătatea secolului trecut, 
odată cu activitatea teoretică desfăşurată de Cercul formalist rus şi, apoi, cu cea a  Cercului 
lingvistic de la Praga şi a celora care le-au urmat principiile. Actul traducerii devine, treptat, 
o interpretare, o interrelaţionare a conţinutului semantic cu cel al expresiei la nivelul celor 
două limbi, se vorbeşte despre  procese de substituţie, transfer etc. [7] 

Astfel, procesul traducerii şi problemele pe care acesta le ridică au fost recunoscute ca 
făcând parte din sfera mai largă a proceselor de ordin semiotic din momentul în care s-a 
conştientizat faptul că traducerea nu înseamnă o simplă transpunere a unui semnificat dintr-
o limbă în alta, ci implică trecerea dintr-o realitate socio-culturală în alta. Celebra teză a lui 
Sapir conform căreia limba reprezintă un „ghid al realităţii sociale” şi, deci, că omul este 
condiţionat de şi prin limbaj schimbă, în mod radical, datele problemei. Nu există, spune el, 
două limbi suficient de asemănătoare ca să poate fi considerate ca reprezentând aceeaşi 
realitate socială; modul în care se trăieşte în diferitele societăţi reprezintă moduri distincte şi 
nicidecum acelaşi mod care poartă „etichete diferite”. [8] 

Pornind de la teoriile lui Sapire sau Benveniste în ceea ce priveşte influenţa sau rolul 
limbajului în diferitele tipuri de manifestări ale culturii umane, Lotman afirmă că, în 
funcţionarea lor istorică reală, limba şi cultura sunt inseparabile -  nu este posibilă existenţa 
unei limbi (în accepţia completă a termenului) care să nu fie imersă într-un context cultural, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:53:09 UTC)
BDD-A3159 © 2010 Editura Europlus



 260 

aşa cum nu este posibilă o cultură care să nu aibă în centrul său o structură proprie de tipul 
limbii naturale. În acest raport limbă -  cultură, limbajul funcţionează ca sistem modelizator 
primar, în timp ce literatura şi arta, în general, funcţionează ca sisteme modelizatoare 
secundare. Ca o abstractizare, limba/limbajul poate fi conceput ca un fenomen în sine şi de 
sine stătător – însă, spune Lotman, în funcţionarea sa reală, el este incorporat într-un sistem 
mult mai general, într-un sistem cultural, împreună cu care formează o totalitate complexă. 
[9]. Din acest moment, traducerea nu mai reprezintă un simplu fenomen lingvistic, ci devine 
un amplu proces de mediere între două sau mai multe realităţi culturale. 

Această dificultate teoretică, de reflectare a aceleiaşi realităţi prin conţinuturi-semnificaţii 
ale unor limbi diferite, pe care actul traducerii trebuie să o înfrunte, apare, sub o formă sau 
alta, la mai toţi cei care s-au ocupat, direct sau indirect, de problema traducerii. Faptul fusese 
deja remarcat de însuşi Humboldt în momentul în care  afirmă că, în ceea ce priveşte planul 
conţinutului, limbile se deosebesc, în primul rând, printr-o organizare specifică a 
conţinutului lor lexical şi gramatical şi, abia apoi, ele se deosebesc şi prin aspectul lor 
material.  

„Limba este, într-un fel, manifestarea exterioară a spiritului popoarelor; limba lor este spiritul 
lor, iar spiritul lor este limba lor. Oricât am vrea, nu le putem gândi niciodată îndeajuns de 
identice!”. [10] 

 Este adevărat că filosoful german relaţionează specificitatea limbilor la câteva constante 
universale ale limbajului, în general, în sensul că identifică aceste universalii în limbile 
particulare, la nivelul raportului de desemnare (relaţia cuvintelor cu conceptele pe care le 
desemnează), la caracterul universal al expresiei (identitatea aparatului fonator la toţi oamenii), 
precum şi la simbolismul fonetic (evocarea unor însuşiri ale obiectelor prin intermediul 
calităţilor intrinseci ale sunetelor) (Munteanu, 2005/2008, 16), afirmând că  

„atât de admirabilă este în limbă individualizarea în interiorul concordanţei universale, încât se 
poate spune cu egală îndreptăţire şi că întreaga specie umană deţine o singură limbă, dar şi că 
fiecare om deţine o limbă proprie”. [11].  

Dar este la fel de adevărat că tot Humboldt  

„renunţă la proiecţia himerică a unei limbi iniţiale (perfecte) şi priveşte ca pe un dat necesar 
diversitatea limbilor şi a popoarelor, pusă în relaţie directă cu producerea forţei spirituale a 
omului” [12] 

 şi refuză, astfel, în mod categoric, orice încercare de imaginare a unei limbi universale, 
logice şi raţionale. 

Între celebrele sale studii de lingvistică generală, Roman Jakobson include şi 
problematica aspectelor lingvistice pe care actul traducerii o presupune. El distinge trei 
tipuri distincte de traducere: traducerea endolingvistică sau reformularea – care constă în 
interpretarea semnelor lingvistice cu ajutorul altor semne lingvistice aparţinând aceleiaşi 
limbi; traducerea interlingvistică sau traducerea propriu-zisă – care constă în interpretarea 
semnelor lingvistice cu ajutorul semnelor lingvistice aparţinând altei limbi şi, în sfrâşit, 
traducerea intersemiotică sau transmutarea – care presupune interpretarea semnelor lingvistice 
cu ajutorul sistemelor de semne non-lingvistice. În opinia sa, există o problemă comună celor 
trei tipuri identificate, şi anume, faptul că nu se poate vorbi despre o echivalenţă completă 
obţinută prin intermediul traducerii, chiar dacă mesajele dintr-o limbă pot fi utilizate ca 
interpretări adecvate ale unor unităţi de cod dintr-o altă limbă. Acest lucru se întâmplă, 
consideră Jakobson, tocmai pentru că fiecare element conţine în sine o serie de asocieri şi de 
conotaţii care nu pot fi transferate. El ajunge, astfel, la concluzia că întreaga artă poetică este, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:53:09 UTC)
BDD-A3159 © 2010 Editura Europlus



 261 

din punct de vedere tehnic, intraductibilă; este posibilă doar „transpunerea creatoare”, în 
interiorul unei anumite limbi – de la o formă poetică la alta – sau între limbi diverse. De 
asemenea, este posibilă şi „transpunerea semiotică” de la un sistem de semne la altul – de la 
arta limbajului la muzică, la dans, la cinematografie sau la pictură. [13] 

Sociolingvistul şi antropologul E. Nida vorbeşte despre patru perspective valabile în ceea 
ce priveşte studiul traducerii, perspective complementare. Este vorba despre o perspectivă 
filologică, în care „accentul cade pe compararea textului sursă cu cel ţintă”; o abordare 
lingvistică care „se axează în principal pe comparaţia dintre cele două limbi, limba sursă şi 
limba receptoare”; abordarea comunicativă care „îşi concentrează în special atenţia asupra 
actului comunicativ original din limba sursă şi comunicarea ce îi corespunde în limba 
receptoare”; abordarea sociosemiotică în care „accentul cade pe semnificaţia acelor semne care 
trasnmit mesajul către receptori, în anumite împrejurări”. [14] Examinarea detaliată a 
acestora îl fac pe cercetător să afirme că traducerea este, de fapt, o „tehnologie creatoare”, 
care trebuie să aibă la bază o bună cunoaştere a naturii limbajului şi care trebuie să ţină cont 
de faptul că limba nu poate fi niciodată separată de contextul cultural care o produce, de 
cultura pe care ea însăşi o reflectă. Plecând de la convingerea că 

 „limbile diferă nu atât în ceea ce priveşte realităţile pe care le indică, cât prin modul în care se 
referă la obiecte şi experienţe” şi că „pe lângă capacităţile lor lexicale de a vorbi despre întreaga 
complexitate a experienţei umane toate limbile posedă anumite modalitaţi care amplifică 
atractivitatea unui discurs” [15]  

sociolingvistul este de părere că traducerea este posibilă şi că ea se realizează la nivelul 
sensurilor. 

 „A traduce sensuri înseamnă a traduce semnificaţia totală a unui mesaj atât în ceea ce priveşte 
conţinutul lexical sau propoziţional, cât şi semnificaţia sa retorică”. [16] 

 Ca urmare, traducătorul trebuie să se folosească de criterii care depăşesc sfera pur 
lingvistică, operând un adevărat proces de decodificare şi recodificare. Modelul propus de 
Nida, încă din anul 1969, parcurge următoarele faze: de la materialul lingvistic al textului de 
pornire se ajunge la textul din limba în care se traduce, trecând prin procesele de analiză, 
transfer şi restructurare. [17]  

Interesant este modul în care, pe baza acestei scheme, Susan Bassnett-McGuire, scoate în 
evidenţă dificultăţile traducerii unor termeni care, la prima vedere, nu par a pune niciun fel 
de problemă, cum este, spre exemplu, cuvântul din limba italiană ciao, când trebuie tradus în 
franceză, germană şi engleză. [18] Autoarea subliniază că aceste dificultăţi de traducere vin 
din faptul că italiana nu face distincţia între formulele de salut din momentul întâlnirii şi cele 
din momentul despărţirii, în timp ce engleza, franceza şi germana dispun, în acest sens,  de 
un lexic specializat – ceea ce face ca traducerea de tip „dicţionar” să nu fie potrivită în acest 
caz. În limba italiană, ciao reprezintă o formulă de salut strâns legată de un anumit tip de 
raport interpersonal care nu este dependentă, însă, de situaţia specifică de comunicare, în 
termeni de „întâlnire” sau „rămas bun”, aşa cum este în celelalte limbi menţionate. Mai 
mult, aşa după cum bine se ştie, în limba engleză, ca şi în franceză sau germană, se pot 
întâlni, ca formule de salut, şi  expresii idiomatice sub forma unor întrebări retorice (care, de 
altfel, se întâlnesc şi în italiana). Cum alege, în acest caz, traducătorul forma corectă? Aici, 
autoarea reia schema propusă de Nida şi face următoarea echivalenţă: procesului de analiză îi 
corespunde identificarea faptului ca ciao reprezintă, în limba de pornire, o formulă de salut, 
amicală, la întîlnire, urmează apoi transferul, în timp ce procesului de restructurare din schema 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:53:09 UTC)
BDD-A3159 © 2010 Editura Europlus



 262 

propusa de Nida îi corespunde, în opinia autoarei, procesul de alegere dintre formele de 
salut disponibile în limba în care se traduce. Rezultă următoarea schemă: 

 

LINGUA DI PARTENZA                                               LINGUA DI ARRIVO 

         CIAO                                                                                          HELLO 

                                                                                                             

 

 

 

SALUTO AMICHEVOLE                                        SCELTA FRA LE FORME 

MOMENTO DI INCONTRO                            DI  SALUTO DISPONIBILI 

 

 

                                                                         TRANSFER  

 

 În termenii linvisticii integrale, traducerea este o activitate de creare a unui text-oglindă a 
unui alt text, iar finalitatea acestei activităţi este reprezentată de încercarea de a reproduce, 
cât mai fidel, aceeaşi designaţie şi acelaşi sens cu ajutorul semnificatelor dintr-o altă limbă, 

 „designar los mismos estados de cosas por medio de otra lengua, o sea, la de decir lo mismo – 
como significación de habla – por medio de sgnificados en principio diferentes”. [19]  

Parcursul actului propriu-zis al traducerii se structurează, astfel, în două etape: prima constă 
în ”găsirea” -  prin intermediul semnificatelor limbii textului original - a designatelor si apoi, 
construcţia sensului textului prim – etapă numită de Coşeriu „semasiologică”, urmând ca, în 
a doua etapă, să se identifice semnificatele din limba ţintă prin care să se „designeze” starea 
de lucruri descrisă în textul original şi să se construiască un sens al textului-oglindă similar 
celui original,  etapă pe care Coşeriu o numeşte „onomasiologică”, cu precizarea că este 
vorba despre o semasiologie şi o onomasiologie de tip textual şi nu la nivelul limbilor 
idiomatice. Ca urmare, ceea ce se traduce nu sunt semnificatele limbilor, ci sensul textelor, 
situaţie ce obligă traducătorul să preia şi să urmeze procedeele şi strategiile creaţiei de sens 
utilizate de creatorul textului original (sublin.ns. N.N.). Acest proces îl transformă, automat, 
într-un creator de text/sens, în timp ce  traducerea devine o problemă de  lingvistică a 
textului,  de hermeneutică a sensului. Şi asta pentru că se traduce, întotdeauna, un text, adică 
un sens, iar problema traducătorului este, de fapt, o problemă de lingvistică a textului, adică 
de stabilire a unei corespondenţe între texte aparţinând la două limbi diferite, si nu una de 
gramatică sau de lexicologie a limbilor respective.  

Unul dintre exemplele practice pe care Coşeriu îl utilizează pentru a susţine această idee 
este cel al expresiilor idiomatice  (considerate de mulţi ca intraductibile, ca structură – în 
schimb, ele devin complet traductibile dacă le considerăm ca microtexte-purtătoare de sens, 
a căror valoare semantică globală nu coincide, în sensul că nu este dată de suma valorii 
elementelor care o compun). Formula mi dispiace din limba italiană se traduce, ca text, prin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:53:09 UTC)
BDD-A3159 © 2010 Editura Europlus



 263 

Îmi pare rău, în română, Lo siento, în spaniolă, I am sorry, în engleză, Es tut mir leid, în 
germană. În limba de origine -  italiană - ea nu reprezintă, însă, o expresie idiomatică, atâta 
timp cât ea poate fi analizată, ci reprezintă o simplă întrebuinţare a verbului dispiacere. Ea 
devine, însă, expresie idiomatică în momentul traducerii ei în limbile română, spaniolă, 
engleză sau germană deoarece, din punctul de vedere al acestor limbi, ea nu este analizabilă. 
Cu alte cuvinte, dacă traducerea s-ar face la nivelul limbii, şi nu la acela al sensului textual, 
ea s-ar traduce prin Îmi displace (rom.), Me desagrada (span.), I dislike it (engl.) şi Es missfält 
(germ.), din moment ce verbului italian dispiacere îi corespund verbele a displăcea (rom.), 
desagradar (span.), to dislike (engl.) şi missfällen (germ.). Rezultă deci că acest proces de 
echivalare nu se confundă, în totalitate, cu cel al transpoziţiei, definit de Coşeriu drept 
tehnică de stabilire a corespondenţelor, „la técnica del establecimiento de correspondencias” 
[20], atâta timp cât găsirea designaţiilor echivalente în limba în care se traduce presupune o 
serie de procedee care poate merge până la explicarea propriu-zisă, explicită, atunci când nu 
se găseşte un termen echivalent. Şi aici Coşeriu preia, pentru exemplificare, un exemplu 
oferit de Jakobson: unui vorbitor nativ de limbă rusă, căruia i se transmite un text în limba 
engleză de tipul I wrote to my friend, va trebui să i se dea următoarele lămuriri: acţiunea este 
terminată sau nu, prin friend se înţelege o persoană de sex feminin sau masculin şi dacă 
subiectul este feminin sau masculin şi aceasta pentru că, limba rusă, spre deosebire de 
engleză, are verbe care exprimă o acţiune terminată (perfective) sau neterminată 
(imperfective), se face distincţia între feminin-masculin în cazul substantivelor, în timp ce 
trecutul verbului indică şi genul subiectului. Desigur că, din punct de vedere teoretic, limba 
engleză poate exprima toate aceste determinări însă, limba engleză nu cere aceste explicitări, 
ele nu trebuie exprimate, în timp ce în limba rusă sunt obligatorii. Pe de altă parte, există alte 
distincţii pe care engleza este obligată să le opereze (articolul, spre exemplu) şi pe care rusa 
ori nu le exprimă deloc, ori le exprimă parţial şi cu instrumente diverse. [21] Toate acestea se 
datorează faptului că limbile se diferenţiază între ele prin aşa-numitele elemente diferenţiale, 
acele trăsături distinctive pe care o limbă le utilizează şi care nu coincid, în sensul că un 
element poate fi diferenţial într-o limbă şi în alta nu. De aceea, în cazul traducerii,  

„nu are importanţă faptul că anumite ´semnificate´ sunt gândite sau se cunosc datorită 
cunoaşterii lucrurilor desemnate: ceea ce contează este dacă limba face sau nu distincţia şi dacă 
în fiecare caz există sau nu limite semantice date de limba înseşi”. [22] 

 Ca urmare, dacă limba română, spaniolă sau italiană desemnează cu acelaşi cuvânt bunică, 
abuela, nonna, bunica maternă şi cea paternă, chiar dacă, în realitatea extralingvistică 
reprezintă două realităţi diferite, traducerea acestui cuvânt în limba suedeză necesită această 
diferenţiere, şi la nivelul expresiei, pentru că limba suedeză le numeşte în mod diferit, 
existând două cuvinte distincte pentru cele două realităţi extralingvistice distincte. Ca 
urmare, traducătorul va trebui să cunoască şi să ţină cont de această distincţie, apelând şi  la 
categoria  contextelor. 

Conform Genezei, după Potop, „tot pământul avea o singură limbă şi aceleaşi cuvinte”, se 
descrie, astfel, o stare de perfecţiune primordială a omenirii, un paradis terestru caracterizat 
printr-o umanitate unită, atât din punct de vedere politic, cât şi lingvistic. Dumnezeu, însă, 
pentru a le pedepsi trufia, i-a  izgonit pe oameni din acest loc paradisiac  şi i-a condamnat la 
confruntarea cu pluralitatea culturilor şi a limbilor.  

„Şi Domnul a zis: Iată, ei sunt un singur popor şi toţi au aceeaşi limbă, şi iacă de ce s-au apucat; 
acum nimic nu i-ar împiedica să facă tot ce şi-au pus în gând. Haidem! Să Ne pogorâm şi să le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:53:09 UTC)
BDD-A3159 © 2010 Editura Europlus



 264 

încurcăm acolo limba, ca să nu-şi mai înţeleagă vorba unii altora. Şi Domnul i-a împrăştiat de-
acolo pe toată faţa pământului.” (Geneza, XI, 6-8)  

Din acest moment şi până în zilele noastre, omenirea s-a străduit să recupereze acea armonie 
lingvistică primordială, să recupereze limba adamică, perfectă în sine, sau să conceapă o lingua 
universalis, pe modelul limbii perfecte. Părerile specialiştilor sunt împărţite – nu se poate 
vorbi despre confusio linguarum ca despre ceva exclusiv negativ; diversitatea lingvistică şi cea 
culturală ce derivă din ea poate reprezenta un avantaj. “Ciocnirea civilizaţiilor”, despre care 
vorbea  şi S. Huntington, trebuie vazută, credem noi, mai ales sub aspectul pozitiv al  
ciocnirii în sensul de interferenţă a culturilor. Cunoaşterea şi înţelegerea culturii în care te 
găseşti la un moment dat înseamnă accesul spre înţelegerea perspectivei pe care limba 
respectivă o propune asupra lumii, înseamnă accesul spre ceilalti, înseamnă primul pas spre 
stabilirea unui raport valid, iar traducerea, în ciuda tuturor problemelor pe care le ridică, nu 
face decât să contribuie, în mod pozitiv, la acest punerea în act a acestuideziderat. 
 
NOTE: 
[1] Noica, C-tin.,  Rostirea filosofică românească, Ed. Ştiinţifică, Bucureşti, 1970, p. 17 
[2] Dinu, M., Comunicarea. Repere fundamentale, Ed. Ştiinţifică, Bucureşti, 1997, pp. 15 – 16 
[3] Codoban, A., Semn şi interpretare. O introducere postmodernă în semiologie şi hermeneutică, Ed. 

Dacia, Cluj-Napoca, 2001, pp. 8-9  
[4] Eco, U., În căutarea limbii perfecte, Ed. Polirom, Iaşi, 2002, p. 21 
[5] idem, p. 274 
[6] Coşeriu, E., El hombre y su lenguaje. Estudios de teoría y metodologia lingüística, Madrid, 1977, pp. 222 – 

223 
[7] Pentru detalii a se vedea Catford, J.C., A Linguistic Theory of Translation, Oxford University Press, 

London, 1965 sau Holmes, J., (ed.) The Nature of Translation, Mouton, Haga, 1970 sau Quirk, R., The 
Linguist and the English Language, Edward Arnold, London, 1974 

[8] Sapir, E., Cultura, linguaggio, personalità, Einaudi, Torino, 1972, p. 58 
[9] Lotman, J., Uspenskij, B., Tipologia della cultura, Bompiani, Bologna, 2001, p.42 
[10] Humboldt, W. von, Despre diversitatea structurală a limbilor şi influneţa ei asupra dezvoltării spirituale a 

umanităţii, Ed. Humanitas, Bucureşti, 2008, p. 80 
[11] idem, p. 87 
[12] Munteanu, E., “Humboldt şi humboldtianismul”, introducere la Humboldt, 2008, Despre 

diversitatea structurală a limbilor şi influneţa ei asupra dezvoltării spirituale a umanităţii, Ed. Humanitas, 
Bucureşti, 2008, p. 16 

[13] Jakobson, R., Saggi di linguistica generale, Feltrinelli, Milano, 1985, pp. 56 – 64 
[14] Nida, E., Traducerea sensurilor, Ed. Institutul European, Iaşi, 2004, pp. 37 – 53 
[15] idem, p. 33 
[16] idem, p. 34 
[17] Nida, E., Taber, Ch., The Theory and Practice of Translation, E.J. Brill, Leiden, 1969, p. 484 
[18] Bassnett McGuire, S., La traduzione – teoria e prattica, Bompiani, Milano, 1993, pp. 31 – 33 
[19] Coşeriu, E., El hombre y su lenguaje. Estudios de teoría y metodologia lingüística, Madrid, 1977, p. 208 
[20] idem, p. 235 
[21] Pentru detalii vezi Coşeriu, E. Lecţii de lingvistică generală, Ed. Arc, Chişinău, 2000, pp.  242-244, dar 

si pp. 184-185, 68-69 
[22] idem, p. 185 
 
REFERINŢE BIBLIOGRAFICE: 
Bassnet-McGuire, Susan (1993). La traduzione.Teoria e prattica. Milano: Bompiani 
Codoban, Aurel (2001). Semn şi interpretare. O introducere postmodernă în semiologie şi hermeneutică. Cluj-

Napoca: Dacia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:53:09 UTC)
BDD-A3159 © 2010 Editura Europlus



 265 

Coseriu, Eugenio (1977). El hombre y su lenguaje. Estudios de teoría y metodologia lingüística. Madrid 
Coşeriu, Eugen (1994). Prelegeri şi conferinţe, supliment al Anuarului de lingvistică şi istorie literară. Iaşi 
Coşeriu, Eugen (1996). „Limbaj şi politică”, în Revistă de lingvistică şi ştiinţă literară, nr. 5, Chişinău, p. 10 

– 29 
Coşeriu, Eugen (2000). Lecţii de lingvistică generală. Chişinău: Ed. Arc 
Dinu, Mihai (1997). Comunicarea. Repere fundamentale. Bucureşti: Ed. Ştiinţifică 
Eco, Umberto (2002). În căutarea limbii perfecte. Iaşi: Polirom 
Humboldt, Wilhelm von (2008). Despre diversitatea structurală a limbilor şi influneţa ei asupra dezvoltării 

spirituale a umanităţii. Bucureşti: Humanitas 
Jakobson, Roman (1985). Saggi di linguistica generale. Milano: Feltrinelli 
Lotman, Juri., Uspenskij, Boris (2001). Tipologia della cultura. Bologna: Bompiani 
Munteanu, Eugen (2005). Introducere în lingvistică. Iaşi: Polirom 
Munteanu, Eugen (2008). “Humboldt şi humboldtianismul”, introducere la Humboldt, 2008, Despre 

diversitatea structurală a limbilor şi influneţa ei asupra dezvoltării spirituale a umanităţii. Bucureşti:  
Humanitas 

Nida, Eugene (2004). Traducerea sensurilor. Iaşi: E. Institutul European 
Nida, Eugene, Taber Charles (1969). The Theory and Practice of Translation. Leiden: E.J. Brill 
 
 
RÉSUMÉ  
PROBLEMES DE TERMINOLOGIE DANS  L’ACTE DE LA TRADUCTION 
Cet article est une analyse du procès de traduction comme un procès complet de médiation entre deux ou plusieurs cultures car 
ce procès n’est pas  un simple transfert de mots d’ une langue dans une autre. Le phénomène de la traduction a été catégorisé de 
plusieurs manières. En général, nous pouvons avoir une traduction littérale  mot-à-mot ou une traduction sémantique  fidèle;  
nous  pouvons aussi  parler d’une adaptation ou traduction libre ou idiomatique. On peut parler aussi de la traduction 
interlinguale,intraliguale et intersémiotique de Roman Jakobson ou de la métaphrase, paraphrase et imitation de Dryden ou 
encore de la traduction littérale, libre et fidèle de George Steiner. Notre recherche a comme point de départ la théorie sémiotique 
de la culture –Lotman- et, en même temps, la théorie linguistique intégraliste de E. Coseriu. 
 MOTS- CLÉS: traduction, théorie, culture, sémiotique, linguistique intégraliste. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:53:09 UTC)
BDD-A3159 © 2010 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

