
28

LXII Philologia
2020 MAI − AUGUST

CZU: 641.565(083.12) 392.8(084)(03)
ORCID: 0000-0002-7427-3509

  

Olesea GÎRLEA
Institutul de Filologie Română 
„Bogdan Petriceicu-Hasdeu” 

(Chişinău)

REGIMUL NOCTURN 
AL IMAGINARULUI GASTRONOMIC 

ÎN LITERATURĂ SAU DESPRE 
CARACTERUL NEORDINAR 

AL MÂNCĂRII

The night regime of the gastronomic imaginary in literature
or about the unusual character of the food

Abstract: ������������������������������������������������������������������������������In this article we aim to address the subject of food in literature as an emi-
nently negative factor. Viewed through the prism of the “nocturnal regime of the imaginary” 
(G. Durand) food can be represented by the mystery of darkness, so that a clear aspect of the 
“kitchen motif that doubles as an anti-kitchen” (Claude Lévi-Stauss) is fully outlined. We will 
bring as examples fragments and analyzes of texts from curses, fairy tales, stories, literary 
texts that contain���������������������������������������������������������������������������� ���������������������������������������������������������������������������allusions to the gastronomy of negative menus/predispositions that influen-
ce personal human behavior and the negative propensity on others fragments of myths that 
contain clues about gastronomy and the origin of food in a negative context. We will refer to 
the indirect description of the character starting from the consumption of food as displeasu-
re, need or habit. We will reflect on the consumption of strange/shocking food who turn the 
characters into superheroes (they have unsuspected powers, they can do what they previously 
couldn’t), or it put them under the sign of disgrace and repulsion.

Keywords: nocturnal, displeasure, anti-cooking, negative, food, imaginary, disgrace.

Rezumat: Ne propunem în articolul respectiv să abordăm subiectul mâncării în 
literatură ca factor eminamente negativ. Privită prin prisma „regimului nocturn al imagina-
rului” (G. Durand), mâncarea poate fi reprezentată prin misterul tenebrelor, astfel încât se 
conturează deplin un aspect clar al „motivului bucătăriei care se dedublează în antibucătă-
rie” (Claude Lévi-Stauss). Vom aduce ca exemple fragmente și analize de texte din bleste-
me, basme, povești, texte literare care conțin aluzii la gastronomia menirilor/predispunerilor 
negative care influențează comportamentul uman personal și predispunerile negative asupra 
altora, fragmente de mituri care conțin indicii despre gastronomia și originea unor alimente în 
context negativ. Ne vom referi la descrierea indirectă a personajului pornind de la consumul 
mâncării ca displăcere, nevoie sau obișnuință. Vom reflecta asupra consumului de mâncăruri 
ciudate/șocante care fie transformă personajele în supereroi (au puteri nebănuite, pot face ceea 
ce anterior nu puteau), fie îi pun sub semnul dizgrației și repulsiei.

Cuvinte cheie: nocturn, displăcere, antibucătărie, negativ, alimente, imaginar, dizgrație. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:38 UTC)
BDD-A31584 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



29

Philologia LXII
MAI − AUGUST 2020

Mâncarea, ca dimensiune a culturii, însoțește originea și parcursul întregii ome-
niri. Doi vectori antitetici conturează parcursul gastronomic în diacronie: mâncarea ca 
factor hrănitor și mâncarea ca factor distrugător (otrăvurile sau tot ce dăunează corpului 
omenesc în procesul consumului). Sociologii, antropologii și psihanaliștii (G. Durand, S. 
Freud) evocă dimensiunea digestivă și dimensiunea sexuală a mâncării. Gilbert Durand în 
studiul Structuri antropologice ale imaginarului atribuie alimentelor nu doar dominanta 
digestivă și sexuală, ci și sensuri negativitiste tranzitului intestinal al consumului, pornind 
de la ideea că mâncarea poate simboliza abisul căderii și microcosmosul păcatului. O do-
vadă concludentă a ideii este că hrana nu semnifică doar intenția de satisfacere a foamei, 
ci și un joc al negativității împins până la impietate și abjecție. Filozoful francez Michel 
Onfray în studiul Rațiunea gurmandă face referire la studiul filozofului Brillat-Savarin 
Psysiologie du goût care elogiază desfătările gustative, gastronomice, pe de o parte, și în 
care este surprinsă natura monstruoasă a „motorului” uman, pe de alta, predispus spre o 
gastronomie a displăcerii care „prinde rădăcini în artificiu. Masca se instaurează între ma-
teria nevoii și eleganța îndepărtării ei: trebuie să faci din necesitate o virtute. Și să surâzi 
în fața nefericirii. În adâncul identității dormitează un animal furios” (apud., Onfray, 2001, 
p. 80). Brillat-Savarin impune distincția între a mânca bine și lăcomie, între desfătare ca 
necesitate și necumpătare. Apetitul, saturarea și satisfacția sunt recuzite ale alarmei fizio-
logice determinate de lipsa hrănii. Trupul devine captiv necesităților perpetue și „are ne-
voie să ingereze cadavre, materii dezrădăcinate, smulse din mediul lor, alimente fermen-
tate, în curs de putrefacție, hrană fezandată” (Onfray, 2001, p. 79). Nu în zadar mai mulți  
oameni din domeniul culturii și științei avertizează despre răutatea excesului alimentar  
și restricționează impulsurile gastronomice hedoniste. Doctorul Tissot face remarca:  
„Nu beți și mâncați mai mult decât trebuie: omul își sapă mormântul cu dinții” (apud., 
Onfray, 2001, p. 142). Michel Onfray menționează termenul cornarism, care desemnea-
ză la Nietzsche „perversiunea care constă în credința că ne putem alege singuri regimul  
(n. n. alimentar), când în realitate el este cel care ne alege” (ibidem). Pentru că trupul 
nostru depinde de circumstanțele care-l determină să fie frugal sau gurmand, prin urmare 
rămâne doar o mitologie preocuparea pentru un regim alimentar sobru. 

Un alt studiu a lui Michel Onfray. Critica rațiunii dietetice face referire la ritua-
lurile și preferințele gastronomice ale filozofilor. Vom prezenta câteva ritualuri gastrono-
mice din acest studiu. Din lucrare, deducem că Diogene prefera omofagia „acolo unde 
alții mănâncă fiert sau copt, el vrea sânge, carne mustindă” (p. 29). Refuzul cărnii gătite 
este un indiciu al opoziției la civilizația pe care focul o presupune. Elogiul vieții simple, 
mulțumirea cu tot ce-i pune la dispoziție natura, făcea parte din stilul gastronomic al lui 
Diogene. Din spusele lui Onfray, Diogene scotea nutriția în public, încercând să ofere 
spectacolul mâncării unei caracatițe crude pentru a respinge ideea „pregătirii cărnii la foc” 
(p. 33). Pentru confirmarea ideilor sale gastronomice Diogene era gata să-și sacrifice viața. 
Prin această revendicare a naturalului și a simplității se reduce artificialul. Onfray subli-
niază că „Diogene și caracatița lui demonstrează că o dietetică inocentă nu poate exista”  
(p. 35). O altă referire la regimul gastronomic, oferit de M. Onfray, este cea a lui  
Jean-Jacques Rousseau care considera mâncarea un imperativ al supraviețuirii, nu unul 
al plăcerii: „În afară de necesarul fizic, totul e sursă a răului” (p. 39). Rousseau era ferm 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:38 UTC)
BDD-A31584 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



30

LXII Philologia
2020 MAI − AUGUST

convins că un  tip de alimentație produce un nou tip de om, în acest context cetățeanul 
Genevei a manifestat înclinație spre vegetarianism. Rousseau dezvoltă o pedagogie a ali-
mentului în care preferă laptele, prăjiturile, fructele și refuză carnea, deoarece „cruzimea 
este rezultatul ingestiei cărnurilor” (Onfray, 2000, p. 41), se opune mâncărurilor și bău-
turilor complicate, cum ar fi vinul deoarece nu e folosit în stare naturală, ci în rezultatul 
fermentației, distilării și tratării. Refuză sarea. Ecuația lui Rousseau era „carnivori război-
nici contra vegetarieni pașnici”. Acesta nu este o regula absolută a lui Rousseau. Istoria 
ne arată că în galeria vegetarienilor iluștri au existat amatori de sânge precum Sain-Just 
și Adolf Hitler.   

Din aceste reflecții și direcții ale hranei deducem că gastronomia este ambivalentă, 
se referă la pulsiuni de refacere a forțelor în scădere, dar și pulsiuni negative sau cum ar 
spune Michel Onfray „Gastronomia este domeniul relevant a lui Eros acolo unde triumfă, 
aproape în exclusivitate, furiile ucigătoare ale lui Thanatos” (Onfray, 2001, p. 155). 

Mâncarea/băutura poate fi și a fost un mijloc de răfuială fizică. Băutura ca pedeap-
să poate fi ilustrată prin cazul filosofului grec Socrate, care a fost condamnat să aleagă 
între închisoare sau băutura cucutei. Sentință dată lui Socrate pentru exprimarea idei-
lor sale care veneau în contradicție cu cele ale conducătorilor Atenei. Domnitorul român 
Alexandru Lăpușneanu a fost otrăvit de către boieri pentru a evita răzbunarea cu răfuiala 
fizică asupra acestora. Regele Ungariei Ladislau Postumul a fost otrăvit de soția lui care 
i-a dat o jumătate de măr tăiat cu un cuțit înmuiat în venin. Înlăturarea prin otrăvire a dom-
nitorilor rivali a fost o practică frecventă în diferite țări. Cu cianură (prin ingurgitare) se 
autopedepsesc figurile de prim rag din anturajul lui Adolf Hitler precum Herman Göring și 
Joseph Goebbels, evitându-se astfel, pedeapsa judiciară pentru crimele de război comise.   

Ingurgitarea ca repulsie, displăcere, șoc este ilustrată de Elizabeth Roudinesco în 
studiul Partea întunecată din noi înșine și de către Michel Onfray în studiul Pântecele 
filozofilor când se referă la figura reală a sfintei Marguerite-Marie Alacoque. Dacă 
Roudinesco califică această sfântă (dar și altele care au fost) drept mireasă a lui Hristos 
care s-a transformat treptat într-un  redutabil program de exterminare a propriului corp, 
în ideea identificării cu patimile lui Isus, atunci Michel Onfray consideră că pentru sfân-
tă „hrana este o modalitate de a-și exprima disprețul de sine” (Onfray, 2000, p. 125).  
El. Roudinesco face referire la aceeași Marguerite-Marie Alacoque1  care „a curățat voma 
unei bolnave mâncând-o, mai târziu a înghițit materiile fecale ale unei bolnave de diz-
enterie, subliniind că acest contact bucal trezește în ea o viziune a lui Isus, în care gura 
ei nu se putea dezlipi de rănile sale” (p. 28), și la Catherine de Sienne2 care a declarat 
într-o zi că nu a mâncat nimic mai bun „decât puroiul din sânii unei canceroase” (p. 28). 
Acest consum șocant, afirmă autoarea E. Roudinesco, îi provoca lui Catherine vedenii 
ale lui Hristos care îi aprecia „gestul”. Dacă gastronomia macabră era percepută de către 

1	  Marguerite-Marie Alacoque (1647-1690) călugăriță franceză din ordinul La Visitation, 
cunoscută prin marile ei extaze mistice trăite la mănăstirea Paray-le-Monial. 

2	  Catherine de Sienne (1347-1380) după ce s-a răzvrătit împotriva propriei familii, a ales 
viața religioasă alături de măicuțele penitenței de la Saint-Dominique. Ea a cultivat extazele și 
mortificările și a fost canonizată în 1461.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:38 UTC)
BDD-A31584 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



31

Philologia LXII
MAI − AUGUST 2020

călugărițe ca o încercare din partea divinității. Matei Cazacu surprinde în lucrarea de is-
toriografie Dracula superstițiile și faptele reale ale pedepselor gastronomice aplicate de 
către domnitorul român Vlad Țepeș victimelor sale: „un țigan delicvent fiert într-un ceaun 
și pe care șatra lui a fost silită să-l mănânce (...) un ospăț la care Dracula i-a servit pe bo-
ieri cu raci ce fuseseră hrăniți cu creierul rudelor și prietenilor lor (...) mame silite să-și 
mănânce pruncii fripți; soți siliți să facă același lucru cu sânii tăiați ai soțiilor lor..” (p. 20). 

  Ritualurile și miturile despre consumul alimentar fac parte din specificul oricărui 
popor. Însă de multe ori, explicațiile originare și festinurile gastronomice șochează la 
propriu. Să luăm drept exemplu populația guyaki care împarte pentru consum testicule 
femeilor ce vor să-și vindece sterilitatea, după ce testiculele au fost preparate într-un mod 
special. Obiceiul gastronomic are la bază ideea de a transmite prin ingerare „valoarea 
simbolică a materiei moarte gătite” (Onfrey, 2001, p. 164).  

Claude Levi-Strauss în volumul Mitologice I. Crud și gătit își pune problema ori-
ginii mitice a bucătăriei populației Bororo și Gé din Brazilia. Indiferent de polaritatea 
mitului (pozitivă sau negativă), toate povestirile mitice culese „se raportează la gătitul 
alimentelor” (p. 350). Descoperirea bucătăriei prin intermediul focului, potrivit lui Lévi-
Strauss, a perturbat relațiile telurice și astrale întrucât mâncarea era gătită inițial la razele 
soarelui (carnea era pusă pe o piatră încinsă la soare). Relevante în contextul consumului 
mâncărurilor neordinare sunt miturile legate de apariția tutunului și de originea otrăvuri-
lor peștilor. Lévi-Strauss reproduce mitul tutunului legat de consumul rău intenționat și 
reciproc al unui cuplu. Soția îi dă să mănânce soțului frunzele unei plante murdărite cu 
sânge menstrual. Iar soțul îi oferă drept consum soției un amestec făcut din miere și car-
nea embrionilor extrași din pântecele unei șerpoaice pe care el a ucis-o. După consumul 
amestecului soția are tentații canibalice. Soțul se îndreaptă în direcția unei gropi pentru 
vânat în care cade captivă soția lui. Din groapa în care moare femeia crește o plantă necu-
noscută pe care omul o usucă ziua și o fumează noaptea: „tovarășii săi îl surprind și îi pun 
întrebări, așa au intrat oamenii în posesia tutunului” (p. 136). 

Un alt mit despre apariția tutunului aduce în vizor istoria unei femei zoofage care 
mânca peruși, a trecut apoi la canibalism, și-a mâncat soțul și pe o parte din consătenii ei, 
iar când a vrut să-și consume propriii ei copii, aceștia au fost salvați de eroul Carancho. 
Eroul ucide femeia, canibal și o arde pe rug, iar din cenușa ei crește tutunul.

Originea tutunului este legată de mituri în care consumul este de tip canibalist. 
Într-un alt mit bărbații își consumă copiii proprii preschimbați în porci, iar bunicul care se 
refugiază în cer le oferă tutunul ca să le țină locul pierderii. Aceștia aduc ofrande tutunului 
pe care-l numesc „Badze”. 

În miturile despre originea tutunului apar și semnificații sexuale. O femeie care-și 
ajută soțul să ducă vânatul (o bucată de carne dintr-un șarpe boa ucis) este fecundată 
de sângele care se scurge din carnea șarpelui. „Fiul sângelui” este ucis de frații femeii. 
Cadavrul este ars, iar din  cenușă apare tutunul, porumbul și bumbacul (p. 141). Observăm 
puterea magică a cenușii, care are capacități (re)creatoare și alimentare. De asemenea 
merită reprodusă observația lui Lévi-Strauss despre victimele incinerate care stau la baza 
originii tutunului, iar planta este expusă la soare în loc să fie gătită pe vatra domestică, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:38 UTC)
BDD-A31584 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



32

LXII Philologia
2020 MAI − AUGUST

deci este tratată în mod anticulinar, așa cum tratau oamenii carnea înainte de a cunoaște 
focul; și care e arsă în timp ce e ingerată” (ibidem),  ceea ce constituie un mod anticulinar 
de preparare a unui aliment. 

Referitor la originea otrăvii peștilor, Lévi-Strauss stabilește realitatea unei serii de 
momente paraculinare, a căror termeni sunt legați de murdăria trupului omenesc. Astfel 
surse ale otrăvirii peștelui sunt jegul (murdăria) femeilor la baie, murdăria copilului spălat 
în râu (care a fost extras din pântec prin uciderea mamei). Baia copilului asigură un pes-
cuit miraculos: „Peste tot unde înota copilul, peștii mureau. Și totuși erau buni de mâncat” 
(p. 323). Motivul otrăvii de pescuit produse de jegul unui copil este atestat și în mitologia 
indienilor guaraní meridionali.

Indiciile gastronomice ale blestemelor constituie o altă arie a regimului nocturn 
al imaginarului. Blestemele cu referințe gastronomice scot la iveală persistența ideii că 
mâncarea nu presupune doar gătitul și consumul ei, ci adițional un mod magic de a acționa 
asupra comportamentului altuia, datorită unor formulări și formule specifice. Unele 
blesteme cu indicii alimentare oferă detalii despre negativitatea mâncării și a trupului,  
dar și a ideii menirilor negative ca acte distructive. Folcloristul Petru Caraman, care a stu-
diat blestemul din sud-estul european și cu deosebire din Peninsula Balcanică, consideră 
blestemul o apariție a emanației celei mai pure „a magiei cuvântului, de sens negativ”  
(p. 15). Unele blesteme cu indicii gastronomice au o semnificație simbolică specifică me-
nirii morții adversarului. Astfel, blestemul „Mânca-i-aș coliva/colacii!” este o expresie a 
urii și furiei excesive. El exprimă dorința ca persoana care a declanșat ura să moară, iar el 
(cel care a blestemat) să participe la funeraliile lui. Aceeași variantă a blestemului, cons-
tată folcloristul Petru Caraman, este cunoscută și la alte popoare din sud-estul Europei. 
Astfel, la bulgari, el apare sub forma „Mânca-i-aș grâul celui care mă bârfește!”, la fel 
apare și la grecii epiroți: „Mânca-ți-aș grâul!”. Coliva sau grâul nu apar întâmplător în 
aceste combinații de imprecații negative. La creștinii de rit ortodox, coliva este o mâncare 
specifică ce se servește în cinstea răposatului și care constă  din grâu fiert cu miere cu za-
hăr și adaos de miez de nucă măcinată. Iar colacii sunt oferiți în calitate de pomană pentru 
sufletul răposatului. Aceste formulări magice cu efect negativ au drept scop ademenirea 
morții, înlăturarea rivalului.

Un alt blestem, cu aceleași conotații negative și indicii gastronomice ale băuturii, 
este atestat la bulgari: „Spăla-i-ar cu vin oasele”, la neogreci corespunde variantei „Spăla-
te-ar cu vin!” (p. 29). Comentarea acestei semnificații a blestemului care aparent nu are 
nimic negativ este decriptată de către folcloristul Petru Caraman, care insistă asupra as-
pectului magic negativ al menirii morții celui vizat: „Cineva complet neinițiat – mai ales 
dacă are-n vedere varianta grecească – ar fi tentat a crede că e vorba despre ceva de foarte 
bun augur. În realitate citatul blestem face aluzie la un rit funerar, care constă în a spăla 
corpul defunctului cu vin. Acest rit are loc în special la deshumarea îndătinată după șapte 
ani de la deces, când de fapt se stropesc numai oasele mortului. Așadar acest blestem 
tinde să provoace moartea persoanei căreia îi este adresat” (p. 30). Un alt tip de blestem 
neogrecesc cu indicii gastronomice surprinde același efect negativ asupra adversarului 
sau a celui care a provocat declanșarea fluxului de energie negativă: „Să bei numai amar 
și veninuri!” (p. 34). Nu se are în vedere băutul propriu-zis al otrăvurilor, ci ideea că cel 
vizat de blestem „să-și petreacă viața numai în chinuri și suferințe” (p. 34).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:38 UTC)
BDD-A31584 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



33

Philologia LXII
MAI − AUGUST 2020

O altă serie de blesteme cu indicii gastronomice sunt cele care se îmbină cu elemen-
te religioase sau personaje sacre. Aceste formule imprecative apar din năzuința de a spori 
fobia  și gradul de convingere a celui vizat. Ele pot avea fie efecte pozitive, fie negative: 
„Să dea Dumnezeu să vă tăvăliți în unt și miere!” (p. 35), observăm menirea benefică a 
predicției; „Sânge să scuipe Maica Preacurată” (p. 42), implică conotații negative. 

Superstițiile populare atribuite consumului mâncării pot fi adevărate norme de 
comportament și de vulnerabilitate a copiilor și femeilor însărcinate, idee surprinsă de 
folclorista Elena Niculiță-Voronca în studiul Datinele și credințele poporului român...: 
„Când mănânci ceva și te vede un copil, totdeauna să-i dai să guste, că-și pierde sămânța. 
De aceea nu au unii oameni copii, și e păcatul aceluia care nu i-a dat. Tot astfel și femeia 
grea, dacă vede ceva de mâncare și nu i se dă, de poftă poate să piardă” (p. 181).

Elena Niculiță-Voronca face referire la un blestem cu indicii gastronomice din 
Moldova: „Bată-te pâinea și sarea mea!” (p. 173), care e spus pentru pedepsirea cuiva să 
nu-i meargă bine. Sarea și cenușa au scopuri apotropaice în ritualul descântării bolilor: 
„Când descânți cuiva o boală și este copil mic în casă, trebuie să presurezi copilului pe cap 
sare ori cenușă, ca să nu se prindă boala celui ce se descântă, de copil” (apud., Voronca, 
1998, p. 139).

În povestea Soacra cu trei nurori de I. Creangă apare expresia „Și apoi tu nu știi 
cine-i mămuca, n-ai mâncat niciodată moartea ei”, aluzie la chinurile suportate de nurori 
din cauza autorității excesive și a răutății soacrei. „A-i mânca cuiva moartea” este echi-
valentul suportării asupririi din partea cuiva, nu se are în vedere consumul propriu-zis, 
„canibalist” al morții.

Folcloristul Artur Gorovei în studiul Folclor și folcloristică consemnează ritua-
lul blestemării și al scoaterii blestemului prin intermediul recuzitelor gastroalimentare. 
Formulele magice rostite de anumite persoane, au menirea de a acționa pozitiv sau negativ 
asupra comportamentului uman, de a spori sau diminua consumul. Astfel se poate acționa 
asupra unei persoane pentru a o face dependentă de alcool, pe de o parte, dar se poate 
desface blestemul alcoolismului, pe de alta3. Scoaterea de sub semnul vrăjii și blestemului 
beției se face într-un mod specific de acțiune ce constă în rostirea unui text specific la un 
mormânt4.

3	  Spre exemplu descântecul pentru un om bețiv este însoțit de preliminarii ale acțiunii 
înainte de a trece propriu-zis la  formula rostită: „Să se petreacă de trei ori prin gât de rață și de 
știucă, rachiu și vin, zicându-se de trei ori descântecul, și apoi să se dea, fără ca să știe, acelui pe 
care voiește să-l cuprindă patima beției: „Cum nu poate peștele și rața fără apă, / Cum nu poate 
peștele trăi pe uscat, / Așa să nu poată trăi (cutare) nici un ceas / Ca să nu bea rachiu și vin. Artur 
Gorovei. Folclor și folcloristică, Chișinău: Hyperion, 1990, p. 247.

4	  Cum nu bea și nu știe nimic (numele celui din mormânt), Așa să nu beie, să nu știe / A 
cere rachiu și vin (numele bețivului); Să-i piardă gândul de beție / Cum piere fumu, / Cum piere 
pâcla, / Cum se stinge focul; / Să-nconjoare crâșmele / Cum înconjoară pământul / apele. / Să-i pută 
vinul și rachiul / Cum pute scârna; / Să nu dorească el / Cum nu dorește moartea; / Să fie totdeauna 
liniștit / Ca la ceasul ce mă-sa l-au făcut”, Artur Gorovei. Folclor și folcloristică, Chișinău: 
Hyperion, 1990, p. 247. 	  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:38 UTC)
BDD-A31584 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



34

LXII Philologia
2020 MAI − AUGUST

Anumite alimente și ierburi sunt investite cu efecte apotropaice, spre exemplu prin 
intermediul busuiocului se fac „descântece de dragoste” (Voronca, 1998, p. 99), grâul 
e bun ca „apărare împotriva farmecelor”, „usturoiul te apără de rău, boli și de deochi 
(Voronca, 1998, p. 264), macul5 are efect calmant și de apărare împotriva strigoaicelor.

Puterea supranaturală prin consumul unui produs a fost un motiv de inspirație pen-
tru apariția unui personaj din benzile desenate americane, care a fost preluat apoi în dese-
ne animate (Popeye the sailor man). Marinarul Popeye6 are o forță uluitoare, este capabil 
să ridice un pian, un elefant și un avion. Puterea lui se multiplică atunci când consumă 
un borcan de spanac. Această plantă îi conferă superputerea de care are nevoie pentru a 
înfrunta toate obstacolele ce-i apar în cale. Descrierea indirectă a personajului pornind de 
la consumul mâncării, simbolismul alimentelor și superstițiile legate de ingerarea hrănii 
constituie și o arie fertilă a spațiului literar. Mâncarea nu este doar un impuls al plăcerii, 
ci și un motiv de a reflecta asupra gastronomiei literare percepută într-un context negativ, 
al repulsiei, dezgustului, displăcerii. În basmele și în romanele fantastice sau science-
fiction consumul unor mâncăruri ciudate transformă personajele în super-eroi (au puteri 
nebănuite, pot face ceea ce anterior nu puteau), fie îi coboară în dizgrație. Un alt mod de 
consum al mâncării personajelor se referă la abundența (Gargantua și Pantagruel) sau lip-
sa consumului (Flămânzilă, Setilă etc.), astfel cititorul participă împreună cu personajul la 
ocazii de desfătare culinară (festinuri pantagruelice), fie asistă la consecințele și daunele 
malnutriției personajelor. Pot fi identificate cazuri ale antropofagiei în basme în care mi-
notaurul, căpcăunul, balaurul sunt forțe malefice.

Caracterul neordinar al consumului mâncării îl putem surprinde în basme și povești, 
spre exemplu în  Povestea lui Harap-Alb, baba transformată în cerșetoare deține puteri su-
pranaturale sub masca chipului hidos. Acesta îl îndeamnă pe mezin să facă alegerea po-
trivită a calului atunci când va trebui să parcurgă un drum inițiatic. Modalitatea alege-
rii calului (partenerul de drum) ține de un detaliu gastronomic mai puțin obișnuit. Baba-
vrăjitoare îl îndeamnă pe mezin să pună o tavă cu jăratec în grajd și să ia calul care va 
mânca jăraticul. Nedumerirea este și mai mare, când în loc de un armăsar robust, se apro-
pie de tavă și mănâncă jăraticul o „răpciugă de cal, grebănos și slab, de-i numărai coastele”.  

5	  „Spre Sf. Gheorghe, se presură brazda de la poartă cu mac, ca să nu se apropie 
strigoaicele”, „mac se pune în scăldătoare la copii, ca să adoarmă, ba câte foarte puțin li se dă și în 
lapte să bea”, Elena Niculiță Voronca. Datinele și credințele poporului român adunate și așezate în 
ordine mitologică. Ed. Saeculum I. O., București, 1998, p. 411-414.   

6 Marinarul Popeye își face prima apariție în revista de benzi desenate Timble Theatre, 
în 1929, ca personaj secundar. Personajul a fost creat de E. C. Segar. Acesta este înfățișat ca 
fiind un marinar musculos care fumează dintr-o pipă grosolană. Mitul spanacului care-i dă puteri 
supraomenești s-a născut dintr-o simplă greșeală de tipar, conform căreia această plantă/legumă 
conține de 10 ori mai mult fier decât în mod obișnuit. Acesta (n.n. marinarul Popeye) și-a făcut 
prima apariție pe marele ecran, alături de iubita lui Olive Oyl și rivalul său Bluto într-un desen 
animat de Betty Boop din 1933 intitulat Popeye Marinarul, realizat de frații Dave și Max Fleischer, 
cei care vor continua seria de desene animate din 1942, când va începe perioada Famous Studios 
(1942-1957). Este și episodul primei apariții a cântecului I’m Popeye the Sailor Man, compus 
special pentru acest desen animat. Sursa: www.wikipedia.ro   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:38 UTC)
BDD-A31584 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



35

Philologia LXII
MAI − AUGUST 2020

Astfel urâtul se transformă în frumos, iar lipsa forței devine o expresie a puterii supre-
me. Autorul alege elementul gastronomic (cenușa) ca indiciu șocant prin care apare 
supranaturalul și miraculosul. Căci după consumul jăraticului, răpciuga se transformă  
într-o frumusețe de armăsar și parcurge cu o viteză uimitoare distanțe neobișnuit de mari, 
tipice formulărilor specifice poveștii „ca vântul și ca gândul”. Aceeași idee a alegerii  
calului prin ispitirea cu jăratic este prezentă și în basmul Poveste cu Făt-Frumos cules de 
către folcloristul Artur Gorovei, cu singura diferență că jăraticul trebuie consumat de către 
cal timp de trei zile (interval de timp magic), după care mârțoaga se transformă într-un 
mândru armăsar. Un alt tip de consum neordinar îl depistăm în puterea magică a merelor 
ingurgitate. Vorbirea mărului apare în vis, dar este uimitor efectul consumului acestuia:  
„Cine mă va mânca, un Făt-Frumos va avea!” (p. 322). În vis regina se urcă în pom după 
mărul profetic vorbitor din vârful copacului, dar la coborâre calcă și se înțeapă într-un 
ghimpe. Interpretarea visului vine din partea unui vraci bătrân care-i prevestește nașterea 
unui fiu ce va trece prin multe încercări până va obține libertatea și liniștea. În poves-
tea Cei trei feciori ai babei surprindem dimensiunea sexuală a mâncării. Ingurgitarea 
ardeiului („a chiperiului”) devine un motiv al conceperii copilului. Așa se explică cum 
baba din poveste a rămas însărcinată la o vârstă înaintată prin consumul boabelor de ardei 
și a dat naștere celor trei feciori, rând pe rând. 

Pacientul Rentfield, bolnavul zoofag, din romanul Dracula de Bram Stocker con-
sumă muște, păianjeni și vrăbii, iar ulterior trece la practici vampirice. Rentifeld îl rănește 
cu un cuțit pe doctorul Seward pentru a-și satisface hematofagia: „Se întinse cu burta pe 
podea, lingând, ca un câine sângele ce mi se scursese din rană” (p. 187). Consumul de 
sânge și ființe vii este alimentat de ideea că acesta este o strategie de prelungire a vieții. 
Întregul roman are ca idee-axă consumul de sânge prin care se prelungește viața vampiru-
lui. O continuare a romanului Dracula este romanul Dracula, mortul viu scris de stră-stră-
nepotul lui B. Stoker, pe nume Dacre Stoker și regizorul Ian Holt. Dacre Stoker o aduce 
în prim-plan pe contesa maghiară Elizabeth Bathory, care a ucis sute de fecioare pentru 
a se îmbăia în sângele acestora. Proprietățile sacre și miraculoase ale sângelui reprezintă 
ceva obișnuit pentru creștinii de rit ortodox. Metaforele din Biblie cu alură gastronomică 
oferă descrieri spectaculoase ale protagoniștilor religioși, carnea corpului Mântuitorului 
fiind asociată cu pâinea și respectiv sângele cu vinul. Corpul are în acest context o repre-
zentare a totalității și a accederii fiecăruia la taina sfântă a împărtășaniei, dar și o descriere 
a omului ales – Isus – care trăiește în erosul divin și care suportă consecințele păcatului 
ce trebuie expiat. Numeroși creștini „beau (ritualic) sângele” lui Isus percepând acest fapt 
drept cel mai firesc lucru în sine. Pentru gruparea martorilor lui Iehova, puterea sângelui 
este atât de mare, încât aceștia preferă moartea decât acceptarea unei transfuzii de sânge. 

Culegerea de schițe și povestiri Cămara diavolului de Jim Crace ne aduce în prim- 
plan hrana în toate ipostazele ei biologice și metafizice. Povestirile deapănă firul nara-
tiv al plăcerilor și displăcerilor gastronomice. Astfel, cititorul asistă la jocul ghicitului 
conținutului atunci când lipsește eticheta de pe conservă, este inițiat în consumul mân-
cărurilor exotice (kebab de șarpe, carne de papagal, carne de pisică de munte, păianjeni, 
gândaci, carne de liliac și de șopârlă, ouă de iguana etc.), este martor ocular al senzațiilor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:38 UTC)
BDD-A31584 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



36

LXII Philologia
2020 MAI − AUGUST

gustative provocate de un măr sălbatic care „strepezește gura”, află despre consumul ma-
nacului și efectele acestuia asupra virilității masculine, însușește o parte din abilitățile 
de vânat și pescuit (al crevetelor), află secrete ale administrării restaurantelor și rețete 
vechi actualizate, participă indirect la jocuri cu mâncarea (brânza și streaptease-ul), i se 
mărturisesc superstiții alimentare (bucata de aluat destinată „sărutului îngerilor”), află 
despre rolul „pietrelor de supă” și satisfacerea poftelor copiilor pretențioși. Este indicat 
să urmărim o nouă ipostază a diavolului, căci suntem în „cămara lui”. Diavolul apare în 
rolul de maestru al ciupercilor și prieten al femeilor. Autorul ia în vizor și efectele nedorite 
ale consumului mâncării, cum ar fi indigestia, febra, migrena, voma, diareea, otrăvirea. 

Unele povestiri sunt de-a dreptul macabre, ele conturează ciudățenia ființei umane 
în procesul consumului mâncării. Autorul recurge abil la o ilustrare a displăcerii gastro-
nomice. În două povestiri suntem martorii unor situații contra cronometru cu viața, atunci 
când prin consumul neordinar poate fi evitată foamea sau setea.

Prima dintre aceste povestiri surprinde protagoniștii (o femeie și un bărbat) în  
largul mării fără resurse de apă, însă cu o cutie goală de conservă. Iminența alegerii unei 
opțiuni este evidentă: „sunteți prinși între diavol și marea albastră, sărată” (Crace, 2005,  
p. 55). Deciziile protagoniștilor sunt diferite, în funcție de sexul și convingerile de viață: 
„Vă asigur că femeia va alege întotdeauna diavolul. N-o deranjează că urina conține  
resturile corpului ei, excesul. Toxinele sterile ale vieții ei complicate. E în largul ei cu  
fluidele corpului, cu metehnele ei, trebuie să fie, are de-a face cu ele de ani de zile.  
Își găsește salvarea în ea însăși, strânge urină în conservă și bea”; „Mai are o șansă prin 
el. Îl face pe soț să-și scoată penisul și – în ciuda  protestelor lui de dezgust – să umple 
conserva pentru ea” (p. 55-56). Bărbatul alege apa de mare care-i provoacă mai multă 
sete: „Dar un bărbat nu poate înfrunta otrăvurile din viața lui. Mai bine moare” (p. 56).

Un bucătar își propune să exerseze experimentele istorice ale unor oameni care  
s-au aflat în situații de risc, determinate de lipsă a hrănii, a cărnii. Acesta pregătește mân-
care din obiecte de piele, cum ar fi fâșii de genți și poșete, o cartușieră cu cataramele  
îndepărtate, o pereche de pantofi tăbăciți, un ghiozdan de copil, o poșetă veche din pie-
le de vițel, o pereche purtată de bocanci de munte care pot face deliciul culinar al unui  
„bucătar de cinci stele” (p. 65).

Șirul povestirilor continuă cu două istorii macabre în care displăcerea alimentară 
are un rol dominant. Un doctor depistează în intestinul pacientului său de optzeci și trei de 
ani niște excrescențe și începe să studieze tumoarea. Desprinde doi polipi pentru analiză, 
pe unul îl duce la laborator, iar pe altul îi ia acasă cu sine. Rezultatele analizei certifică că 
tumoarea este „nepericuloasă”, „beningnă” și în întregime vegetală „apă 83%, albumono-
ide 2%, cauciuc 9,1%, zahăr 4,2%, inulină 1,1%” (p. 166). Bolnavul moare de infarct, iar 
doctorul cultivă din curiozitate polipul în ghiveci și astfel apar primele rezultate: „Dădu 
trei tulpini zdravene, cu frunze grele și – vara – trei flori galbene”. Niște specialiști îi 
confirmă că polipul care a dat roade reprezintă „trufe albe – sau cartofi canadieni” care 
au ajuns să atingă un kilogram. Doctorul gătește o parte din polipi la grătar cu șuncă și-și 
invită oaspeții fără a le divulga secretul „trufelor”. Gustul e similar cu mirosul pacientului, 
amintește de el. De atunci cultivă trufe în grădina sa și compune alte rețete: „Lunea făcu 
din ei o supă perfectă, care le ținea cald și-i înzdrăvenea iarna” (p. 167).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:38 UTC)
BDD-A31584 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



37

Philologia LXII
MAI − AUGUST 2020

După istoria tumorilor benigne ale intestinului care pot fi recoltate și consumate, 
urmează în cartea de nuvele a lui Jim Crace cazul ciudat și dezgustător al consumului 
cenușii. Nu este similar consumul acestui reziduu cu cel din basme care conferă puteri 
magice și miraculoase, ci ideea consumului cenușii în speranța contopirii/fuziunii cu  
persoana iubită decedată. Din Dicționarul de simboluri alcătuit de Jean Chevaleir și 
Alain Gheerbrant desprindem ideea că cenușa este o urmă a vieții lipsită de valoare:  
„Din punct de vedere spiritual, valoarea acestui reziduu este zero. De aceea, în orice  
viziune escatologică, cenușa va simboliza lipsa de valoare, nulitatea legată de viața 
omenească, din cauza precarității acesteia” (p. 213), de asemenea, în această sursă, 
aflăm că „asceții creștini își amestecă uneori hrana cu cenușa” (p. 214), nu este explicată  
logica acestui consum, dar putem intui că cenușa este investită cu o putere magică simi-
lară renașterii păsării Phoenix.  

În una din istorioarele lui Jim Crace apare un actor căruia i-a murit pisica și duce 
animalul la crematoriu de unde-i preia cenușa. Timp de trei luni presoare în mâncarea și 
în băutura sa praf de cenușă din animalul său de companie, în ideea reciclării și fuziunii 
cu animalul său iubit. Aceeași practică este preluată de o văduvă cu cenușa soțului ei. 
Consumul neordinar îi creează un disconfort pentru că aude după un interval de timp, 
noaptea, o voce în stomacul ei care-i provoacă groaza și insomnia. Văduva apelează la 
sfaturile unui medic, care o îndeamnă să renunțe la consumul cenușii lăsând impresia că 
a mai consultat paciente cu situații similare: „Dar vă voi spune ce le-am spus exact celor-
lalte femei, nu puteți mânca durerea. E mult prea puternică și indigestă. Trebuie să lăsați 
durerea să vă mănânce. Trebuie să lăsați suferința să vă înghită. Apoi puneți cenușa în 
pământ și lăsați-l să plece. Veniți iar să mă vedeți peste o lună sau două. Până atunci, fac 
pariu că vocea soțului dumneavoastră va fi doar o amintire și veți fi fericită cu viața lui 
mai liniștită pe care ați câștigat-o iubindu-l” (p. 182).

Jim Crace încearcă să surprindă prin cele șaizeci și patru de povestiri și schițe din 
Cămara diavolului fluxurile hedoniste ale mâncării și consumului, pe de o parte,  să ne 
arate displăcerile și ciudățeniile consumului alimentelor, pe de alta, într-un spectacol al 
vieții în care putem intui partea negativă a părții pozitive (a alimentului) și viceversa.            

O prescripție gastronomică face apel la decizia noastră de a alege hrana zilnică și 
de a suporta consecințele alegerii, care echivalează cu modul de sortare a merindelor, cu 
tendința de a corespunde aspectului fizic pentru că „omul este ceea ce mănâncă” (Ludwig 
Feuerbach). Regimul alimentar devine o adevărată artă de a trăi, dar și un mod de a-ți con-
strui și visa trupul. Mâncarea în secolul al  XXI-lea presupune nu doar un aspect vital, ci și 
o multitudine de oportunități și opțiuni ale alegerii. Industria alimentară oferă o gamă largă 
de consum: mâncarea țărănească, mâncarea eco/bio, mâncarea artificială, fast food-urile, 
hrană macrobiotică etc. Rezultatul consumului mâncării variate impune un anumit mod de 
comportament și acțiuni care oscilează între normalitate și lipsa ei: cursele mâncării, lupta 
cu kilogramele, urinoterapia, igiena alimentară, fezandarea, digestibilitatea, festivitățile 
de tip alimentar, găselnițele culinare ș. a. rezonează cu apetitul gastronomic și compor-
tamentul flămândului. Intervalele de timp sacru (postul, sărbătorile religioase) impun  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:38 UTC)
BDD-A31584 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



38

LXII Philologia
2020 MAI − AUGUST

restricții și interdicții ale consumului mâncării. Ingerarea diferitor tipuri de alimente  
produce apariția unor termeni exacți: antropofagia, omofagia, ihtiofagia, alelofagia,  
hematofagia, coprofagia/scatofagia, vegetarianismul, bucătăria vegană etc. De rând cu 
acestea apar diferite științe și termeni meniți să explice și să promoveze un mod specific al 
științei gurii, înțeleasă ca o cale de acces către sine: gastrozofia, dietetica, eugenia, eude-
nismul, gastronomia conjugală, „ortodoxia gastrofizică” (Charles Fourier), ecumenismul 
alimentar, războiul alimentar, acordul gastronomic, timpul gastronomic, preludiul culinar, 
revoluția alimentară etc. Toate aceste enumerări sunt moduri de a ne răspunde la întreba-
rea cum se împacă gastronomia ordinară cu ciudățeniile gastroalimentare.

Alimentația în textele de ficțiune nu cunoaște interdicții, asemeni curentului în artă 
Eat-Art inițiat de Daniel Spoerri și în unele opere literare se mănâncă neobișnuit fără 
rețineri și interdicții alimentare. Opțiunea alimentelor devine un mijloc de prezentare a 
sinelui, de prezență a dorințelor și slăbiciunilor trupului, intenția fiind cea a unei autode-
finiri perpetue. Ingestia alimentelor se situează în matricea experiențelor ambivalente, de 
aceea merită să remarcăm și să reflectăm nu doar pozitivul acestui moment, ci și latura 
întunecată, deseori camuflată cu „bună” intenție. 

Referințe bibliografice:

1. CARAMAN, Petru. Blestemul ca expresie folclorică a unui complex afect negativ. 
În: Anuarul Muzeului Etnografic al Moldovei. Iași, vol. III, 2003.

2. CAZACU, Matei. Dracula. Trad. Diana-Ligia Ilin.  București: Humanitas, 2008. 
3. CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicționar de simboluri. Iași: Polirom, 2009.
4. CRACE, Jim. Cămara diavolului. Traducere de Elena Ciocoiu. București: Humanitas, 

2005. 
5. DURAND, Gilbert. Structuri antropologice ale imaginarului, Trad. de Aderca 

Marcel și Radu Toma. București: Univers, 1997.
6. GOROVEI, Artur. Folclor și folcloristică. Chișinău: Hyperion, 1990.
7. LÉVI-STRAUSS, Claude. Mitologice. Crud și gătit,  Vol. I. Traducere și prefață de 

Pânzaru I.. București: Babel, 1995.
8. NICULIȚĂ-VORONCA, Elena. Datinele și credințele poporului român adunate și 

așezate în ordine mitologică.  București: Saeculum I. O, 1998. 
9. ROUDINESCO, Elisabeth. Partea întunecată din noi înșine. Trad. de Ileana Busuioc. 

București: Trei, 2009.
10. ONFRAY, Michel. Rațiunea Gurmandă. Filosofia gustului. Trad. din franceză și 

note de Claudia Dumitriu și Lidia Simion. București: Nemira, 2001.
11. ONFRAY, Michel. Pântecele filozofilor. Critica rațiunii dietetice. Traducere din 

limba franceză și note de Lidia Simion. București, 2000.
12. STOCKER, Bram. Dracula. Trad. și note de Barbu Cioculescu și Ileana Verzea, 

Prefață de Barbu Cioculescu. București: Univers, 1990. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:38 UTC)
BDD-A31584 © 2020 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

