
 225 

Simona ANTOFI, 
Universitatea “Dunărea de Jos” din Galaţi 

PARATOPIE, ENUNŢARE ŞI PERSONAJE 
ÎN PIESA LAILEI RIPOLL, “FIERE” 

Încercând să împace, printr-un compromis reciproc avantajos, perspectiva sociologică 
asupra operei literare şi specificul acesteia, ireductibil, în ultimă instanţă, la o determinare 
strictă printr-o spaţio-temporalitate istoriceşte databilă, Dominique Maingueneau continuă, 
de fapt, o mai veche preocupare pentru ceea ce numea, la un moment dat, contextul operei 
literare. [1] Aplecarea sociologizantă este bine temperată în amplul studiu intitulat 
DISCURSUL LITERAR. PARATOPIE ŞI SCENĂ DE ENUNŢARE [2], pornindu-se în mod 
just de la natura specială a universului ficţional pe care orice text literar îl produce, situat nici 
înlăuntrul, nici în afara a ceea ce în mod convenţional numim, în acord cu o paradigmă 
mentală comună, realitate. 
Pe de altă parte, autonomia absolută a esteticului este la rândul ei amendată, autorul 
evidenţiind impactul greu de neglijat al acelui spirit al veacului specific epocii în care un 
scriitor se formează, spiritual şi intelectual, şi creează. “Tribul literar” [3] căruia scriitorul îi 
aparţine, de la care se revendică, prin care se autodefineşte sau prin refuzul căruia se 
autoidentifică orgolios se transferă, printr-un proces de atribuire paratopică mai mult sau 
mai puţin conştient, acelui non-locus pe care orice bucată de literatură bună îl instituie, 
instituindu-se, totodată, pe ea însăşi. În termenii lui Maingueneau, “Creaţia îşi trage astfel 
seva de pretutindeni: atât din paratopia omului de rând, care refuză poziţia pe care găseşte 
de cuviinţă să i-o impună o lume condusă de nobilime, cât şi din paratopia nobilului care nu 
se simte în largul său în această lume de burghezi. Ea îşi trage seva şi dintr-o retragere 
metodică, ritualizată, din lume, şi din efortul permanent de a se integra în ea.” [4] 
Privind lucrurile din alt punct de vedere, procesul de comunicare implică o situaţie cu totul 
aparte, în cazul literaturii. Într-un articol succint [5], Anca Cosăceanu propune o serie de 
repere semiotice valabile pentru conceptul de enunţare, grupate în trei categorii ce se 
constituie într-o ierarhie a procesului însuşi: instanţele enunţiative, enunţarea, ca operaţie de 
punere în discurs, şi enunţarea enunţată, respectiv „urmele” enunţării în enunţ. Subiectul 
enunţării este, din unghi semiotic, un construct textual elaborat în funcţie de datele axei 
actorializare–spaţializare–temporalizare. Punerea în discurs presupune asumarea rolurilor 
actanţiale ca roluri reale, în actul de comunicare respectiv, înţeles drept „activitate 
intersubiectivă (relaţională, actanţială) exersată în comun de partenerii actului de 
comunicare, definiţi astfel drept colocutori”. [6] Anca Cosăceanu mai adaugă „punerea în 
scenă” – impactul contextului semiotic asupra interpretării actului de enunţare. Este vorba 
despre intenţia enunţiatorului de a-şi elabora o „figură” corelativă rolului (pretins ca) 
asumat. [7] Pentru Charaudeau, „punerea în scenă” implică o distincţie fină între un spaţiu 
extern şi un spaţiu intern, cel din urmă, prin instanţele sale, antrenând o „scenografie” 
specifică. Observaţia aceasta este cu atât mai utilă cu cât sesizează diferenţa dintre imaginile 
construite şi cele reale ale protagoniştilor – „l’image que le sujet parlant construit de lui-
même et de sa destination à travers son discours, [...] de sa manière de définir le cadre 
spatio-temporel de sa parole, bref, de sa manière d’installer la relation verbale [...].” Mai 
mult, spaţiul extern asociază parteneri posesori ai unor identităţi (sociale) relativ stabile, într-
un cadru spaţio-temporal, cu un gen discursiv anume). [8] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 13:16:20 UTC)
BDD-A3154 © 2010 Editura Europlus



 226 

Situaţia de enunţare, cum o denumeşte Maingueneau, are o variantă exterioară, a cărei analiză 
revine perspectivei sociologice asupra literaturii, şi una interioară. În acest caz, autorul 
preferă formula scenă de enunţare, posibil a fi aproximată prin “situaţia pe care cuvântul 
pretinde a o defini prin cadrul pe care ea îl arată (în sens pragmatic) chiar în momentul în 
care se desfăşoară.” [9] 
Jocul subtil între un înlăuntru paratopic, întrucât este literar, şi un în afară mereu pe punctul 
de a deveni înlăuntru leagă epoca – topografia şi cronografia din care se dezvoltă enunţarea – 
de cronotopul intern al operei, produs al acesteia şi, totodată, ansamblu de strategii 
discursive menite a (re)constitui o lume-nelume, reală, cel puţin în punctul de plecare, şi 
definitiv fantasmatică, o alternativă privilegiată la realitate, protejată, prin coerenţa ei 
superioară, de mişcarea haotică a vieţii. [10] 
În cazul discursului teatral, lucrurile se complică şi mai mult, din pricina dublei enunţări şi a 
dublei situaţii de enunţare. [11] De asemenea, ceea ce Anne Ubersfeld numeşte scriptor al 
textului – instanţă căreia îi asociază şi autorul – are o dublă orientare şi funcţionalitate 
enunţiativă: i se pot atribui didascaliile dar şi enunţurile - replici performate de personaje. 
Ambele instanţe enunţiatoare, scriptorul şi personajele, îşi împart sau îşi dispută dreptul de 
proprietate asupra replicilor.[12] În ceea ce-l priveşte, Maingueneau adoptă conceptul de 
arhi-enunţiator al lui M. Issacharoff, purtător al ideologiei prioritar literare a piesei de teatru, 
căreia i se pot subordona aspecte etice, politice, sociale etc. Acest arhi-enunţiator este “o 
persoană distinctă de scriitor, care îşi asumă responsabilitatea reţelei conflictuale a poziţiilor 
enunţiative.” Punctul său de vedere, diferit de opiniile personajelor deasupra cărora 
gravitează, este un “element care rezultă din relaţionarea acestora”. [13] şi, în fine, existenţa 
simultană a variantei scrise a replicilor, şi a celei performate de către actori, simultaneitatea 
în virtual a trei situaţii de enunţare diferite - “actul care leagă autorul de un public virtual, 
actul care leagă regizorul de un public specific, actul care leagă personajul de un alt 
personaj” [14] – repun mereu în discuţie încărcătura paratopică a textului. 
Subiect deosebit de fertil pentru problematica enunţării literare şi a paratopiei, piesa Lailei 
Ripoll, ATRA BILIS (FIERE) a fost scrisă pentru trei actori ai teatrului Micomicon, de la 
Madrid, în cadrul căruia autoarea însăşi activează: “Mariano Llorente, Jose Luis Patiño şi 
Yiyo Alonso. Personajele Nazaria, Aurorita şi Daria sunt gândite şi construite pentru ei, pe 
măsura lor. Mamele şi bunicile lor au avut o mare contribuţie în comportamentul celor trei 
bătrâne. Fizicul actorilor a influenţat decisiv descrierea personajelor, motiv pentru care unele 
aluzii la anumite trăsături fizice pot fi schimbate în funcţie de actorii sau actriţele care 
interpretează piesa. Personajul Ulpiana este creat aproape în totalitate după bunicile mele, 
dar şi după modelul poveştilor scrise de Marcos Leon despre Isidra, o femeie extraordinară 
din Estremera del Tajo.” Conform explicaţiilor Lailei Ripoll, “Aurori se exprimă prin cântece 
deoarece cultura ei este rurală şi feminină.” “Ulpiana, biata de ea, [...], trebuie să apeleze la 
ţintar şi la păhărelul de anason de Maimuţă [un rachiu foarte popular şi ieftin]. În timpul 
reprezentaţiilor a trecut de la a fi o persoană voinică la o găluţcă, un gândac, sau un vampir, 
în funcţie de actorul care a reprezentat-o.“ “Nazaria şi Daria sunt ca Joan Crawford şi Bette 
Davis – păstrând proporţiile – […] sau bătrânele care beau ciocolată cu episcopul în 
tablourile lui Gutierrez Solana, sau fraţii Hernandez şi Fernandez de Herge, care nu puteau 
trăi unul fără celălalt…” [15] 
Piesa menţionată [16] construieşte un spaţiu - timp al conflictului de natură internă şi 
externă prin intermediul celor patru personaje feminine prezentate, Nazaria, Daria şi Aurori 
– surori, la care se adaugă servitoarea Ulpiana. Ele îşi dispută, în ordinea realului ficţional, 
pe unicul bărbat din piesă, deja mort, în sicriu şi în aşteptarea ceremoniei funerare, o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 13:16:20 UTC)
BDD-A3154 © 2010 Editura Europlus



 227 

moştenire şi o poziţie socială superioară mediei. Pe plan interior, toate cele patru femei 
ascund fie o istorie veche, dar încă vie, fie o dorinţă puternică de a parveni, luând locul 
uneia sau al alteia dintre celelalte femei, ori de a sparge ierarhia prestabilită printr-un act de 
revoltă camuflată, cu urmări grave. Stăpâna de la conac şi soţia privilegiată a defunctului, 
Nazaria mimează de ceva vreme paralizia picioarelor, exploatând-o pe cea de –a doua soră, 
Daria, obligată să o poarte în spinare mereu şi să o ajute la cele mai mărunte nevoi. Între 
Nazaria şi Daria există un conflict deschis, asezonat cu răutăţi şi cu insulte, devenit modus 
vivendi pentru amândouă. Prima o acuză pe cea de-a doua de o răutate fără limite, iar Daria 
pozează în victima care-şi duce crucea cu umilinţă, sperând în răsplata cuvenită celor 
smeriţi. Aurori întruchipează personajul – tip al nebunului care spune marile adevăruri sub 
protecţia lipsei de discernământ. Bătrână şi ea, Aurori se află parcă dintotdeauna în grija 
Ulpianei, slujitoarea devotată de care o leagă o afecţiune aparte. Dacă Nazaria se preface că 
este oloagă, Daria este cea care a slăbit osia trăsurii surorii ei mai mari, provocând accidentul 
de pe urma căruia este silită să-şi care mereu sora în spate. Iar Aurori, care a avut un copil, 
mort în faţă, posibil ca urmare a intervenţiei criminale a Dariei, a trăit cu răposatul soţ al 
Nazariei o poveste de dragoste secretă. În ceea ce o priveşte pe Ulpiana, ea hotărăşte să le 
otrăvească pe cele trei surori, inclusiv pe Aurori, pentru a deveni stăpîna de la conac şi a 
compensa, astfel, o viaţă de lipsuri şi de umiline.  
În ordine paratopică, “toate cele trei femei aparţin mediului rural, s-au născut şi trăiesc într-
un colţ uitat de lume, care poate fi un sătuc obscur din Spania sau din orice altă ţară. 
Neîndoielnic, există diferenţe culturale specifice, componente care separă radical indivizii, în 
funcţie de orizontul cultural căruia îi aparţin; totuşi, când este vorba despre sat, două 
coordonate se impun, indiferent de zonă geografică sau moment istoric, în speţă filonul 
religios şi componenta folclorică.” [17] Spaţiul rural găzduieşte păcate şi aspiraţii general – 
umane, o iubire interzisă şi intenţii criminale, un posibil infanticid şi nebunie. Excesul care 
dirijează întreg comportamentul celor patru femei, prezenţa constantă, în cadrul 
scenografiei, a sicriului şi a bărbatului mort, aduc o notă de tragic în această lume a 
maatriarhatului care şi-a pierdut motivaţia fundamentală. Nazaria este stearpă, copilul 
Auroritei moare, Daria şi Ulpiana sunt nemăritate şi toate patru sunt bătrâne, învechite în 
ura lor comună. Poate că secătuit de substanţă, după atâta vreme, sentimentul de ură s-ar 
cuveni asimilat cronotopului piesei, întrucât se regăseşte atât în dispunerea scenografică a 
celor câteva elemeente de decor, impregnat în întreaga atmosferă şi nutrind-o, cât şi în 
vorbele şi în comportamentul celor patru femei. În mod paradoxal, ura le leagă între ele şi pe 
toate de bărbatul mort, martor acum inert al tuturor dramelor care s-au consumat de-a 
lungul timpului, într-o familie cu prea multe femei.  
Piesa debutează cu un ansamblu generos de indicaţii de scenografie şi regie, în sensul unei 
paratopii revelatoare pentru natura raporturilor dintre personaje şi pentru viziunea – deloc 
optimistă – a autoarei asupra lumii. Semnele derizoriului şi ale decrepitudinii abundă, sunt 
însoţite de semne ale unei religiozităţi de faţadă şi de marcatori axiologici şi de subiectivitate 
ce arată atât situarea ierarhică a personajelor cât şi atitudinea enunţiatorului primar faţă de 
ele. [18] Semnificativ, ferestrele închise semnalează grija teribilă pentru aparenţe şi pentru a 
păstra adânc îngropate toate frustrările şi dramele care ajung, totuşi, la suprafaţă prin 
replicile dure pe care surorile şi le adresează, înainte de a răbufni într-o scenă a dezvăluirilor 
orchestrate cu mână sigură de către Aurori. Masca nebuniei folosise, în cazul surorii mai 
mici, la protejarea iubirii dintre ea şi defunct şi foloseşte încă o dată pentru a salva viaţa 
tuturor, ea, Aurori, împiedicând otrăvirea pusă la cale de Ulpiana şi eliminând-o pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 13:16:20 UTC)
BDD-A3154 © 2010 Editura Europlus



 228 

slujitoare cu propriile ei arme. Odată pericolul real îndepărtat, ierarhia iniţială se restabileşte 
şi acel status-quo de început, temporar ameninţat, se reinstalează.  
Dacă există o identitate discursivă, respectiv un model identitar asociat unei instanţe 
intratextuale, atunci Nazaria, Daria, Aurori şi Ulpiana se cosntituie, ca personaje ce trăiesc 
într-o paratopie stabilă, general – valabilă în datele ei majore, prin discursurile proprii. Iată 
secvenţa în care, adunate în jurul sicriului, surorile îşi dispută poziţia ierarhic superioară: 
“Nazaria: [...] E ora, şi, cum eu sunt văduva îndurerată, încep eu, că doar de-aia sunt văduva 
îndurerată. Sunt văduva îndurerată protagonistă, aşa că încep eu, că de aia sunt văduva 
îndurerată. Cu grijă!” [19] 
Un contrapunct tragi-comic reglează tensiunea dramatică indusă nu prin prezenţa atât de 
apropiată a morţii, ci prin dialogul dintre Nazaria şi Daria, respectiv sora cu aere de dictator 
şi victima perpetuă, preocupate fiecare să-şi joace cu cât mai multă măiestrie rolul. În ceea ce 
o priveşte pe Aurori, ea repetă acelaşi cuvânt – caca! – până la epuizare, risipind ultima 
umbră de evlavie a surorilor mai mari şi ridiculizând jocul bocetului ritual, pe două voci. 
Rămasă apoi singură cu răposatul, Nazaria cea plină de ură dialoghează cu spiritul 
mortului, injuriindu-l fără reţinere şi dându-şi în vileag adevăratele sentimente faţă de José 
Rosario Antuňez Valdivieso. [20] 
O scenă similară, în care măştile cad, toate, scoate în evidenţă luciditatea aparte a Auroritei 
şi rafinata cosntrucţie în palimpsest a spaţio – temporalităţii piesei. La primul nivel paratopic 
se află, neîndoielnic, satul şi obiceiurile rigide care reglementează raporturile interumane, 
ierarhiile şi sistemul de valori. La un al doilea nivel se află dubla ipostaziere a celor paru 
femei, toate dispuse să-şi asume o mască şi un rol devenit aproape a doua natură. În 
compensare, adevărata natură a fiecăreia face posibilă existenţa a patru scene lăuntrice, 
sufocate de ură, ale căror reflexe ies la suprafaţă şi pot ajunge să ia în stăpânire, temporar, 
faţa vizibilă a lucrurilor. Iar la al treilea nivel se află Aurori şi Ulpiana, ambele capabile să 
pună în scenă şi să regizeze mici piese de teatru care pun în criză status-quo-ul, sau îl 
salvează. 
Ulpiana crede că a presărat arsenic pe bomboanele pentru priveghi din care toate surorile 
mănâncă. Spaima de moarte prin care trec Nazaria şi Daria, atunci când află că moartea le 
paşte, nu-şi poate avea corespondentul decât în ura Auroritei, silită să-şi consume dragostea 
pentru cumnatul ei în tăcere, ca şi suferinţa provocată de moartea copilului ei, îngropat de 
Daria, în mare secret, în pădure, de teama ruşinii care s-ar fi abătutu asupra familiei de la 
conac. 
Regizându-şi cu abilitate microsceneta, personajul Aurori se bucură de prerogativele 
enunţiatorului primar, capabil să manevreze celelalte personaje în virtutea unei intenţii 
auctoriale anume, responsabil de construirea tensiunii dramatice în crescendo, până la 
momentul dezvăluirilor complete, dar şi de posibilitatea de a purta ideologia majoră a 
piesei, funcţie care îi revine arhi-enunţiatorului. Independent de voinţa - şi de putinţa – 
instanţei auctoriale, a scriptorului – autor care crede că îşi înţelege şi îşi stăpîneşte personajele 
– a se vedea afirmaţiile Lailei Ripoll, în acest sens – Aurori le distribuie pe celelalte trei femei 
în roluri precise, ca actori şi spectatori fără voie ai propriei – posibile – morţi. Piesa de teatru 
ad-hoc are o dublă miză: eliminarea necesară a Ulpianei şi pedepsirea Dariei, pentru 
presupusa ucidere a copilului nou-născut al surorii mai mici. [21] 
Demn de reţinut este faptul că toată bucata de teatru în teatru se construieşte în şi prin 
cuvinte, în afara cărora toată istoria îşi pierde consistenţa, credibilitatea şi efectul. Aşa se face 
că, după consumarea ei, cele trei surori îşi reiau rolurile şi măştile iniţiale. Iar Ulpiana moare, 
otrăvită cu şoricioaica turnată în rachiul de anason de către Aurori, nu înainte de a-şi fi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 13:16:20 UTC)
BDD-A3154 © 2010 Editura Europlus



 229 

vărsat propria ură asupra Nazariei şi a Dariei, înmărmurite. [22] Finalul piesei stă sub 
semnul replicii Nazariei: “Aici nu s-a întâmplat nimic” [23], care încheie istoria şi lasă să 
cadă cortina, simbolic, asupra ipostazelor pictate în venin şi fiere ale eternului feminin. 
Ultimul cuvânt îi revine instanţei auctoriale decise, parcă, să-şi revendice autoritatea: 
“Întuneric.” [24] 
 
NOTE 
[1] Maingueneau, Dominique, LE CONTEXTE DE L'OEUVRE LITTÉRAIRE, Dunod, Paris, 1993 
[2] Maingueneau, Dominique, DISCURSUL LITERAR. PARATOPIE ŞI SCENĂ DE ENUNŢARE, 

Institutul European, Iaşi, 2007. Comentarii interesante asupra acestui studiu se regăsesc la 
următoarele adrese: http://www.lecturesdugenre.fr/Lectures_du_genre_3/introduction.html 

http://www.lecturesdugenre.fr/Lectures_du_genre_3/litvan.html 
[3] Idem, p. 95 
[4] Idem, p. 93 
[5] Cosăceanu, Anca, ENUNŢAREA – REPERE SEMIOTICE, în STUDII ŞI CERCETĂRI 

LINGVISTICE,  nr. 6, 1987, p. 87 
[6] Idem p. 75. V. Şi Maingueneau, Dominique, LES TERMES CLÉS DE L’ANALYSE DU 

DISCOURS, Seuil, Paris, 1996, pp. 36-37 
[7] Cosăceanu, Anca, art.cit., p. 75 
[8] Apud Maingueneau, Dominique, LES TERMES CLÉS DE L’ANALYSE DU DISCOURS, pp. 37-38 
[9] Apud Maingueneau, Dominique, DISCURSUL LITERAR. PARATOPIE ŞI SCENĂ DE 

ENUNŢARE, p. 222 
[10] Scenografia se corelează cu  ideea conform căreia “situaţia în cadrul căreia opera se enunţă nu este 

un cadru prestabilit şi fix”; “ceea ce este spus de text presupune o scenă de vorbire determinată pe 
care textul trebuie să o valideze prin enunţarea sa” – în Maingueneau, Dominique, DISCURSUL 
LITERAR. PARATOPIE ŞI SCENĂ DE ENUNŢARE, p. 224 

[11] “Un autor se adresează unui public prin prezentarea unei piese” şi “un număr de personaje 
dialoghează într-un cadru enunţiativ considerat autonom de reprezentarea ca atare a piesei” - în 
Maingueneau, Dominique, PRAGMATICĂ PENTRU DISCURSUL LITERAR, Institutul 
European, 2007, Iaşi, p. 185  

[12] Ubersfeld, Anne, TERMENII CHEIE AI ANALIZEI TEATRULUI, Institutul European, Iaşi, 1999, 
p. 37 

[13] Maingueneau, Dominique, PRAGMATICĂ PENTRU DISCURSUL LITERAR, p. 186 
[14] Idem, pp. 189 – 190 
[15] http://iubiriotravite.blogspot.com/2010/06/laila-ripoll-despre-atra-bilis-iubiri.html 
[16] Iliescu-Gheorghiu, Cătălina (ed.), TEATRU CU VOCE DE FEMEIE, Fundaţia Culturală “Camil 

Petrescu” prin Ed. Cheiron, Bucureşti, 2008 
[17] Antochi, Roxana – Mihaela, ROLUL ELEMENTELOR CULTURALE ÎN CONSTRUIREA 

UMORULUI: RESURSE FOLCLORICE ŞI RELIGIOASE ÎN TEXTUL DRAMATIC AL LAILEI 
RIPOLL, în Iliescu-Gheorghiu, Cătălina (ed.), TEATRU CU VOCE DE FEMEIE, ed. cit., p. 107 

[18] “Camera este imensă, sumbră şi apăsătoare în conacul vechi din sătucul acela neînsemnat. [...]. 
Unica podoabă de pe pereţi o constituie cele trei ferestre, cu obloanele zăvorâte, şi un tablou 
argintat reprezentând Cina cea de Taină. [...]. Aşezate în partea stângă, cele trei surori psalmodiază; 
sunt foarte bătrâne, au faţa ca de pergament, tăbăcită şi crăpată de vreme. În privirea lor, se simte 
valul trecerii anilor. Poartă fuste largi din stofă groasă, bluze încheiate până-n gât, şal cu ciucuri, 
ciorapi şi pantofi fără toc. [...]. Aerul începe să miroasă a mort. În depărtare se aude ropotul ploii şi 
lătratul câinilor.” - Ripoll, Laila, op. cit., în Iliescu-Gheorghiu, Cătălina (ed.), TEATRU CU VOCE 
DE FEMEIE p. 129 

[19] Idem, p. 133 
[20] “Nazaria: [...]. Toată viaţa la fel. La toate alea pe ultimul loc, şi, când e să treci în lumea celor 

drepţi, tot mocăit eşti. ţi-e totuna să dai ortul  popii ori s-ajungi la spartul târgului. Să ma simt eu 
mereu prost din cauza ta. Să ies mereu ca păduchele în frunte din pricina ta. Leneşîlule, că asta ai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 13:16:20 UTC)
BDD-A3154 © 2010 Editura Europlus



 230 

fost toată viaţa, un leneş profitor. Joia la orele patru dimineaşa, şi domnul leneveşte şi n-o ia din 
loc.”– în Idem, p. 141 

[21] “Aurori: Nici să sugă n-a avut timp. [...] Apoi ploua şi tu aveai pământ sub unghii. .. Mă durea 
pieptul pentru că era plin de lapte. Mă dureau poalele pentru că erau pline de sânge. Mă durea 
carnea pentru că era plină de spaimă. Aveai pământ sub unghii pentru că i-ai astupat gura. I-ai 
astupat gura, chiar dacă nu plângea. Criminalo! Criminalo!” - în Idem, p. 183 

[22] ] “Ulpiana: José Rosario Antuňez Valdivieso! Mă auzi? Am să joc pe mormântul tău, ca să nu uiţi 
cum era când puneai mâna pe mine. Mă cac pe toţi morţii voştri. Am să joc pe groapa popii care n-a 
vrut s-o îngroape pe mama, că se omorâse. şi pe mormântul jandarmului, care l-a ridicat pe frate-
meu, c-a prins un iepure pe moşie. şi pe al doctorului, care ne lăsa să murim pentru că nu aveam cu 
ce să-l plătim. şi pe cel al boieroaicelor de la Conac, care mai degrabă dădeau resturile la ccâini 
decât mie. şi pe al tuturor puilor de curvă din satul ăsta de căcat. şi mă cac şi pe poftele de moşneag 
desfrânat ale răposatului. şi pe carnea uscată a curvelor ăstora bătrâne...” în Idem, p. 207 

[23] Idem, p. 213 
[24] Ibidem 
 
BIBLIOGRAFIE 
 Antochi, Roxana – Mihaela, ROLUL ELEMENTELOR CULTURALE ÎN CONSTRUIREA 

UMORULUI: RESURSE FOLCLORICE ŞI RELIGIOASE ÎN TEXTUL DRAMATIC AL LAILEI 
RIPOLL, în Iliescu-Gheorghiu, Cătălina (ed.) (2008). TEATRU CU VOCE DE FEMEIE. Bucureşti: 
Fundaţia Culturală “Camil Petrescu” prin Ed. Cheiron 

Cosăceanu, Anca (1987). ENUNŢAREA – REPERE SEMIOTICE, în STUDII ŞI CERCETĂRI  
LINGVISTICE,  nr. 6 

 http://iubiriotravite.blogspot.com/2010/06/laila-ripoll-despre-atra-bilis-iubiri.html 
http://www.lecturesdugenre.fr/Lectures_du_genre_3/introduction.html 
 http://www.lecturesdugenre.fr/Lectures_du_genre_3/litvan.html 
 Iliescu-Gheorghiu, Cătălina (ed.) (2008). TEATRU CU VOCE DE FEMEIE. Bucureşti: Fundaţia 

Culturală “Camil Petrescu” prin Ed. Cheiron 
Maingueneau, Dominique (2007). DISCURSUL LITERAR. PARATOPIE ŞI SCENĂ DE ENUNŢARE. 

Iaşi: Institutul European 
Maingueneau, Dominique (1993). LE CONTEXTE DE L’OEUVRE LITTÉRAIRE. Paris: Dunod 
 Maingueneau, Dominique (1996). LES TERMES CLÉS DE L’ANALYSE DU DISCOURS. Paris: Seuil 
Maingueneau, Dominique (2007). PRAGMATICĂ PENTRU DISCURSUL LITERAR. Iaşi: Institutul 

European 
Ubersfeld, Anne (1999). TERMENII CHEIE AI ANALIZEI TEATRULUI. Iaşi: Institutul European 
 
RÉSUMÉ: 
PARATOPIE -  ENONCIATION  ET  PERSONNAGES  DANS LA PIECE DE LAILA RIPOLL, FIEL 
Pour concilier le rapport du contexte extérieur de ľoeuvre littéraire et la dimension spatio-temporelle que le texte fictionnel 
construit par des stratégies tout particulières, Dominique Maingueneau met en circulation et définit le terme de paratopie. 
Associée à ce que le chercheur nomme scène d’énonciation, la paratopie assure la médiation permanente entre un paradygme 
culturel et les conditionnements sociaux, politiques, ethiques etc. qui ľaccompagne, et ľuniverse fictionel que chaque texte 
littéraire produit. FIEL, la pièce de théâtre de ľEspagnolle Laila Ripoll, complique de plus les aspects de la paratopie et ses 
rapports avec le niveau textuel de ľénonciation, à cause du processus multiple d’énonciation et des scènes énonciatives multiples 
que le texte dramatique et le discours théâtral produisent. 
Mots-clé: paratopie, scène d’énonciation, texte dramatique, discours théâtral, personnage littéraire. 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 13:16:20 UTC)
BDD-A3154 © 2010 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

