
Muzică și Teatru QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

376 
 

 
Abdulhalem Ahmed Hassan 

AL-SHAMKHANI  
(University Teaching Staff, Fine 

Arts, Musical Arts/  
University of Basrah) 

Introspecţie în aria culturală 
a colindului, din exteriorul 
spaţiului folcloric românesc 

 
 
 

Abstract: (An Insight into the Cultural Area of Caroling from the Outside of Romanian Folkloric Space) 
The importance of studying carols, through the prism of another culture, consists in deepening a field 
originating for a people. In the vestiges, in the cultural forms transmitted orally, though they are old, or 
precisely because they are old, it stands the life of a culture, stands the name of a people to keep themselves 
in its territories and in the world. Seven musical works were subjected to an analytical study in this article, 
in order to make a more comprehensive look at the carol. The study of habits, located in the period including 
winter solstice, also included the subgenders of the genus carol. Provenance, the presence in Romania and 
the mythical role have also been considered in the analysis. We have proposed criteria with a general 
analysis area, associated with their checks in case of particular observations, such as form, melody, rhythm, 
text, style, etymological aspects of the term Ler and historical attestations. Ways of taking and processing 
folklore statements, such as quotation, popular character, harmonizing folklore musical text, chords, 
imitation, pedal, ostinato in a polyphonic context, polymetry, polyrhymia and ways of the musical 
expression, were subject to analytical observation. Although certain church documents, opinions with the 
role of shrinking the spiritual importance of carols, from some priests, contributed to the overlapping of 
christian celebrations over secular ones, the pagan habit did not disappear but retained continuity in the case 
of the carols. Certain church documents, various chronicles, reports, statements by people from diplomatic 
bodies passing through romanian countries were counterarguments in favor of romanian customs. 

Keywords: music, carol, analysis, romanian folklore, vestige  

Rezumat: Importanţa studierii colindelor, prin prisma unui alt spaţíu cultural, constă în aprofundarea 
unui domeniu al culturii originare pentru un popor. În vestigii, în formele culturale transmise pe cale 
orală, deşi sunt vechi, sau tocmai pentru că sunt vechi, stă viaţa unei culturi, stă numele unui popor de a 
se menţine în teritoriile sale şi în lume. Șapte lucrări muzicale au fost supuse unui studiu analitic în 
prezentul articol, pentru a putea alcătui o privire mai cuprinzătoare asupra colindului. Studiul 
obiceiurilor, situate în perioada ce include solstiţiul de iarnă, a cuprins și subgenurile genului colind. 
Proveniența, prezența în România și rolul mitic au fost luate în considerare de asemenea în analiză. Am 
propus criterii cu arie generală de analiză, asociate unor verificări ale acestora în cazul observațiilor cu 
caracter particular, cum ar fi forma, melodia, ritmul, textul, stilul, aspectele etimologice ale termenului 
Ler și atestările istorice. Modalităţi de preluare şi prelucrare a enunţurilor folclorice, ca citatul, caracterul 
popular, armonizarea textului muzical folcloric, etajările acordice, imitaţia, isonul, ostinato-ul într-un 
context polifonic, polimetria, poliritmia și modalităţile de evidenţiere a expresiei muzicale, au fost supuse 
observației analitice. Deşi anumite documente ale bisericii, opinii cu rolul de a micşora importanţa 
spirituală a colindelor, din partea unor preoţi, au contribuit la suprapunerea sărbătorilor creştine peste 
cele laice, obiceiul păgân nu a dispărut ci şi-a păstrat continuitatea în cazul colindelor. Anumite 
documente bisericeşti, diferite cronici, relatări, afirmaţii ale unor persoane din corpurile diplomatice 
trecând prin Ţările Române au reprezentat contraargumente în favoarea obiceiurilor româneşti. 

Cuvinte-cheie: colind, muzică, analiză, folclor românesc, vestigiu 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A31496 © 2020 Jatepress



Muzică și Teatru QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

377 
 

1. Argument în favoarea studierii colindelor românești 
Strămoșii poporului român sărbătoreau regenerarea naturii, sosirea primăverii 

şi se rugau la Soare în pragul Anului Nou (după calendarul nostru de acum). Cu 
această ocazie copiii umblau pe la case şi făceau urări de fericire şi noroc. Primeau 
colăcei şi nuci. Sărbătoarea se denumea Calendae Ianuarii. Deci colindele româneşti 
au o origine înainte de creştinism, datând de pe vremea Imperiului Roman. Sursa 
colindatului o constituie, la romani, anumite sărbători ale trecerii dintre ani. Ei credeau 
în efectul cuvântului, rostit în anumite condiţii, de a face magie. De-a lungul timpului, 
în ritual au fost introduse formulele de urare şi oferirea unor daruri. Practica ritualică 
a pierdut mesajul spiritual-magic, păstrând doar cadrul formal, în defoavoarea, deci, 
a credinţei în puterea sa magică. Cadrul formal a păstrat totuşi, din vechiul ritual, 
intenţia unei urări, dorinţa fierbinte, emoţia de îndeplinire a dorinţelor, obţinerea 
binelui general pentru cel căruia i se făcea urarea. 

 
Colindul povesteşte despre un mod vechi de a gândi. Genul colindului conţine 

ritualul. Simbolurile, trimiterile la mitologie, influenţele popoarelor migratoare pe 
teritoriul României, învăţăturile unor sfinţi bizantini, toate acestea au constituit o 
religie amestecată. În aceasta sunt combinate diferite surse din biblie şi din afara ei. 
Credinţa ţăranilor s-a suprapus peste teologie, iar superstiţiile s-au suprapus peste 
dogmatismul oficial. Creaţiile populare prezintă motive: ale corpurilor cereşti, despre 
sacrificiu şi anotimpuri, motive ale vânătorii şi iniţiere. 

Simbolurile vechi au generat în timp forma colindei de astăzi. Originea ei se 
stabileşte în cultura Imperiului Roman, transmisă după aceea popoarelor creştine. 
Colindele româneşti sunt un motiv de sentimente religioase, dar şi de bucurie şi 
petrecere, atât pentru cei tineri cât şi pentru cei vârstnici. Din lumea arabă, interesat 
fiind de obiceiurile de iarnă ale poporului român, luând contact în mod profesionist 
cu muzica românească de inspirație folclorică, genul în speţă se remarcă prin 
simplitate, printr-un ritm specific, prin culoarea modală pe care o au majoritatea 
colindelor, aspect modal ce se regăsește și în muzica poporului nostru iraqian. 

Analizăm în continuare, sumar, elemente de limbaj muzical al colindelor. 

2. Surse folosite în observațiile cu caracter particular 
Următoarele șapte lucrări muzicale au fost supuse unui studiu analitic, pentru a 

putea alcătui o privire mai cuprinzătoare asupra colindului: 
1) O, ce veste minunată – Dumitru G.-Kiriac (1866-1928); 
2) Domnuleţ şi Domn din cer – Gheorghe Cucu (1882-1932); 
3) La vifleem colo-n jos – prelucrare de Nicolae Lungu (1900-1993); 
4) Colo-n susu de Sabin Drăgoi (1894-1968); 
5) Trei crai de la răsărit. Melodia după Anton Pann (1796-17981-1854); 
6) Praznic luminos – Timotei Popovici (1870-1950); 
7) Moş Crăciun – Aranjament coral de Stelian Olariu (1928-2017) 

 
1 Data naşterii este incertă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A31496 © 2020 Jatepress



Muzică și Teatru QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

378 
 

 

3. Studiul obiceiurilor, situate în perioada ce include solstiţiul de iarnă, a 
cuprins următoarele subgenuri ale genului colind.1 

Ursul, de origine traco-dacă, a fost semnalat în România, doar în zona 
Moldovei. Se presupune că mişcările ursului aduc sănătate şi noroc în casa care 
primeşte jocul. Sunt prezente trei persoane: persoana îmbrăcată în urs, însoţitorul 
ursului (ursarul, cu semnificaţia comuniunii om-animal) şi un instrumentist care cântă 
la fluier. 

Cerbului i se atribuie istoric o proveniență preistorică, astăzi fiind prezent în 
toate regiunile folclorice ale României. Din punct de vedere mitologic, tracii practicau 
şi ei, ca şi grecii, cultul lui Dionysos. Capra a rămas la români un simbol de protecţie 
a regnului vegetal. 

 Sorcova este prezentă în partea de sud a munţilor Carpaţi. Se credea că darurile 
oferite cu această ocazie şi o „crenguţă cu muguri”, a cărei denumire, surova vetka, 
provine din limba slavă, erau aducătoare de sănătate sau însănătoşire după atingerea 
cregnuței. 

 În cazul Chiraleisei, prezentă în Transilvania și în Moldova, originea 
obiceiului ar putea fi situată în lumea bisericii. Copiii făceau o urare, a cărei denumire 
seamănă cu grecescul Kyrie eleison, însemnând „Doamne miluiește”. Chiraleisa, fie 
doar strigată (exclamată, ca în Moldova), fie şi cântată (ca în Transilvania), are 
semnificaţia de aducere a prosperității. 

Cântecul de stea, ca proveniență, a fost influențat de lucrările muzicale ale 
cultului calvin şi luteran, Cântecele de stea au rămas creaţii spirituale anonime. 

 Magia Pluguşorului şi Semănatului are scopul de a atrage abundenţă agricolă. 
În timpul facerii obiceiului, tinerii atrag asupra satului producţii agricole utile, fiind 
îmbrăcaţi adecvat. În Muntenia ei poartă cu ei un plug, bice și clopoţei, iar în Moldova 
instrumente muzicale, cum e buhaiul2. După urarea făcută cu Pluguşor, în dimineaţa 
zilei următoare este practicat Semănatul, de către copii, aceştia aruncând seminţe în 
curţile sau în casele oamenilor. 

Vasâlca a început să fie practicat ca obicei de iarnă de ţiganii aflaţi în stare de 
robie pe la curţile nobiliare româneşti. Etimologia denumirii face apel la numele Sf. 
Vasile cel Mare3 din Cezareea4. Vasâlca este atestată în zonele Dobrogei, Olteniei şi 
Munteniei. 

Ca etimologie, în opinia academicianului Vasile Bogrea5, Malanca derivă din 
slavul Milanca, numele purtat de Sf. Melania6, sărbătorită la români pe 31 decembrie. 

 
1 Proveniența, prezența în România și rolul mitic au fost luate în considerare în analiză. 
2 Sunetul buhaiului (instrument cu membrană) se aseamănă cu mugetul bovinelor, tocmai cu scopul 
magiei imitative de a aduce obiceiul în proximitatea naturii. 
3 Arhiepiscop din Cezareea Cappadociei a trăit în sec. al IV-lea. 
4 Cezareea, o metropolă a creştinătăţii în mileniul I, a fost un port la Marea Mediterană. Amplasamentul 
vechii cetăţi se afla între actualele oraşe Tel Aviv şi Haifa. 
5 Vasile Bogrea (1881-1926), membru corespondent al Academiei Române din anul 1920, a fost o 
somitate în lingvistică şi filologie. 
6 Melania a trăit pe vremea împăratului roman Honoriu. Deşi dorea să-şi ducă viaţa în feciorie, s-a măritat, 
făcându-le pe plac părinţilor ei, şi a avut astfel doi copii. După moartea părinţilor şi copiilor ei s-a retras 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A31496 © 2020 Jatepress



Muzică și Teatru QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

379 
 

Măştile purtate sunt cele ale diferitelor animale. Ceata se împarte în două, în timpul 
teatrului folcloric, după semnul moral dual, bine/rău. 

Calul se joacă numai în casa gazdei. 
În cazul Vergelului, participanţii, fete şi băieţi, aduc nişte inele pe care le pun 

în cofe1 cu apă. Conducătorul ceremoniei scoate două inele şi le întinde unui cuplu. 
În urma acestui gest, conform ritualului, cei doi ar urma să devină o pereche. Este 
practicat în Transilvania, în jurul datei de Anul Nou. Ca rol mitic, la petrecere este 
prezis viitorul căsătoriei celor care-l caută. 

4. Criterii cu arie generală de analiză asociate unor verificări ale acestora 
în cazul observațiilor cu caracter particular. 

Forma, melodia, ritmul, textul, stilul, aspectele etimologice ale termenului Ler 
și atestările istorice.Colindul are 20-60 de versuri. Grupul cântă în unison sau 
antifonic, astăzi acompaniat instrumental. Versurile au câte 6 sau 8 silabe. Refrenul, 
având între 2 şi 12 silabe, începe şi încheie forma.Cu privire la refren, acesta are rol 
de temă în colind. Melodia obligă refrenul să aibă o anumită dimensiune, să aibă un 
anumit număr de silabe şi să fie plasat în anumite locuri printre strofe. 

Ambitusul este restrâns, melodiile se rezumă la limitele unei octave. Cadenţele 
nu conduc conturul melodic mereu spre acelaşi sunet grav, ci provoacă oprirea şi pe 
alte trepte ale modului. Melodia de colind manifestă astfel instabilitate funcţională. 

Sunetele colindului sunt încadrabile într-un sistem intonaţional prepentatonic. 
Scara diatonică, mai frecvent majoră decât minoră, a colindului, de regulă, este o 
pentacordie sau o hexacordie. Melodia silabică are la început un salt de cvintă sau de 
cvartă ascendent, compensat de un mers treptat descendent. Alte melodii sunt scrise 
într-un aspect grafic de boltă. 

Ritmul este, deasemenea, redus ca şi linia melodică.Structura ritmului este 
determinat de cântarea colindului la unison în grup, în care este scris colindul aparţine 
sistemului ritmic giusto-silabic şi aksak. Nici n-ar putea fi cântat în rubato din cauza 
unor decalaje de izoritmie verticală ce s-ar produce în acel caz. Varietatea formulelor 
ritmice este cuprinsă între simple perechi de sunete până la formule mai complexe. 

Textul epic este laic sau religios.Textele profane vorbesc despre relaţiile 
familiale, muncile agricole, vânat, anumite legende, vorbesc despre porturi polulare, 
virtuţile băiatului şi virtuţile fetei, ca exponenţi ai sexelor umane pe pământ. Textul 
are un pretext general şi se deplasează ca referire spre cei colindaţi. Textele religioase 
au personaje biblice. Acestea, prin rolul lor cunoscut, sunt prezentate ca acţiuni şi au 
o anumită relaţie morală cu lumea oamenilor. Textul colindului poate fi recitat sau 

 
(în schimnicie) şi a vrut oarecum să-şi continue viaţa pe care o intenţiona înainte de căsătorie: îi trata pe 
cei bolnavi, peregrina pe la închisori şi îi vizita pe cei nevoiaşi. Apoi, şi-a vândut averea cu o sumă 
fabuloasă – 120.000 de galbeni. O parte din bani i-a donat unor biserici, mănăstiri... ducând o parte cu ea 
şi în Africa. Se alimenta cu foarte puţin. Mânca de două-trei ori pe săptămână, fără să-i fie foame. A 
cutreierat prin Africa. A fost şi la Alexandria (Egipt). Până la urmă s-a stabilit într-o chilie la ierusalim. 
Avea un grup de 90 de fecioare pe care le întreţinea şi le instruia, transmiţându-le din experienţa ei. La 
sfârşitul vieţii, îmbolnăvindu-se, s-a împărtăşit de la episcopul Elefterupolei. Teofil i-a reţinut ultimele 
cuvinte, de linişte, pace şi mulţumire că şi-a îndeplinit misiunea pe pământ, de care era conştientă. 
1 Vas cu toartă din lemn de brad în care se ţine la ţară apa de băut. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A31496 © 2020 Jatepress



Muzică și Teatru QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

380 
 

cântat și se adaptează la persoana colindată, în funcţie de vârstă și starea socială. 
Urarea este plasată la sfârşitul colindului. 

Cu privire la vers, cântecul popular are fie opt silabe, fie şase silabe. În ambele 
cazuri poate lipsi o silabă. Deci, în acest caz, versurile ar fi de şapte silabe, respectiv 
cinci silabe. Metrul accentelor textului se adaptează la ritmul accentelor melodice. 

Studiile muzicologilor George Breazul (Breazul 1993), Octavian Lazăr Cosma 
(Cosma 1984) şi studiile etnomuzicologului Gheorghe Ciobanu (Ciobanu 1974) 
observă diferite proprietăţi ale stilului muzical vechi. În tiparul folclorului muzical 
românesc au fost permise împrumuturi stilistice de la alte popoare. Dar, înainte de 
toate, muzica populară românească are origine dacică, iar structura melodiei şi 
ritmului colindelor are origine latină. Colindele pot fi grupate în două stiluri, unul mai 
vechi şi altul mai nou. Ele pot caracteriza din punct de vedere folcloric zona în care 
se regăsesc, deşi în anumite zone coexistă ambele stiluri. Suprapunerea stilurilor în 
aceeaşi locaţie presupune şi posibilitatea schimbului de texte între cele două feluri de 
stiluri. 

Opiniile cercetătorilor sunt diferite atunci când fac trimitere la termenul Ler, 
opinii diverse ce se referă şi la alţi termeni definind genul colindului şi obiceiul său. 
Ler ar putea proveni din numele existent la romani – Aurelian. De asemenea, ler ar 
putea proveni, după unii cercetători, de la larii aparţinător saturnaliilor romane, ţinute 
în 23 decembrie.1 Compitali (cu sensul de „intersecţie, bifurcaţie”) este denumirea 
dată sărbătorii Larilor – zei romani ocrotitori ai arborelui genealogic şi protectori ai 
cetăţilor şi colectivităţilor umane. Sărbătoarea a fost restaurată pe vremea împăratului 
Octavianus Augustus (Branişte & Branişte 2001). Ler ar mai putea avea originea în 
lauda de cult a evreilor Halleluiah!, care înseamnă „Lăudaţi pe Domnul!”. 

5. Modalităţi de preluare şi prelucrare a enunţurilor folclorice  
Din multitudinea modalităților de preluare și de prelucrarea a enunțurilor 

folclorice (citatul, caracterul popular, armonizarea textului muzical folcloric, etajările 
acordice, imitaţia, isonul, ostinato-ul într-un context polifonic, polimetria, poliritmia 
și modalităţile de evidenţiere a expresiei muzicale), citatul poate fi enunţat fidel sau 
poate fi enunţat stilizat, adaptat la propriile intenţii de comunicare muzicală.  

Cu privire la caracterul popular, menţionăm câteva din specificităţile ce se pot 
aduce acestuia, în cazul utilizării unor structuri motivice oarecare: ornamentarea; 
dimpotrivă, renunţarea la melisme; modificări datorate tehnicii variaţionale; 
schimbări de tempo; folosirea pienilor la modul pentatonic; cromatizarea unor trepte 
modale; schimbări de măsură; augmentări sau diminuări ale ritmului; pur şi simplu 
renunţarea la unele formule ritmico-melodice şi înlocuirea, sau nu, a lor cu altele. 

Menţionăm câteva din procedeele de armonizare ale unui text muzical folcloric: 
folosirea intervalelor armonice paralele (aşa-zisele mixturi); întâlnirea sunetelor 
melodiei populare cu diferite intervale de la alte linii vocale orizontale (sau, altfel 

 
1 În perioada 17-23 decembrie, la romani avea loc sărbătoarea Saturnaliilor, când era venerat zeul Saturn, 
iar în data de 25 decembrie era venerat Soarele, în pragul solstiţiului de iarnă, atunci când zilele începeau 
să se lungească. În această zi romanii aniversau naşterea zeilor şi binecuvântau fiinţa umană, în legăturile 
ei cu natura. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A31496 © 2020 Jatepress



Muzică și Teatru QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

381 
 

spus, suprapuneri ocazionale de diferite intervale); suprapuneri ale temei cu diferite 
aspecte ale ei (heterofonie) 

Organizarea etajării în terţe nu este exclusivă. Pot fi folosite acorduri construite 
pe baza altor intervale armonice decât terţa. Dacă totuşi se doreşte folosirea 
trisonurilor, acestea sunt aduse în răsturnări sau construite pe un ison. Cromatismele 
sunt alese liber, sacrificând uneori regulile armoniei clasice. 

Chiar dacă în folclorul românesc colindul este monodic, eventual cântat 
antifonic la unison sau octavă, cu număr diferit al celor care cântă, totuşi au fost scrise 
până acum remarcabile creaţii culte. Polifonia a fost folosită imitativ, cu două 
atitudini: imitaţia severă şi imitaţia liberă. Imitaţia se referă la partea melodiei şi la 
partea ritmului. Imitația, ca polifonie într-un limbaj serial, i-a inspirat pe compozitorii 
Sigismund Toduţă şi Roman Vlad, iar Eduard Terényi şi Viorel Munteanu au efectuat 
anumite studii în urma analizei lucrărilor compozitorilor de mai sus. 

În muzica populară românească, destul de des a fost folosit isonul şi ostinato-
ul, într-un context polifonic. Polimetria, ca alăturare sau suprapunere a unor măsuri 
diferite, de asemenea, poliritmia, ca o combinare a unor formule ritmice diferite, mai 
ales suprapuse, au fost considerate, şi ele, procedee de o apreciată complexitate, fiind 
valorificate în diferite compoziţii. 

Imaginile-gând, produse în mintea auditorului, „colorate” cu un anumit 
„parfum” în momentele în care se cântă colinde, pot fi completate cu efectele unor 
alte procedee compoziţionale, deduse din: variaţii ale nuanţelor muzicale, tempo-ului, 
timbrului şi, în general, agogicii muzicale. 

6. Concluzii 
Colindul este reprezentativ pentru spiritul locului, în sensul că într-un colind se 

face remarcată caracteristica sa spiritual-ritualică. În colind sunt amestecate tematici 
păgâne şi creştine. Simbolurile şi relicvele folosite fac referire la o sursă magic-
ritualică. În colindul românesc se simte un fel popular de a gândi creştinismul. Atunci 
când vorbim despre apariţia acestui popor, constatăm că există o similitudine între 
primele semnale istorice despre Dacia şi creştinarea ei. Structura colindului a fost 
alcătuită deci din: elemente religioase datând de la creştinarea acestor teritorii de 
Sfântul Apostol Andrei; influenţe ale altor popoare care au migrat peste aceste 
teritorii; scrieri din afara Bibliei; scrieri ale unor sfinţi ai Bizanţului. Toate acestea au 
alcătuit în timp un mental colectiv cu privire la acest specific, cu regăsirea miturilor 
şi arhetipurilor despre care mărturiseşte folclorul, după cum am menţionat în 
Argument. 

Din punctul de vedere al principiilor de versificaţie putem desprinde mai multe 
concluzii. Atunci când se cântă o melodie populară în versuri, am constatat din analize 
că ea este de două feluri: de opt silabe şi, în forma versului incomplet, de şapte silabe; 
de şase silabe şi, în forma versului incomplet, de cinci silabe. Numărul silabelor se 
adaptează ritmului melodic. Etnomuzicologul Gheorghe Ciobanu a constatat că strofa 
populară este, de obicei, formată din patru versuri. Accentul metric este mai important 
decât accentul lexical, adică anumite cuvinte pot fi cântate incorect gramatical (nu 
intonaţional). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A31496 © 2020 Jatepress



Muzică și Teatru QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

382 
 

Din punctul de vedere la melodiei am constatat următoarele. Melodiile 
colindelor folosesc, în majoritatea cazurilor, fie o scară pentatonică, fie una formată 
din mai puţine sunete. În cazul scării pentatonice anhemitonice, modificările apărute 
vizează: a) umplerea pien-ului cu treapta respectivă (care lipseşte, în comparaţie cu 
scara de şapte sunete), transformândul într-un pseudo-picnon; cromatizări ale 
treptelor; urcarea sunetului de jos al picnon-ului (de ex.: do diez – re – mi în loc de do 
– re – mi); coborârea sunetului din mijloc al picnon-ului (de ex.: do – re bemol – mi 
în loc de do – re – mi). Cu termenul de „indiferenţă funcţională” exprimă Constantin 
Brăiloiu ambiguitatea funcţională cauzată de mobilitatea cromatică a treptelor 
modale. Cadenţele melodice pe diferite trepte ale modului contribuie la cele spuse. Ca 
ambitus, melodiile de colind cuprind, de cele mai multe ori, cel mult octava. 

Din punctul de vedere al ritmului, din lucrările analizate rezultă o legătură 
importantă între ritmul muzicii, vers şi dans, ca şi când cineva le-ar fi creat pe toate 
trei deodată. N-a fost creată, de exemplu, întâi muzica, pentru ca după aceea să se 
adapteze un text şi să se coregrafieze anumiţi paşi de dans. Colindele româneşti dau 
impresia că o singură mână le-ar fi creat pe toate trei, într-o frumoasă armonie a 
artelor. 

Concluzionând, putem afirma că genul colindului s-a născut din ceva esenţial 
şi vechi pentru poporul român şi cultura sa. El s-a maturizat treptat şi a devenit un gen 
muzical bine dezvoltat în această regiune a Europei. Melodiile ţărăneşti au devenit o 
sursă de inspiraţie importantă pentru compozitorii secolului XX. După cum muzica 
românească se înscrie într-un tablou multidimensional al artelor secolului XX din 
această ţară, aşa creaţia corală se înscrie în tabloul multidimensional al muzicii 
româneşti din acelaşi secol XX. Diversitatea lucrărilor corale ne îndeamnă să credem 
că au existat două laboratoare imaginare, unul experimental şi altul de sinteză 
concluzivă. Creatorii au experimentat în acestea potenţialul artistic oferit de muzica 
folclorică, ceea ce le-a permis realizarea unor opere durabile. 

Referințe bibliografice  
Branişte, Ene și Branişte, Ecaterina. 2001. Dicţionar enciclopedic de cunoştinţe religioase. Caransebeş: 

Editura Diecezană. 
Breazul, George. 1993. Colinde. Bucureşti: Editura Fundaţiei Culturale Române. 
Ciobanu, Gheorghe. 1974. Studii de etnomuzicologie si bizantinologie. Bucureşti: Editura Muzicală a 

Uniunii Compozitorilor. 
Cosma, Octavian Lazăr. 1984. Hronicul muzicii româneşti 1890-1920. Vol. 6. Gândirea muzicală. 

Bucureşti: Editura Muzicală.
 
 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A31496 © 2020 Jatepress

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

