
Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

382 
 

 
Denisa-Maria TOUT 

 (Universitatea de Medicină 
și Farmacie „Iuliu Hațieganu”, 

Cluj-Napoca) 

Din lexicul superstiţiilor populare 
sălăjene 

 
 
 

Abstract: (Words related to popular superstitions from Sălaj) The current study, entitled Words related 
to popular superstitions from Sălaj, focuses on the authentic local folklore, as well as on the terminology 
of this field. Throughout centuries, people from Sălaj forged their own folklore which is rich in artistic 
creations, popular customs and traditions, but, besides this, the local people pay much attention to 
superstitions, popular beliefs and magical practices. The topic includes the lexical peculiarities of this 
region, as well as the sociocultural and anthropological aspects. The linguistic area includes numerous 
words from the terminology of the topic in discussion, where the richness of the material permits us to 
provide an analysis of the terms and syntagms. Therefore, the paper is going to focus on these 
terminologies, mainly from an etymological and semantic perspective. 

Keywords: popular beliefs, superstitions, lexical peculiarities 

Rezumat: Studiul de faţă, Din lexicul superstiţiilor populare sălăjene, vizează atât aspectele zonale de 
folclor autentic din judeţul Sălaj, cât şi prezentarea terminologiei acestui domeniu. De-a lungul timpului, 
sălăjenii şi-au făurit propriul folclor, bogat în creaţii artistice, în obiceiuri şi în tradiţii populare, dar, pe 
lângă acesta, oamenii locului acordă o imporanţă majoră superstiţiilor, credinţelor populare şi practicilor 
magice. Categoria abordată surprinde, pe de-o parte, particularităţile lexicale ale regiunii în discuţie şi, pe 
de altă parte, aspectele socioculturale şi antropologice. Aria lingvistică include numeroase cuvinte din 
terminologia domeniului vizat, în care bogăţia materialului ne permite să desfăşurăm o analiză a termenilor 
şi a sintagmelor. Astfel, în paginile lucrării, vom trata o parte a acestei terminologii, mai ales din 
perspectivă etimologică şi semantică. 

Cuvinte-cheie: credinţe populare, superstiţii, particularităţi lexicale 

 
 

 
Prin acest studiu, ne propunem să continuăm un studiu al nostru anterior, intitulat 

Din lexicul credinţelor populare sălăjene, unde am tratat o parte din credinţele 
sălăjenilor cu privire la sărbătorile verii: Marţea dintre tunuri, Ilie, Pălie, Maria 
Magdalena şi Foca respectate până astăzi în localităţile sălăjene.  

Astfel, în lucrarea de faţă, vom prezenta o altă serie a credinţelor populare. Este 
vorba despre superstiţiile legate de sărbătorile de peste an: Boboteaza, Floriile, Paştile, 
Sf. Gheorghe, Sânzienele sau Naşterea Sf. Ioan Botezătorul şi Sf. Andrei, care vizează 
atât aspectele zonale de folclor autentic din judeţul Sălaj, cât şi un scurt inventar al 
terminologiei acestui domeniu. 

Pentru început, considerăm că e necesar să discutăm pe marginea accepţiilor 
termenului superstiţie. În coloanele DEX, superstiţia este o „prejudecată care decurge 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:29:15 UTC)
BDD-A31441 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

383 
 

din credinţa primitivă, înapoiată în spirite bune şi rele, în farmece şi vrăji, în semne 
prevestitoare, în numere fatidice sau în alte rămăşiţe ale animismului şi magiei” (s.v.). 

De asemenea, trebuie clarificată problematica distingerii unei credinţe de o 
superstiţie: „superstiţia este ceea ce decidem noi să fie superstiţie. Ea se exprimă sub 
forma unor credinţe sau a unor practici. Dificultatea de a deosebi o credinţă de o 
superstiţie, cum se încearcă mereu, provine din faptul că problema pusă astfel este falsă. 
O credinţă şi o superstiţie pot să nu se deosebească, de fapt, prin nimic, ceea ce contează 
este poziţia celui care operează distincţia. Iată cum glosează termenul superstiţie I. 
Aurel Candrea în Dicţionarul enciclopedic ilustrat «Cartea românească», tipărit între 
anii 1926 şi 1931: «credinţă deşartă, eres, teamă religioasă, neîntemeiată pe nimic, care 
inspiră omului acte şi păreri împotriva bunului-simţ şi a judecăţii sănătoase» (1233)” 
(Nicolau, Mihalache 2012, 8). 

Explorând sfera domeniului, se mai consideră că „superstiţiile sunt produse 
brute, cel mai puţin elaborate ale acestui tip de operare mentală. Ele fac trecerea spre 
ritualuri şi nu pot fi total despărţite de mituri sau ritualuri. Din primele îşi extrag foarte 
multe simboluri, materie primă, în cele din urmă se organizează sistematic (...). 
Superstiţiile nu sunt simple speculaţii sau jocuri ale unei minţi neputincioase şi 
chinuite de frică faţă de o realitate pe care nu o poate cuprinde. Ele fac parte chiar din 
realitatea acelor persoane care cred în ele. Superstiţioşi nu sunt doar oamenii 
neputincioşi, cum şi credincioşi nu sunt doar cei care altora trezesc compătimirea” 
(Doamna Sofia 2000, 5-6).  

Prima sărbătoare care deschide seria superstiţiilor este Boboteaza, care, de fapt, 
„încheie ciclul celor de Anul Nou şi care are loc pe 6 ianuarie. Cu această ocazie, sunt 
sfinţite apele, care astfel, vor păstra proprietăţi deosebite (curăţire, vindecare, dezlegare 
de rău) pentru o perioadă cuprinsă între 2 şi 6 săptămâni. Cu această apă se stropesc 
casa, grajdul, vitele şi chiar membrii familiei. Restul, împreună cu busuiocul cu care s-a 
stropit, este păstrat în casă cu mare grijă, căci uneori mai este nevoie de această apă. În 
perioada în care apele rămân sfinţite, se spune că nu e bine să se spele rufe la râu. Tot 
6 ianuarie este ultima zi pentru peţit. De aceea, în această zi, se fac tot felul de ritualuri 
de magie erotică, se practică ghicitul în oglindă, se rostesc descântece de dragoste ş.a. 
în speranţa de a-şi visa ursitul, fetele tinere iau un fir din busuiocul sfinţit şi şi-l pun 
sub pernă, înainte de culcare” (Doamna Sofia 2000, 24-25).  

Tot la Bobotează, „în ajun, fetele mari pun mărgelele ce le poartă la gât pe pragul 
uşii, ca să păşească preotul peste ele când vine cu botezul. Apoi le iau şi le pun la gât, 
ca să se mărite curând. Tot în ajunul bobotezei, câteva fete pun busuioc prin gard şi 
dimineaţa al cui va fi cu brumă, aceea ia bărbat bogat, iar a cui va fi fără brumă, va lua 
un sărăntoc (...). În ajunul bobotezei, fetele mari nu mănâncă nimic până a doua zi, ca 
să aibă noroc de soţ frumos şi harnic” (***1993, 97). 

De altfel, în judeţul Sălaj, prin satele de pe valea Barcăului, copiii umblă în 
ajunul Bobotezei (sau, uneori, în ajunul Anului Nou), „cu ţuraleisa; este vorba despre 
cete de copii până în 15 ani, cu straiţe în spate, care umblă pe la toate casele din sat şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:29:15 UTC)
BDD-A31441 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

384 
 

dacă primesc un răspuns pozitiv la întrebarea: Primiţi cu ţuraleisa? încep urările pentru 
gazdă” (Burghele 2015, 22-23). 

Semnalăm aici un prim termen, ţuraleisa, care este, de fapt, o variantă a 
cuvântului chiraléisa „[At: CANTEMIR, HR. / V: ~rel, ~lexa,~ arexa, ~aresa, 
ciuraleşa, ~ales / E: ngr. хύριε έλέησον] 1. i (Mol) Formulă liturgică grecească 
(pentru «Doamne miluieşte») rostită de băieţii (sau chiar şi oamenii bătrâni) care 
însoţesc preotul când umblă cu botezul. 2. sf. (Mar; îe) A umbla cu ~ A merge cu 
procesiunea, strigând chiraleisa pentru îndepărtarea vreunei nenorociri abătute asupra 
satului. 3. sf. Litanie liturgică ortodoxă. 4. sf. (Mit; pop) Duh necurat. 5. sf. (Pop) 
Fiinţă fantastică” (MDA I s.v.). 

În satele sălăjene, „«în ajunul Bobotezii fetele nemăritate postesc şi umblă tătă 
ziua, seara pun busuioc sub pernă fără să le vadă şi să le ştie nimeni. Noaptea o să 
viseze drăguţu» (Veronica Oprea, Tusa-Sălaj); «la Var, la Bobotează, fetele puneau pe 
o spată de la războiul de ţesut jumări de porc, pentru fiecare fată câte o jumară, care 
era denumită cu numele fetei. Aduceau un mâţ şi îl puneau să mănâne jumările. Fetele 
a căror jumări erau mâncate spuneau că se vor mărita în anul care va urma» (apud 
Gheorghe Şişeştean, op. cit., p. 71); (...) «îşi făcea fetele şi de măritat, mereau pă la 
vrăjitoare, da io nu am fost, că nu era bine, da-ţi făcea, da nu era bine, că tră şi-l lese, 
cum leoo dat Dumnezo, aşe o trăbuit şi-l lese, o făcut cu de-a tăria şi nu o ieşit bine. 
Lasă-te în voia lui Dumnezău, că la ala nu-i poronceşte nime» (Iozafina Onica, Peceiu-
Sălaj)” (Burghele 2015, 30-31). 

Cuvântul marcat aici, jumáră (-ări), cu varianta în Banat, jumarcă, < germ. 
schmarren reprezintă „«mâncare cu ouă bătute prăjite în untură» (...), cf. mag. 
zsumórka, morzsóka «ouă bătute», sb., cr., žmire «jumări; ouă bătute», bg. džumerki 
«jumări»” (DER s.v.) şi denotă 1. ‘resturile rezultate din topirea slăninii porcului’; 2. 
‘ouă bătute, papară’. În regiunile sălăjene, are înţelesul de „resturile rezultate din 
topirea slăninii porcului”. 

 În localitatea Buciumi-Sălaj, busuiocul de la Bobotează se pune într-un canceu 
[cancéu < magh. kancsó (Tamás 1966, 162-163); (DLR II s.v.) „cană, urcior, căniţă”] 
de sticlă şi se păstrează tot anul, pentru că „nu face mucegai niciodată” şi păzeşte casa 
de cele rele.  

În Duminica Floriilor, prin păstrarea în spaţii curate a mâţişorului (crengi / flori 
de salcie), se protejează casa de necurat şi de toate bolile. 

Astfel, „în ziua de Florii, se înghiţesc mâţişoare sfinte spre a fi scutit de durerea 
de grumazi.  

Tot atunci se ating vitele cu mâţişoare sfinţite, ca vitele peste an să fie înflorite, 
adică frumoase. Mâţişoarele se păstrează şi vara, la vreme de zloată, trăsnete şi 
grindină, se pune o crenguţă din ele pe foc şi se crede că fumul lor împrăştie zloata, 
trăsnetele şi grindina. Cum va fi în ziua de Florii, tot aşa va fi şi în ziua de Paşti. (...) În 
ziua de Florii e bine ca să umbli încins cu o nuia de salcie de la biserică, ca să nu te 
doară şalele” (Gorovei 2012, 136).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:29:15 UTC)
BDD-A31441 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

385 
 

Cu privire la tradiţiile pascale, sălăjenii îşi amintesc episodul când: „oamenii 
ieşind de la biserică presară pe drum până acasă găoci de ouă roşii, căci tradiţia poporală 
spune, că ovreii au dat copiilor ouă roşii, ca să nu vestească că a înviat Christos” (Stoica, 
Lazar 1908, 98-99).  

De sărbătoarea Sfântului Gheorghe, numit şi Sângeorzul, se leagă o serie de 
superstiţii. Astfel, cea mai cunoscută este apariţia strigoilor, iar pentru a preveni această 
prezenţă, se pune o crenguţă de rug la uşile şi ferestrele grajdurilor, respectiv se ung cu 
usturoi uşile şi porţile, iar la Rusalii, sălăjenii îşi aduc în case frunze de nuc sau de 
salcâm pe care le prind în cuie, iar crenguţele de tei le pun la icoane, uşi şi porţi.  

În această zi, „oamenii se sculau mai repede pentru a avea o viaţă mai lungă, iar 
pentru a fi sănătoşi şi mănoşi şi harnici tot anul, tinerii satului se udau şi chiar se 
urzicau; se udau cu apă rece, să fie curaţi şi iuţi şi sănătoşi. [...] Tot acum, de Sângiorz, 
toată casa era împodobită cu ramuri verzi, pentru a asigura prosperitatea şi voioşia 
casei, dat fiind faptul că se credea că Sfântul Gheorghe este cel care aduce primăvara 
şi verdeaţa; uneori, verdeaţa se punea la poartă, ca să aducă noroc întregii gospodării. 
De Sângeorz, hotarele se transformau în adevărate ringuri de luptă pentru «strigoii de 
bucate», care voiau să ia mana vacilor şi a hotarelor” (Burghele 2015, 35). 

Se mai spune că „în noaptea spre Sf. Gheorghe (noaptea de Mânicătoare, sora lui 
Sf. Gheorghe) vrăjitoarele o pornesc prin ţarină şi cutreieră toate sămănăturile 
descântând. În această noapte, se crede că se fac cele mai rele şi mai puternice vrăji, se 
ia mana vacilor şi rodul câmpurilor. (...) În Cernagora: Muntenegru, fetele se duc la 
fântână în zorii zilei de Sfântul Gheorghe şi privesc în adâncul ei până ochii li se umplu 
de lacrimi, crezând că astfel îşi văd în apă chipul «scrisului», «ursitului» lor. În Krajina 
(Serbia) fetele adună flori în seara spre Sf. Gheorghe, le fac chite şi, noaptea târziu, le 
aruncă pe acoperiş, «menind» fiecare chită pe numele unui flăcău din sat” (Ciauşanu 
2001, 29-31). 

În volumul Carte de superstiţii apărut la Iaşi, la Editura Porţile Orientului, în 
1993, ni se relatează că, mai ales, în noaptea de Sf. Gheorghe, „umblă strigoii şi 
strigoaicele ca să ia mana de la vaci şi chiar puterea de la oameni. De aceea, înspre 
seară, fiecare om pune la uşa grajdului câte o creangă de rug, adică de măceş, ca să-l 
împiedice pe strigoi de a intra. Cine, în acea noapte, stă în grajd, sub o grapă cu colţii 
de fier, vede strigoii când vin şi-i poate chiar înhăţa. De multe ori, strigoaica vine să 
fure tot grâul din şura omului şi, cum nu poate să-l ducă singură, cheamă broscoii în 
ajutor, şi tot neamul broştesc cu gura cât o şură, aleargă la chemarea ei. Cu sutele şi cu 
miile vin, ca frunza şi ca iarba, şi fiecare broască, în gura ei, cară câte o grămăjoară din 
bucatele omului, de-l lasă sărac lipit pământului” (p. 22). 

Pe cursul văii Zalăului, în localitatea Bocşa, aflăm: „şi Ráră la sfĳntu Ď§órĎe, 
ála-R pă dnpă paşµ—. nj, ála, cînd cum pµIcă ápîR zîc... atnnĉ— naInµe puń&m cĳt§-o 
cr§ángă Ďe rug în jam, că zîĉ& că şi nu vIe strîgó· şi la p¾rtă. ˜! pî la jámur— puń&R 
cĳt§-o crengnţă mńicnţă Ďe rug că-R sălbátic, că-R Ďe oricáre puń&, Ďin dácă nu av&Ì 
atnnĉ— nu Rerá cînd am fost Ro nu ReráÌ atĳţa trandafIr—. niĉi vórbă, n-o avnt ńImę 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:29:15 UTC)
BDD-A31441 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

386 
 

trandafIr— cînd am fo Ro fátă, aş& cum îR amn. s-o lăsát mnlµe obiĉ&Rur—” 
(Şamşodan Rozalia, Bocşa-Sălaj). 

De Sf. Gheorghe, rugul dobândeşte o valenţă simbolică. Etimologic, rug < lat. 
rubus (DLR XIII s.v.) se referă la ʻnumele dat unor arbuşti spinoşi din familia 
rozaceelorʼ, adică ʻmăceşʼ. 

Pe cursul râului Someş, în localitatea Cheud: „Ďe sfĳntu Ď§órĎe să puń™ 
cr§ángă Ďe teg la p¾rtă... ásta-· o aminµíre. da, cr§ángă Ďe salcĳm” (Fărcaş Vilma, 
Cheud-Sălaj). 

Acelaşi obicei se practică şi pe cursul văii Sălajului, în localitatea Bulgari, unde 
informatoarea îşi aminteşte vag că: „la sfĳntu Ď§órĎe, să dăĎ™ cu... ĉe şµiÌ... cu 
usturó·, să puń™Ì mlădIţă Ďe... cum să zĳĉe? din-Šsta... sălbáµic, măĉiéş or ĉe să zĳĉe 
să puń™ pî la porţ să nu vínă dnhurile rÿle.. strîgó·, nj, am aminµít acnma” (Lung 
Virginia, Bulgari-Sălaj). 

În ceea ce priveşte termenul strigoi, acesta mai are şi denumirea de moroi, adică 
de duh al morţii.  

„Se spune că vor deveni strigoi copiii care se nasc cu o pieliţă pe cap, copiii 
ucişi de mamele lor sau cei nebotezaţi. Se mai transformă în strigoi persoanele care 
îşi vând sufletul Necuratului, vrăjitoarele şi cei care se sinucid sau mor brusc. Mai pot 
deveni strigoi morţii nepăziţi, peste care a trecut o pisică neagră. Pentru a nu deveni 
strigoi, morţilor li se înfige în buric sau în inimă o andrea ori un fus. (...) Strigoii se 
feresc de usturoi, ceapă, tămâie, lumină şi de cântatul cocoşului, dar se tem şi de copii, 
deoarece aceştia, neavând păcate, au un înger păzitor puternic. În general, strigoii mai 
pot fi alungaţi cu zgomote de clopot, cu frunze de leuştean şi cu pelin” (Doamna Sofia 
2000, 154).  

Etimologic şi semantic, termenul morói var. murói, se explică: < cf. slavonul 
ʍорᴧ. 1. (În superstiţii) ‘stafie, strigoi despre care se crede că ar proveni dintr-un copil 
mort nebotezat, ucis sau înmormântat de viu sau dintr-un mort neputrezit căruia nu i s-a 
făcut slujba religioasă; duh rău care ar suge sângele şi laptele vitelor sau care ar speria 
copiii; (regional) moromeţ, mortăciune’; 2. (Regional, în superstiţii) ‘om despre care 
se crede că are puterea de a deochea copiii’ (DLR IX s.v.). 

Referitor la următoarea sărbătoare, Naşterea Sf. Ioan Botezătorul, cunoscută sub 
denumirea Sânziene – „sunt plante care înfloresc în noaptea dinspre Sâmzenii (23/24 
iunie). Dacă înfloresc mai târziu de această zi, se spune că roadele câmpurilor se vor 
face cu întârziere. În zona de sud a ţării, noaptea când înfloresc Sânzienele se numeşte 
Drăgaică. În unele sate, fetele pleacă pe câmp în seara de Drăgaică şi adună flori de 
sânziene în special de culoare galbenă şi împletesc coroniţe sau brâuri. Când ajung 
acasă, le pun la loc de cinste şi le păstrează, pentru că se crede că sunt bune la tot felul 
de boli care nu au leac. (...) 

Tot în noaptea de Sânziene înfloreşte Iarba Fiarelor, despre care se crede că poate 
descuia orice încuietoare. În alte zone oamenii îşi află longevitatea vieţii cu ajutorul 
coroniţelor împletite din flori de sânziene. (...) Se spune că nu e bine să se facă baie în 
noaptea de Sânziene, căci e pericol de înec, însă persoana care trece de trei ori dus-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:29:15 UTC)
BDD-A31441 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

387 
 

întors o apă, fără să se oprească, poate să se scalde tot anul în orice apă, căci nu există 
pericol de înec” (Doamna Sofia 2000, 146-147).  

De Sânziene, sălăjenii practicau cam acelaşi obicei: „da Ro şµiÌ căŦnaInµe, 
făĉ&m cunuńíţă aş& mńicnţă cînd Rerám acásă fátă. da şi şµiR că şi sînzîR&ńile alę îs 
sănăt¾să... mer&m şi cînd Rerám atnnĉ— fátă cîţ— Rerám în cásă şi-aruncám pă 
poRátă şi num&m pă fiecáre şi nj, aIşµe îR pomiń&m. nj! «ásta-R a luR aIsta / 
ĉ§aláltă...» şi cáre pµicá jos zîĉ& că, nj, ála m¾re” (Şamşodan Rozalia, Bocşa-Sălaj).  

În satul Derşida-Sălaj: „şµiÌ c-atnnĉ— µ·ar o fost sînzîR&ńile, făĉ™m cunnń—
, dă sînzîR&ńe şi l§Ŧaruncám pă cásă că cáre trăi™şte ma· mnlt. aş™ făĉ™m or— 
cáre cîţ a· a trăí ş-atnnĉ— aruncám cunnńile pă cásă, le aruncám ş·-atnnĉ— am auzĳt 
că l-o trăsńít pă aléxa ţĳţulu· pă ĎĖal... d¾mń™, ·ártă-l!” (Balota Taţiana-Maria, 
Derşida-Sălaj). 

În localităţile situate pe cursul văii Sălajului, „să făĉ™Ì coronIţă Ďe sînzîR&ńe, 
s-aruncáÌ pă cásă cu numír§a: «nj, ásta-· a m§a, ásta-· a ta» şi la cáre căĎ™, zîĉ™: «nj, 
acéla să mărítă!» f™µil˜ să mărítă saÌ zîĉ™ că, dácă ∙eráÌ péntru f™µe, dác-aş™ Ďe 
áltă famíli·e zîĉ™ că m¾re, la cáre cáde jos, m¾re” (Lung Virginia, Bulgari-Sălaj). 

Pe cursul râului Someş, „Ďe sînzîR&ńe ţĳńem no· că, zĳĉem ĉe fáĉem, să 
veĎém v·áţa famílie· cáre cît o trăí, ápi ·™ste o fl¾re î· zîĉe sînz·ánă, aĉęRé vr™me, 
o buru·ánă ma· bińe zîs şi făĉ™m cunnn—, coroníţă aş™ şi aruncám pă cásă, cînd ·erá 
cŠsîle ma· Ďemnlt cu pá·e. să prind§á cînd ÌŦaruncá· ş·-ápi cáre-·... zîĉ™m: «ásta-· a 
lu· táta, ásta-· a lu máma, ásta-·», nj, spuń™m pă tăţ pă rînd ş·-ápi cáre, Ďe pµicá 
voŦnna Ď§-acólo, ápi zîĉ™m: «aĉéla a murí înµí·e dîn famílie» şi zîĉ§á că aş™ s-o 
şiŦntîmplát” (Fărcaş Vilma, Cheud-Sălaj).  

În satul Hurez, am aflat că: „Ďe sînzîR&ńe, fac cunnń—, amn nu fáĉe ním˜. 
daŦpĳnăŦamn, véµi bătrĳń— şi... făĉ™ cunnń— d-ál˜ rotnnĎe aş˜ Ďin flór— Ďe 
sînzîR&ńe, l§Ŧaruncá pă cásă şi zîĉ™· că nj: «ála o trăít ma· mnlt a cu· rămĳn acólo 
p-acoperíş»” (Mirişan Nicolae, Hurez-Sălaj). 

De asemenea, în localitatea Sânmihaiul Almaşului: „Ďe sînzîR&ńe şi Ďe la 
sînzîR&ńe făĉ™Ì cunnń— şî aruncáÌ pă cásă cîţ— morţ av™Ì şî cîţ— ·erá aş™ Ďe 
măritát... f™µele şî nj, aş™ ·erá obiĉ™·u mer™ cunnń— Ďe sînzîR&ńe şi le zvîrl™ 
pă căs” (Sântămărean Nastasia, Sânmihaiul Almaşului-Sălaj). 

Pe cursul râului Someş, în Someş-Guruslău, „strînj™m sînzîR&ńe în ajnn °e 
sînzîR&ńe şi făĉ™m coroníţă, o prinĎ™m aş™ r¾tă şi Ìă aruncám pă şnră... «ásta-· a 
lu· vioríca, ásta-· a luŦşµefán, ásta-· a li...», la fiecáre ş·-ápi Ďe zîĉ™m că a lu· cáre 
nu s-acăţá ĎinŦpríma cor¾na să st™·e acólo, Ďe nu s-acăţá, nj, zîĉ™ c-ála m¾re zîĉ™, 
că ·-o pµicát cor¾na” (Barbur Valeria, Someş-Guruslău-Sălaj). 

După cum se poate remarca, unii informatori apelează la cuvântul buruiánă [< 
„slav. (rus., rut., bulg., sârb.) burjanŭ” (DLR I s.v.) ʻorice plantă ierboasă care creşte 
necultivatăʼ] în detrimentul termenului sânziană tocmai pentru a accentua tipul de 
plantă: „sălbatică”, necultivată. 

Ultima sărbătoare la care ne oprim atenţia şi care încheie studiul nostru este Sf. 
Andrei denumită, de altfel, în calendarul popular, Indreiul fetelor, şi conservată de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:29:15 UTC)
BDD-A31441 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

388 
 

unele sate din Sălaj. „Cele mai multe dintre practicile puse în act de fetele nemăritate 
ţin de aflarea orândei şi de ghicirea numelui celui care le va fi hărăzit ca soţ. Scenariul 
sărbătorii impune primordial o abstinenţă alimentară severă, uneori cu specificaţii 
speciale şi pentru consumul apei: «la noi şi-o făcut fetele turtă sărată, da io nu mi-am 
făcut. Făceau dintr-o mână de fărină şi multă sare şi o coceau pă lespede, fără ulei, fără 
nimica. O învârtea în oarece ştergură şi o punea sub cap. O rupea în patru şi mânca on 
sfert din ea şi restul îl punea su pernă. Şi şi nu beie apă. Şi zâce că noaptea visa că cine 
i-i rânduit şi ala vinea noaptea în vis şi îi aducea apă. Asta să făcea de Indreiu fetelor, 
de Sfântu Andrei. Atunci îşi făceau turta şi în noapte aceie visau. La Sfântu Andrei» 
(Veronica Moş, Surduc-Sălaj)” (Burghele 2015, 13).  

În continuare, ne referim la termenii: orấndă [At: ISPIRESCU, L. 138 / V: (reg) 
orând sm / Pl: ~de / E: pvb orândui 1. ʻ(Pop) Destinʼ; 2. (Reg) ʻObiceiʼ (MDA II s.v.)] 
care, pe lângă sensurile ʻdestinʼ şi ʻobiceiʼ, face trimitere şi la jocurile din habă care 
erau realizate de tinerii participanţi. Cele mai cunoscute jocuri din şezătorile sălăjene 
fiind: „Orânda” „Bârdâgău”, „Fântâna”, „Spate” a căror menire era să ghicească ursita 
/ ursitul alături de „Gâsca”, „Friptul gâştii”, „Raţa”, „Furatul fusului”, „Puricele”, 
„Jocul pâinii”, „Moara”, „Proţapul” şi „Bâza”; léspede, var. léspide < „cf. lat. lapis, 
lapidis” (DLR VII s.v.) „tigaie cu coadă mai lungă” şi ştérgură < ştergar ˂ „a şterge” 
+ suf. -ură, „prosop”; în satul Nadiş – Cehu Silvaniei un detaliu ornamental este 
denumit local „vargă” (Demeter 1979, 17); un alt model se numeşte „râuri” în comuna 
Ileanda (Demeter 1979: 41); în comuna Camăr apare notat local „almás – makkos” 
(Demeter 1979, 42); iar în comuna Bobota, este prezentă forma locală, „platcă” 
(Demeter 1979, 53). 

Foarte interesant că, în graiurile sălăjene, pentru a desemna cuvântul prosop, se 
folosesc trei forme aflate în raport de sinonimie: dos, ştérgură şi abrós [< magh. abrosz 
„faţă de masă” (Tamás 1966, 50)]. Chiar dacă pentru ultimul termen sensul este de „faţă 
de masă”, sălăjenii îl folosesc pentru a desemna un „prosop”. 

Dacă ziua de Sf. Andrei poartă denumirea de Indreiul fetelor, atunci „noaptea de 
Sf. Andrei mai e denumită şi Noaptea Strigoilor. În această noapte, se spune că moroii 
se adună prin cimitire şi biserici părăsite, dansează şi chiuie. Ca să nu vină peste casele 
lor, oamenii ung tocurile de la uşă cu usturoi. Strigoii mai pot chema obiectele din casă 
să-i lase să intre, dar, dacă acestea sunt aşezate cu gura în jos, nu se pot duce să descuie 
uşa” (Doamna Sofia 2000, 154-155).  

Astfel, de Sfântul Andrei „se fac cruci, pe la fereşti, cu usturoi; se ung coarnele 
vitelor şi mănâncă cu toţii usturoi, de care miros fug strigoii” (Gorovei 2012, 26). 

În concluzie, prin seria superstiţiilor prezentate, am intenţionat să surprindem 
câteva aspecte din regiunea sălăjeană, să schiţăm câţiva termeni şi, nu în ultimul rând, 
să ne amintim că „în superstiţii, găsim un adevărat tezaur spiritual care, de multe ori, 
depăşeşte un spaţiu geografic sau cultural. A cunoaşte acest tezaur este o îmbogăţire 
personală” (Doamna Sofia 2000, 6). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:29:15 UTC)
BDD-A31441 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

389 
 

În perspectivă dialectală, am încercat să realizăm un scurt inventar de termeni 
prezenţi în graiurile sălăjene, care s-au dovedit a fi variaţi, cuprinzând sferele de 
existenţă ale locuitorilor regiunii cercetate.  

De asemenea, am trecut în revistă etimologiile termenilor şi am explicat 
semnificaţiile cuvintelor, raportându-ne, atât la context, cât şi la sensul general al 
noţiunilor analizate.  

Referinţe bibliografice 
Volume  
Burghele, Camelia. 2015. Satele sălăjene şi poveştile lor. II. Ritual, ceremonial, sărbătoresc. Bucurie şi 

tristeţe în satul sălăjean tradiţional. Zalău-Bucureşti: Editura Caiete Silvane-Etnologică.  
Ciauşanu, Gh. F. 2001. Superstiţiile poporului român, în asemănare cu ale altor popoare vechi şi noi. 

Bucureşti: Editura SAECULUM I.O. 
Demeter, Attila. 1979. Cusături – Ţesături populare din Sălaj. Zalău. Comitetul de Cultură şi Educaţie 

Socialistă al Judeţului Sălaj, Centrul de îndrumare a creaţiei populare şi a mişcării artistice de masă. 
Gorovei, Artur. 2012. Credinţe şi superstiţii ale poporului român. Bucureşti: Editura SAECULUM I.O. 
Nicolau, Irina, Mihalache, Carmen. 2012. Credinţe şi superstiţii româneşti, după Artur Gorovei şi Gh. F. 

Ciauşanu. Ediţia a II-a. Bucureşti: Editura Humanitas. 
Sofia, Doamna. 2000. Superstiţii din bătrâni. Bucureşti: Editura POL Media. 
Stoica, Dionisie, Lazar P., Ioan. 1908. Schiţa monografică a Sălagiului. Institut Tipografic şi de Editură în 

Şimleu – Silvaniei. 
Tout, Denisa-Maria. 2018. „Din lexicul credinţelor populare sălăjene”, în Annales Universitatis Apulensis. 

Series Philologica, vol. 19/2, Alba-Iulia, Universitatea „1 Decembrie 1918”, pp. 185-192. 
*** 1993. Carte de superstiţii, Colecţia PARANORMAL: Magie, Superstiţii, Ocultism. Iaşi: Editura Porţile 

Orientului. 
  

Dicţionare  
CADE = I.-Aurel Candrea, Gh. Adamescu. 1926-1931. Dicţionarul enciclopedic ilustrat „Cartea 

Românească”. Partea I. Dicţionarul limbii române din trecut şi de astăzi, de I.-Aurel Candrea. Partea 
II. Dicţionarul istoric şi geografic universal, de Gh. Adamescu. Bucureşti: Editura Cartea 
Românească. 

DA, DLR = Dicţionarul limbii române. 2010. Ediţie anastatică după Dicţionarul limbii române (DA) şi 
Dicţionarul limbii române. Bucureşti: Editura Academiei Române. 

DER = Dicţionarul etimologic al limbii române. 2002. Ediţie îngrijită şi traducere din limba spaniolă de 
Tudora Şandru Mehedinţi şi Magdalena Popescu-Marin. Bucureşti: Editura Saeculum I. O. 

DEX = Dicţionarul explicativ al limbii române. 2009. Bucureşti: Editura Univers Enciclopedic Gold.  
EHWUER = Lajos Tamás. 1966. Etymologisch-Historisches Wörterbuch der Ungarischen Elemente im 

Rumänischen. Budapest: Akadémiai Kiadó.  
MDA = Mic dicţionar academic. 2010. Vol. I-II. Bucureşti: Editura Univers Enciclopedic Gold. 
NDULR = Oprea Ioan, Carmen Gabriela Pamfil, Rodica Radu şi Victoria Zăstroiu. 2006. Noul dicţionar 

universal al limbii române. Bucureşti: Editura Litera Internaţional. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:29:15 UTC)
BDD-A31441 © 2020 Jatepress

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

